
 

1 

 

 
 

 
www.comptoirlitteraire.com 

 

présente 

 
‘’Caligula’’ 

(1944) 
 

«pièce en quatre actes» d’Albert CAMUS 
 
 

                                     pour laquelle on trouve un résumé 
 
puis successivement l’examen de : 
 
la genèse de l’œuvre (page 4) 
 
l’intérêt de l’action (page 8) 
 
l’intérêt littéraire (page 17) 
 
l’intérêt documentaire (page 20) 
 
l’intérêt psychologique (page 13) 
 
l’intérêt philosophique (page 37) 
 
la destinée de l’œuvre (page 41). 
 

 
Bonne lecture !  

 
 

 

http://www.comptoirlitteraire.ca/


 

2 

 

Résumé 
 
«La scène se passe dans le palais de Caligula». 
 
Acte I 
Le rideau s'ouvre sur le palais de l’empereur de Rome, Caïus Caligula, âgé de vingt-six ans, qui a 
disparu peu de temps après le décès de sa sœur et amante Drusilla, et est recherché dans tout 
Rome. Les patriciens commencent à s'inquiéter de cette absence ; ils pensent qu’il été bouleversé par 
la mort de Drusilla. L’homme de lettres Cherea regrette : «Cet empereur était parfait». Un autre le 
trouve «comme il faut : scrupuleux et sans expérience».  
Lorsqu'il paraît, il confie à un de ses proches, Hélicon, esclave qu’il a affranchi, que ce qui le 
préoccupe n'est pas la perte de Drusilla, mais d’avoir constaté que «ce monde, tel qu'il est fait, n’est 
pas supportable. Je me suis senti tout d'un coup un besoin d'impossible. J’ai donc besoin de la lune, 
ou du bonheur, ou de l’immortalité, de quelque chose qui soit dément peut-être mais qui ne soit pas 
de ce monde». Ce «besoin d’impossible» l’a fait partir à la recherche de la lune, «une des choses que 
je n’ai pas». Mais il s’est tendu compte d’«une vérité toute simple et toute claire, un peu bête, mais 
difficile à découvrir et lourde à porter : Les hommes meurent et ils ne sont pas heureux», ce à quoi 
Hélicon répond : «Allons, Caïus, c'est une vérité dont on s'arrange très bien. Regarde autour de toi. 
Ce n'est pas cela qui les empêche de déjeuner», Caligula rétorquant : «Alors, c'est que tout, autour de 
moi, est mensonge, et moi, je veux qu'on vive dans la vérité !» Fort de cette certitude, il veut instruire 
ses sujets.  
Comme on lui demande d’agir, il proclame : «Dans tout l’Empire romain, me voici seul libre», et 
décide d’obliger tous ses sujets à «déshériter leurs enfants et tester sur l’heure en faveur de l’État», 
de les faire mourir arbitrairement, usant de son pouvoir absolu pour les obliger à vivre dans la pleine 
conscience de leur destinée mortelle.  
Mais, à Cæsonia, sa «vieille maîtresse», il reconnaît qu’il veut «mêler le ciel à la mer, confondre 
laideur et beauté, faire jaillir le rire de la souffrance», transformer le monde («Alors enfin les hommes 
ne mourront pas et ils seront heureux»), et il l’invite «à un procès général, au plus beau des 
spectacles» : «Il me faut des coupables. Et ils le sont tous [...] Juges, témoins, accusés, tous 
condamnés d'avance». Et Caesonia accepte de le suivre dans ce qui pour elle est folie. 
 
Acte lI 
Trois ans s’étant passés, les patriciens se plaignent des avanies multiples et vexatoires que leur fait 
subir «le plus insensé des tyrans», et se disent prêts à une sédition. Cherea se joindrait à eux «pour 
retrouver la paix dans un monde à nouveau cohérent» ; mais il leur demande d’attendre, d’aller dans 
le sens de Caligula : «Organisons sa folie.»  
Hélicon, avec son ironie habituelle, soutient les folies de l’empereur qui s’amuse de la peur des 
patriciens, de la douleur de Lepidus dont il a fait tuer le fils, de celle de Mucius à qui il prend sa 
femme. Il décrète la famine car, dit-il : «Je n’ai pas tellement de façons de prouver que je suis libre». Il 
donne un aperçu du «petit traité de l’exécution» où il a écrit : «On meurt parce qu'on est coupable. On 
est coupable parce qu'on est sujet de Caligula. Or tout le monde est sujet de Caligula. Donc tout le 
monde est coupable. D’où il ressort que tout le monde meurt.» Il institue «une nouvelle décoration», 
«l’ordre du Héros civique» qui «récompensera ceux des citoyens qui auront le plus fréquenté sa 
maison publique [son bordel]». Au patricien Mereia, qu’il soupçonne de prendre un contre-poison, il 
impose violemment un poison, l’assassine donc.  
Cæsonia fait avouer au jeune poète Scipion, dont Caligula a fait tuer le père, qu’il veut le venger. Mais 
elle l’invite aussi à comprendre le meurtrier.  
Caligula amène Scipion à parler d’un de ses poèmes, et s’exalte avec lui dans l’évocation de la 
nature. Mais Scipion, s’étant rendu compte que cela n’avait été qu’un jeu, exprime sa haine, évoque la 
solitude dont doit souffrir Caligula, le touche de sa main sur laquelle l’autre pose la sienne pour lui 
asséner finalement que la seule «douceur» qu’il ait dans la vie est «le mépris». 
 
 



 

3 

 

Acte III 
Annoncé par Hélicon et Cæsonia, Caligula se présente aux patriciens en Vénus grotesque, leur 
faisant répéter une prière sarcastique, et verser une obole. Scipion lui reproche d’avoir blasphémé, 
même si lui-même ne croit pas aux dieux ; mais Caligula revendique le droit d’exercer sa liberté en 
s’égalant aux dieux, en se faisant «destin», et en pratiquant «l’art dramatique».  
À Hélicon qui veut le prévenir du complot fomenté contre lui, l’empereur, tout en se mettant du rouge 
sur les ongles du pied, oppose son intérêt pour la lune, et lui demande de la lui apporter. Il retourne 
de la même façon un vieux patricien qui le prévient lui aussi. S’adressant à son image dans son 
miroir, il décide de «poursuivre la logique. Le pouvoir jusqu’au bout, l’abandon jusqu’au bout […] et il 
faut aller jusqu’à la consommation !»  
Comme il invite Cherea à lui parler avec sincérité, celui-ci lui avoue vouloir sans haine sa disparition 
car, dit-il : «J’ai envie de vivre et d’être heureux», et il attend sa sentence. Mais Caligula, qui détient, 
sur une «tablette», la preuve de sa trahison, la fait fondre à la flamme d’un flambeau. 
 
Acte IV 
À Cherea, qui voudrait le voir participer au complot, Scipion avoue qu’il ne peut agir contre Caligula : 
«Quelque chose en moi lui ressemble […] Il m’a appris à tout exiger.»  
Hélicon demande à Cherea de demeurer sur place, où sont amenés par des gardes deux patriciens ; 
la conjuration étant découverte, ils craignent d’avoir à subir la torture, et d’être mis à mort ; Cherea les 
incite au courage que Caligula apprécie.  
Mais voilà que, en ombre chinoise et sur «une musique aigre», il apparaît fugitivement en danseuse, 
les ayant, selon Cæsonia, «invités à communiquer avec lui dans une émotion artistique», et à 
apprécier le spectacle.  
Hélicon affronte le vertueux Cherea, et déclare qu’il empêchera qu’on touche «celui qui a souffert 
sans compter, et qui saigne tous les jours de mille nouvelles blessures».  
Cæsonia annonce : «Caligula souffre de l’estomac. Il a vomi du sang», et les patriciens y vont de 
leurs souhaits de rétablissement, pour lequel l’un promet une offrande, un autre sa vie. Caligula, qui 
se présente en parfaite santé, accepte l’une et l’autre ! Il sort, et Cæsonia annonce sa mort à Cherea, 
et celui-ci concède : «C’est un grand malheur».  
Caligula réapparaît pour reconnaître : «Eh bien ! c’est raté». Pour Cæsonia, la maladie de Caligula, 
c’est qu’il a «trop d’âme». L’empereur, qui se dit «le seul artiste que Rome ait connu, le seul […] qui 
mette en accord sa pensée et ses actes», tout en ajoutant : «Je n’ai pas besoin d’une œuvre : je vis», 
tient un concours entre poètes dont le sujet imposé est «la mort. Délai : une minute.» ; mais, bien 
avant que ce temps soit écoulé, il les interrompt tous de son sifflet, et les rejette, les considérant 
comme des ennemis ; seul le poème de Scipion l’émeut par sa connaissance des «vraies leçons de la 
mort». Cherea déclarant : «Le moment est venu», Scipion va vers Caligula, qui le repousse ; aussi, lui 
qui lui «ressemble tant», va-t-il partir «très loin», lui demandant seulement : «Quand tout sera fini, 
n’oublie pas que je t’ai aimé.»  
Caligula repousse aussi Cæsonia qui pense que «cela peut être si bon de vivre et d’aimer dans la 
pureté de son cœur». Pour lui, ne compte que la poursuite de «l’essentiel», et il dit : «Je ne suis bien 
que parmi mes morts». Pourtant, il s’attendrit un moment avec Cæsonia, pour mieux vilipender la 
«bêtise» de ceux qu’il a «moqués et ridiculisés», reconnaître cependant «la loyauté et le courage de 
ceux qui veulent être heureux», pour s’étonner, lui dit-il, de «cette sorte de tendresse honteuse pour la 
vieille femme que tu vas être», «le seul sentiment pur que ma vie m’ait jusqu’ici donné», ce qui ne 
l’empêche pas, parce qu’il a choisi «le bonheur des meurtriers», parce que l’amour (même celui pour 
Drusilla) ne lui est «pas suffisant», d’étrangler Cæsonia qui se «débat faiblement».  
Seul avec lui-même dans son miroir, il regrette de n’avoir pas eu la lune, que l’impossible n’ait pas été 
; il avoue sa peur, sa lâcheté ; après avoir poussé jusqu’au vertige l’exercice de son pouvoir, et manié 
à sa guise les pantins qui le servaient, il doit reconnaître : «Je n’ai pas pris la voie qu’il fallait, je 
n’aboutis à rien. Ma liberté n’est pas la bonne». «Des bruits d’armes et des chuchotements 
s’entendent», et il est poignardé à mort par les conjurés, mais hurle : «Je suis encore vivant». 
___________________________________________________________________________________ 
 



 

4 

 

 
Analyse 

(la pagination est celle de l’édition du ‘’Livre de poche’’) 
___________________________________________________________________________________ 
 

La genèse de l’œuvre 
 
En 1932, le professeur de philosophie de Camus, Jean Grenier, qui signala d’ailleurs que son élève 
manifestait une étrange «fixation au meurtre», lui fit lire ‘’Les vies des douze Césars’’ de Suétone 
(haut fonctionnaire romain proche donc des patriciens que Caligula humilie), ouvrage où sont narrés 
les secousses et les excès des règnes des empereurs romains du Ier siècle après Jésus-Christ ; où, 
au livre IV, Caligula est présenté comme un tyran d'une espèce relativement rare, c'est-à-dire un tyran 
intelligent, aux mobiles à la fois singuliers et profonds, le seul à avoir tourné en dérision le pouvoir lui-
même. Jean Grenier indiqua : «Lorsque devant Albert Camus, en Ière Supérieure, je lisais et vantais 
‘’Les vies des douze Césars’’ de Suétone, je le faisais du point de vue romantique et d’annunzien. Le 
mot de Caligula condamnant coupables et innocents indistinctement : ‘’Ils sont tous coupables !’’ me 
ravissait par son audace impassible. Un Nietzsche barbare - voilà quel était pour moi cet empereur (et 
pas seulement un malade ou un fou) » (‘’Albert Camus. Souvenirs’’ 1968). 
En 1933 parurent ‘’Les îles’’, recueil d’essais de Jean Grenier. Or, au chapitre intitulé ‘’L’île de 
Pâques’’, il racontait que, un jour, il avait prêté l’ouvrage de Suétone à un boucher souffrant, et que 
les atrocités commises par Caligula l’avaient ravi ; il disait : «Voilà des durs. Ah ! que la vie est belle ! 
Votre lecture m’a fait du bien.’’»  
En mai 1938, après la présentation, par le ‘’Théâtre de l'Équipe’’, de l'adaptation par Jacques Copeau 
des ‘’Frères Karamazov’’ où il tenait le rôle d'Ivan, il songea à son prochain spectacle, ‘’Caligula’’. Il le 
conçut alors dans ses grandes lignes, envisageant de tenir lui-même le rôle de Caligula. 
Mais le ‘’Théâtre de l'Équipe’’ allait se dissoudre avant que la pièce ne soit au point. Cependant, 
Camus allait travailler sur elle pendant treize ans avant sa représentation. 
 
Lui qui, en 1937, dans son manifeste pour le ‘’Théâtre de I'Équipe’’, disait qu’il «demandera aux 
œuvres la vérité et la simplicité, la violence dans les sentiments et la cruauté dans I'action», ce qui fait 
penser à la conception du théâtre qu’avait Artaud, avait peut-être lu le roman que celui-ci avait publié 
en 1934, ‘’Héliogabale ou l’anarchiste couronné’’ qui présente un empereur romain fou. Et, en 1924, 
Marcel Arland avait déjà, dans ‘’La route obscure’’, fait d’Héliogabale, un symbole de la révolte contre 
la condition humaine. 
En fait, plus qu’à Artaud, ce fut à Nietzsche, auteur lu et relu dans les années 1930, auteur lu aussi lu 
par Artaud, que le Caligula de Camus allait devoir sa cruauté dionysiaque.  
Il est intéressant aussi de constater que Camus adapta et mit en scène ‘’Les frères Karamazov’’ de 
Dostoïevski où il joua le rôle d'lvan, I'intellectuel athée, le nihiliste qui file vers la folie après avoir incité 
à tuer le père.  
 
Le projet d’une pièce de théâtre consacrée à Caligula, qui aurait été représentée à Alger, par le 
‘’Théâtre de I'Équipe’’, apparut pour la première fois dans les ‘’Carnets’’ de Camus à la date de 
«janvier 1937» ; on y trouve un plan et une ébauche de dénouement :  
«Caligula ou le sens de la mort. 4 Actes  
I - a) Son accession. Joie. Discours vertueux  (Cf Suétone) 
    b) Miroir 
II - a) Ses sœurs et Drusilla 
      b) Mépris des grands 
      c) Mort de Drusilla. Fuite de Caligula 
III - Fin : Caligula apparaît en ouvrant le rideau : Non, Caligula n’est pas mort. Il est là, et là. Il est en 
chacun de vous, ce monstre ou cet ange que vous portez en vous. Si le pouvoir vous était donné, si 
vous aviez du cœur, si vous aimiez la vie, vous le verriez se déchaîner, ce monstre ou cet ange que 



 

5 

 

vous portez en vous. Notre époque meurt d’avoir cru aux valeurs et que les choses pouvaient être 
belles et cesser d’être absurdes. Adieu, je rentre dans l’histoire où me tiennent enfermé depuis si 
longtemps ceux qui craignent de trop aimer. » 
 
On voit, dans les ‘’Carnets’’, se succéder des notes sur le sujet : 
En juillet 1937 : «Pour le Roman du joueur» ; or le manuscrit de ‘’Caligula’’ portait alors en sous-titre 
‘’Le Joueur’’. 
En avril 1938 : «Expédier 2 Essais. ‘’Caligula’’. Aucune importance. Pas assez mûr. Publier à Alger».  
En juin 1938 : «Pour l’été : 1) Finir Florence et Alger. 2) Caligula. 3) Impromptu d’été. 4) Essai sur le 
théâtre. 5) Essai sur 40 heures. 6) Récrire Roman. 7) L’Absurde.» 
Toujours en juin 1938 : «Caligula : ‘’Ce que vous ne comprendrez jamais, c’est que je suis un homme 
simple.’’» 
En décembre 1938 : «Pour ‘’Caligula’’ : L’anachronisme est ce qu’on peut inventer de plus fâcheux au 
théâtre. C’est pourquoi Caligula ne prononce pas dans la pièce la seule phrase raisonnable qu’il eût 
pu prononcer : ‘’Un seul être qui pense et tout est dépeuplé’’. / Caligula : ‘’J’ai besoin que les êtres se 
taisent autour de moi. J’ai besoin du silence des êtres et que se taisent ces affreux tumultes du 
cœur.» 
Ainsi, alors que Camus avait esquissé le plan et le dénouement de la pièce dès le début de 1937, il 
continua, pendant près de deux ans, à l’esquisser, en parlant constamment (selon le témoignage de 
son ami, Max-Pol Fouchet) et surtout en le «jouant» (selon le témoignage de son amie, Christiane 
Galindo), à l’époque où il s’employa à la composer vraiment, du fait de l’abandon de ‘’La mort 
heureuse’’. 
Ce fut ainsi que, après une longue période de maturation, il avança rapidement dans la composition 
de la pièce, de décembre 1938 à juillet 1939. Le 19 de ce mois, il écrivit à Jean Grenier : «Si j’avais 
du temps, j’aimerais parler du théâtre (par exemple les thèmes feuilletonesques de Shakespeare). 
Mais en ce moment je termine ma pièce sur Caligula. C’est la première fois que j’écris pour le théâtre 
et c’est une technique très différente : des idées simples - ou plutôt une idée simple, toujours la 
même, des situations qui frappent, des contrastes élémentaires, des artifices assez grossiers mais 
entraînants et quand c’est possible des brèves et des longues dans le récit, une sorte de halètement 
perpétuel de l’action.» 
Dans sa préface à l'édition états-unienne de ‘’Caligula and three other plays’’ (1958), Camus allait 
indiquer : «’’Caligula’’ a été composé en 1938, après une lecture des ‘’Douze Césars’’, de Suétone. Je 
destinais cette pièce au petit théâtre que j'avais créé à Alger et mon intention, en toute simplicité, était 
de créer le rôle de Caligula. Les acteurs débutants ont de ces ingénuités. Et puis j'avais 25 ans, âge 
où l'on doute de tout, sauf de soi. La guerre m'a forcé à la modestie et ‘’Caligula’’ a été créé en 1946, 
au Théâtre Hébertot, à Paris.»  
 
Cette première version de la pièce, intitulée ‘’Caligula  ou Le joueur’’, était en trois actes, définis ainsi : 
«Acte I : Désespoir de Caligula  ; acte II : «Jeu de Caligula » ; acte III : Mort de Caligula ». Cette 
version suivait de près le texte de Suétone (bien qu’il indiquait : «Il est moins laid qu’on ne le pense 
généralement», faisant implicitement référence, pour l’infléchir, à l’image qu’avait donnée l’écrivain 
latin), mais portait aussi la marque des préoccupations de Camus, étant nietzschéenne et ambiguë, 
lyrique, très mélancolique, presque romantique, car il s’identifiait complètement à Caligula amoureux 
de Drusilla. Comme sa santé était alors précaire, et qu’il savait d'expérience ce que représente un 
amour de la vie, une fureur de vivre qui voudrait ne pas avoir de limites mais se heurterait aux 
barrières de la maladie, la pièce est une sorte de méditation active et mimée sur l'horreur de la mort et 
de la solitude, sur le refus de s'accommoder de I'oubli et des consolations d'usage. Elle articule le 
sens de la mort sur I'impossibilité d'aimer ; dans l’acte I, l'ombre de Drusilla, la sœur-amante, tient une 
place considérable ; c'est sa mort qui est cause et non pas occasion du délire de Caligula. À l'instar 
de Suétone, Camus donna aussi beaucoup de place à l'érotisme délirant de Caligula. Les tirades de 
cet homme dévasté par une émotion intime et condamné par elle à vivre selon l'absolu de son 
individualité, de ce monstre qui avait trop aimé, ont quelque chose d'un lyrisme brutal et désespéré 
qui souligne la parenté profonde entre lui et le jeune Scipion. Cette version était impossible à jouer, 



 

6 

 

car Caligula, penché au-dessus du vide, n'écoutant et n'entendant rien autour, se donnait à lui-même 
la réplique comme pour accélérer sa vitesse, et apercevoir sa fin comme une libération.  
Le 27 juillet 1939, Camus écrivit à Christiane Galindo pour lui annoncer qu’il allait recopier le 
manuscrit pour le lui envoyer afin qu’elle le dactylographie comme elle l’avait déjà fait pour ‘’La mort 
heureuse’’ ; et il lui disait : «Je ne peux pas détacher mon esprit de ‘’Caligula’’. Il est capital que ce 
soit une réussite. Avec mon roman et mon essai sur l’Absurde, il constitue le premier stade de ce que 
maintenant je n’ai pas peur d’appeler mon œuvre. Stade négatif et difficile à réussir mais qui décidera 
de tout le reste.» Il soumit ce manuscrit à de nombreux proches, comme Roger Namia (à qui il 
destinait le rôle de Scipion), Pascal Pia, André Malraux et Jean Grenier qui, le 19 avril 1941 
seulement, lui écrivit : « J’y ai trouvé beaucoup de mouvement et de vie, plus à la fin qu’au début. Je 
crois que cela peut être excellent au théâtre, sans pouvoir bien le dire / Le Caligula romantique à la 
Jules Laforgue du Ier acte ne me plaît pas - désespoir d’amour - le crépuscule - les seins des femmes 
(qui dans vos deux manuscrits sont une obsession freudienne), n’est-ce pas quelque peu mièvre et 
faux? Il se peut qu’au théâtre ce soit différent. / Sur le Caligula-monstre il y a de belles tirades. Aussi 
sur le Caligula-Hamlet. Votre Caligula est complexe, peut-être contradictoire, je ne sais pas si ce n’est 
pas une qualité plus qu’un défaut quand il y a du mouvement comme il y en a dans votre pièce.» Jean 
Grenier assura encore à Camus que Malraux pensait comme lui «sur les côtés faibles (romantiques)» 
de la pièce. Les avis mitigés qu’il reçut contribuèrent à l’engager dans les modifications : 
-Alors que, en I, 7 de la première version, «Caligula s'assied près de Cæsonia, entoure sa taille et 
prend dans la main un de ses seins », probablement sur le conseil de Jean Grenier, Camus supprima 
la troisième notation ! 
- Pour corriger ce que son personnage avait de romantique, il réduisit les dialogues où Caligula 
épanche auprès de Cæsonia une insolite tendresse.  
Il en vint à rédiger une autre version. 
 
Cette deuxième version de la pièce est de 1941. Elle était en quatre actes, l’acte III étant devenu 
l’acte IV, car s’était intercalé un nouvel acte, «Divinité de Caligula» où se lit l’écho le plus direct de la 
pensée du ‘’Mythe de Sisyphe’’. Cette version était encore romantique et lyrique, ayant gardé une 
fureur de jeunesse, un délire de pureté, un extrémisme dans le dédain du monde et le mépris des 
êtres humains, mais était marquée aussi par une ironie cruelle, une grande liberté, étant plus 
instinctive, plus ambiguë, plus extrême, révélant davantage toute la complexité de la nature humaine ; 
on peut y voir une tragédie de la conscience isolée et malheureuse. C’était encore une pièce de 
théâtre impossible car c’était toujours le monologue d’un homme seul au-dessus du vide, qui se 
donne à lui-même la réplique comme pour accélérer sa vitesse et apercevoir sa fin comme une 
libération, qui n’entend rien autour. Ne figurait pas encore le personnage d’Hélicon. 
Camus voulut faire éditer cette version en même temps que ‘’L'étranger’’ et ‘’Le mythe de Sisyphe’’, 
car elle constituait avec eux ce qu'il appelait «les trois Absurdes». Mais il n’eut pas le temps de la faire 
jouer par le ‘’Théâtre de I'équipe’’, auquel, d’ailleurs, il la dédicaça. Elle allait être publiée en 1984, 
dans les ‘’Cahiers Albert Camus’’. 
 
Puis l’expérience du nazisme, de la Deuxième Guerre mondiale, de l'Occupation et de la Résistance 
obligèrent Camus à mettre sa pensée en situation, lui démontrèrent par l'horreur qu'un nihilisme 
absolu n'était pas défendable. Au «cycle de l'absurde», dont ‘’Le mythe de Sisyphe’’ offrait la théorie, 
commença à succéder le «cycle de la révolte» qui allait trouver son aboutissement en 1951 avec 
‘’L'homme révolté’’. Dans ses ‘’Carnets’’, Camus nota, le 15 mars 1941, trois semaines après avoir 
achevé ‘’Le mythe de Sisyphe’’ : «L'Absurde et le Pouvoir - à creuser (cf. Hitler)».  
À intervalles irréguliers, jusqu'à la fin de 1943, les ‘’Carnets’’ témoignent de la présence du 
personnage, de la pièce ou de ses thèmes dans ses préoccupations.  
En 1943, Camus nota : «L'absurde, c'est l'homme tragique devant un miroir (Caligula). Il n'est donc 
pas seul. Il a le germe d'une satisfaction ou d'une complaisance. Maintenant, il faut supprimer le 
miroir.». 
Comme le premier patricien disait : «La famille tremble» (II, 2), Camus ajouta à sa formule : «Le 
respect du travail se perd, la patrie tout entière est livrée au blasphème», ce qui était une allusion 



 

7 

 

transparente à la devise du régime de Vichy («Travail, Famille, Patrie») ; il est vrai qu'en mettant ces 
mots dans la bouche d'un ennemi du tyran, il contribuait à l'ambiguïté politique de la pièce, voire à son 
aspect subversif : étant donné le conservatisme frileux et la veulerie des dignitaires de l'Empire, le 
spectateur ne risque-t-il pas de trouver une justification aux excès de Caligula? Ce tyran, à tout 
prendre, hait par-dessus tout le fumier d'où naissent les tyrans. Camus exprima même comment, en 
consentant à mourir, son héros atteint à «une sorte de grandeur que la plupart des autres tyrans n'ont 
jamais connue» (‘’Le programme pour le nouveau théâtre’’ [1958]).  
 
Cela l'incita à procéder à de profonds remaniements de la pièce, à en donner une troisième version :  
- Pour l’essentiel, fut estompé le sens même de la tragédie du premier Caligula au profit de l'éthique 
de la révolte contre le totalitarisme. L'adolescent assoiffé d'absolu qu’était Caligula était devenu un 
despote sanguinaire, montrant certains traits du dictateur totalitaire. On remarque d’ailleurs l’ajout de 
deux phrases sans doute inspirées par la guerre : «Tuer n'est pas la solution» (IV, 13) et «Je n'ai pas 
pris la voie qu'il fallait ; ma liberté n’est pas la bonne» (IV, 14).  
-La pièce, devenue plus sobre et beaucoup plus amère, prit une dimension plus politique, le 
personnage de Cherea prenant plus d’importance, s'étoffant au point d'équilibrer la figure de 
l'empereur ; Camus le rajeunit, lui fait comprendre Caligula et sa logique implacable de l'absurde, 
mais refuser d'y adhérer, car, au nom de son intelligence, il ne peut nier ni l'être humain, ni la vie ; 
enfin, il ne participait à l’exécution finale de l’empereur.  
-Drusilla disparut, la pièce commençant après sa mort. 
- Scipion n’était plus mêlé au meurtre de Caligula.  
-Camus cessa de s’identifier à Caligula, et ne montra plus de fascination romantique pour le 
personnage. 
 
Aux nombreuses retouches apportées à ‘’Caligula’’ à partir de 1943 firent écho les ‘’Lettres à un ami 
allemand’’ (juillet 1943-juillet 1944), dont Camus résuma le sens d'une formule : «Je ne déteste que 
les bourreaux.» (préface à l'édition italienne). Annonçant à Jean Grenier, le 11 octobre 1943, qu'il 
allait donner ‘’Caligula’’ et ‘’Le malentendu’’ à Gallimard, il avoua sa préférence pour la seconde des 
deux pièces : «Je suppose que c'est la différence d'une pièce conçue et écrite en 38 et d'une autre 
faite cinq ans après. Mais j'ai beaucoup resserré mon texte autour d'un thème principal. De plus les 
deux techniques sont absolument opposées et cela équilibrera le volume.» À cette lettre, il ajouta en 
note : «Je mettrai sa date à ‘’Caligula’’, mais c'est surtout pour éviter les rapprochements avec 
l'actualité.» Le sens de sa pièce avait changé. Tandis qu'avant la guerre, le goût du sang de Caligula 
pouvait s'interpréter comme la perversion d'une légitime aspiration à l'absolu, désormais devait 
ressortir l'horreur de l'absolutisme. Encore ne faut-il pas lier celui-ci à un régime politique particulier, 
aussi monstrueux soit-il. La date de 1938 figurant dans l'édition originale de la pièce excuserait peut-
être, aux yeux du lecteur, les imperfections d'une œuvre de jeunesse ; elle permettra surtout d'élargir 
la portée de la tragédie. 
 
‘’Caligula’’ fut donc édité avec ‘’Le malentendu’’, chez Gallimard, en mai 1944. 
Puis, la même année, la pièce fut éditée seule, dans un texte presque identique. 
Une autre édition eut lieu en 1947 ; elle comporta davantage de modifications. Y apparurent la scène 
4 de l'acte III, où le vieux patricien prévient Caligula du complot qui se trame contre lui (en refusant de 
l'entendre, l'empereur consent de manière moins ambiguë encore au «suicide» final) et les scènes 1 
et 2 de l'acte IV, où se précise la fascination de Scipion pour Caligula.  
En 1957, Camus retoucha à nouveau la pièce, pour le ‘’Festival d’art dramatique d'Angers’’. 
En 1958, il la retoucha encore pour le ‘’Nouveau Théâtre’’ de Paris.  
Ces retouches obéirent à l'évolution de sa pensée, ainsi qu’aux contingences des nouvelles 
représentations. 
 
En 1944 fut terminée la version définitive, en quatre actes, qui, la même année, fut publiée 
conjointement avec ‘’Le malentendu’’, avant d’être éditée seule.  
Mais Camus allait encore retravailler sa pièce jusqu’en 1958. 



 

8 

 

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

L’intérêt de l'action 
 
Si le sujet de ‘’Caligula’’ peut être réduit à «une idée simple» ; si la pièce est d'un seul élan, la volonté 
d’exercice de la liberté, qui est son étoffe même, lui donnant son caractère bondissant, allègre ; si sa 
division en quatre actes de longueur un peu inégale pourrait apparaître simplement chronologique et 
pas vraiment nécessitée dramatiquement ; si elle est composée selon un schéma parfaitement 
traditionnel ; si elle vaut par l’ascétisme rigoureux que Camus rechercha dans la construction 
dramatique, il reste que celle-ci mérite d’être étudiée en détail. 
  
 
Acte I :  
Comprenant onze scènes, il a lieu «dans une salle du palais» où sont réunis des «patriciens» dont les 
propos sont énigmatiques car ils emploient le mot «rien» à pas moins de treize occasions dans les 
deux premières scènes, dont six dans les cinq premières répliques ; on ne sait pas à quoi ni à qui 
correspond ce «rien» : absence temporelle («toujours rien», «rien le matin, rien le soir», «rien depuis 
trois jours»), absence spatiale («Les courriers partent, les courriers reviennent, ils secouent la tête et 
disent : "Rien".»), qui débouchent sur une absence d'action : «il n 'y a rien à faire», constat repris par 
Scipion et Cherea : «Que peut-on faire? Rien.». Les deux premières scènes énoncent 
essentiellement une absence ; ce n'est qu'à la dernière réplique de la scène 1 quand Hélicon, qui 
parlait de tout, sauf de l'empereur, indique : «Notre Caligula est malheureux» ; que le nom référentiel 
de cette absence est prononcé ; jusque-là, les paroles des patriciens (à peine différenciées, ce qui fait 
d'eux l'équivalent du chœur antique) évoquaient un «il» disparu, qui «avait un regard étrange» ; seul 
Cherea, (dont on peut s'étonner que l'entrée ne marque pas une nouvelle scène : on peut y voir, peut-
être, la preuve que, bien que fortement individualisé, il rejoint le «chœur» des patriciens) désigne, au 
passé, «cet empereur parfait». 
Ainsi, selon la meilleure tradition classique, le personnage principal n'apparaît pas aux toutes 
premières scènes : procédé efficace, qui permet que, à son entrée, le spectateur sache de qui il s'agit, 
et, en général, quels problèmes il pose ou aura à résoudre. C’est après trois jours de disparition que 
Caligula se découvre au public dans tout son désordre à la scène 3 pour ne prendre toutefois la 
parole qu’à la scène 4. Alors, par ses confidences ou par ses actes, il révèle sa découverte de 
l'absurde, son désespoir, son «besoin d'impossible» et sa volonté d'user de son pouvoir absolu pour 
lui «donner ses chances», annonçant ainsi, en ordonnateur comme en démiurge, «le plus beau des 
spectacles». Mais c’est la scène 8 qui marque sa véritable entrée en action : elle est la première 
manifestation de l'exercice de son pouvoir. Sa décision d’obliger «toutes les personnes de l’Empire [à] 
déshériter leurs enfants et tester sur l’heure en faveur de l’État» rappelle le «crochet à nobles» ou le 
«voiturin à phynances» de l'Ubu d’Alfred Jarry qui décide de prendre l'argent là où il est, et convoque 
les nobles, les magistrats et les financiers qu'il passe à la trappe avant de confisquer leurs biens ; qui 
instaure de nouveaux impôts sur les décès et les mariages, et décide de les collecter lui-même ; les 
mécanismes mis en place par Caligula, qui sont fondés sur l'arbitraire et la tyrannie, sont à peine 
moins spectaculaires que les scènes de guignol représentées par Ubu, et fonctionnent d'une façon 
semblable ; si les raisons de Caligula ne sont pas les mêmes que celles d'Ubu, les résultats ne 
diffèrent pas beaucoup. Dès cette scène, qui fait apparaître, successivement, selon un ordre qui n'est 
certainement pas arbitraire, le thème de la condamnation et celui de la culpabilité générale, Caligula 
souligne lui-même les prémisses de la démonstration quasi mathématique que constitueront les actes 
suivants. Poussant jusqu'au bout le raisonnement implicite que, selon lui, contiennent les paroles de 
l'intendant, poursuivant sa terrifiante prise des mots au sérieux, il en conclut à la nullité de la vie 
humaine. Dès lors, plus rien n'entravera sa logique, puisque le pouvoir lui donne les moyens de 
l'exercer sans limites.  
Les scènes 9, 10 et 11 continuent et complètent les développements amorcés dans les scènes 4, 7 et 
8. 



 

9 

 

La scène 11 parachève l'exposition, en ajoutant une dimension nouvelle au personnage : à l'exposé 
d'une logique implacable succède la confession d'un désespoir existentiel, maladie non seulement de 
l'âme, mais du corps. Il y a un étrange divorce entre la clarté, l'éclat insoutenable de la lucidité, dont 
Caligula vient de découvrir quelle arme elle pouvait être, et la souffrance physique qui l'habite, 
innommable («Je sens monter en moi des êtres sans nom»), obscure («pour que tout redevienne 
noir»), impossible à définir («ni sang, ni mort, ni fièvre, mais tout cela à la fois», «ce goût dans la 
bouche») et surtout impossible à contrôler. L'empereur au pouvoir absolu, dont la liberté est sans 
frontières, est la proie d'une douleur dont il est d'autant moins le maître qu'elle est diffuse dans tout 
son corps, et qu’elle ne lui permet aucun repos : faut-il y voir les symptômes cliniques de la «folie»? 
En tout cas, le corps apporte un démenti à l'affirmation du pouvoir sur les autres et sur soi-même, ce 
qui se traduit dans les gestes, les attitudes, le ton de Caligula. En face de lui, Cæsonia, pendant une 
partie de la scène, semble rejoindre le chœur des patriciens et la plaidoirie de Cherea «pour ce 
monde si l'on veut y vivre». Elle retrouve même les formules traditionnelles des chœurs des tragédies 
antiques, mettant en garde contre l'«ubris» et l'oubli des limites raisonnables de la condition humaine 
: «C'est vouloir s'égaler aux dieux. Je ne connais pas de pire folie.» Mais elle ne tient pas longtemps 
ce rôle devant les appels (ou les ordres) de Caligula : «Tu m'obéiras. Tu m'aideras toujours. Jure de 
m'aider.» ; elle ne sera plus désormais que la complice «cruelle», «implacable», mais aussi «égarée» 
et remplie «d'effroi».  
Il faut souligner dans la fin de cette scène, la remarquable théâtralisation de l'anecdote du procès 
rapportée par Suétone : «Un jour, il fit tuer tous les inculpés, témoins, avocats d'un procès en criant : 
Ils sont tous aussi coupables.» Caligula a déjà affirmé cette culpabilité collective ; ici, il la met en 
scène, montrant combien son projet nécessite la théâtralité, puisqu’il invite Cæsonia «au plus beau 
des spectacles», qu’il frappe sur un «gong» «à coups redoublés», qu’il déclare : «Il me faut des 
coupables. Et ils le sont tous.» ; pour lui, ils sont déjà des «condamnés à mort». Désormais, Caligula, 
ne se contentera pas de distribuer les rôles autour de lui dans les mises en scène qu'il ne cessera de 
monter, mais y jouera lui-même, en acteur consommé. 
On pourrait intituler cet acte : "Désespoir de Caligula" qui a pris conscience de l'absurdité de la vie, et 
qui élabore un programme visant à enseigner cette vérité à ses contemporains. Cet acte I remplit bien 
sa fonction d'acte d'exposition, sur le plan dramatique et psychologique, car il contient en germe tous 
les éléments de l'action : la «folie» de Caligula, la répartition de ceux qui l'entourent en complices ou 
en adversaires, la possibilité d'un «coup d'État».  
  
Acte II :  
Divisé en 14 scènes, il est le plus long de la pièce ; il se situe «chez Cherea», lieu qui est, en fait, 
aussi peu déterminé que la salle du palais de Caligula. Le changement de lieu permet d'une part la 
préparation du complot, d'autre part prouve que la toute-puissance de Caligula s'exerce au-delà 
même des limites de son palais.  
Cet acte se divise nettement en trois parties distinctes, reliées l'une à l'autre par le personnage de 
Caligula, mais dont la succession n'a pas la nécessité interne qu'avaient les scènes du premier acte. 
Les scènes 1, 2 et 4 (la scène 3 n'est qu'une apparition muette de Caligula) montrent la montée de la 
révolte chez les patriciens, et la préparation du complot ; les scènes 5 à 10 représentent les «jeux» 
de Caligula, d'une manière plus statique que dramatique ; la brève scène 11 marque un progrès dans 
l'action, indiquant que le complot doit se «faire vite», et servant de transition avec la dernière partie ; 
enfin les scènes 12 à 14, avec la présence de Scipion, le seul personnage «pur dans le bien», sont, 
elles, dans la suite directe des scènes d'explication du premier acte, et, comme elles, permettent une 
appréhension intérieure de Caligula. 
Les scènes 5 à 11, si elles n'apportent aucun élément nouveau, donnent au moins d'excellents 
exemples de la théâtralité permise par l'excentricité du comportement de Caligula. Ces scènes sont 
une suite de sketches dont toutes les répliques et les didascalies soulignent à quel point le jeu de 
Caligula est outré : tour à tour farceur, l'œil rieur ou épanoui et rêveur, il peut aussi donner les signes 
de la plus vive colère. Pris d'un rire irrésistible, il peut être aussi mathématique et précis dans sa 
logique infaillible. L'accumulation des didascalies est rendue plus efficace par la rapidité de leur 
succession. Ces changements d'expression sont moins des changements d'humeur que la 



 

10 

 

manifestation la plus visible du cynisme de Caligula et d'un jeu cruel qui va jusqu'à l'assassinat. Le 
jeu scénique crée ici son propre dynamisme, lui-même créateur d'une théâtralité redoublée. Le 
numéro d'acteur devient même un numéro d'auteur : Camus prend un plaisir évident à faire jouer son 
personnage, au point que les didascalies sont écrites sur le même ton allègre et avec le même goût 
du jeu que les propos qu'il prête à son personnage.  
Il fallait deux scènes graves pour préparer la scène 14 où Scipion est l'interlocuteur de Caligula. 
Pendant toute la première partie de cette scène, Scipion se défend contre la tentation de 
«comprendre» Caligula et surtout d'être compris de lui. Les didascalies le montrent, de même qu'elles 
montrent la difficulté de Caligula à cesser de jouer le jeu qu'il s'est imposé. Le dialogue entre les deux 
jeunes hommes devient plutôt un monologue à deux voix, signe évident de leur communion, jusqu'au 
parallèle établi par Caligula : «Tu es pur dans le bien comme je suis pur dans le mal.» Mais, en même 
temps, il refuse la compréhension que Scipion peut manifester. Encore une fois, Caligula s'exprime 
alors plus directement par ses gestes et son attitude que par ses paroles : l'agressivité avec laquelle il 
se jette sur Scipion pour revendiquer sa vraie solitude en dit plus long que sa tirade par ce qu'elle 
suppose de souffrances. À la fin de la scène, Scipion et Caligula sont de nouveau proches l'un de 
l'autre, mais Caligula, par ses derniers mots, «Le mépris», signe définitivement l'arrêt de sa solitude, 
et marque le seuil que ne pourra jamais franchir Scipion pour partager ce sentiment qui va de pair 
avec l'exercice totalitaire du pouvoir. 
L'acte II, dans son ensemble, apparaît comme une suite de «scènes de la vie quotidienne sous le 
règne de Caligula» ; tout à la fois acteur et metteur en scène, il ne cesse de rappeler que la réalité 
quotidienne est placée sous le double signe du jeu et de la mort. Lui-même est au centre du jeu et de 
la scène, au milieu des personnages dont il dirige les attitudes ou à qui il souffle leurs répliques. 
Solitaire, certes, mais en proie à une solitude empoisonnée, il est partout encore environné, dans les 
représentations qu'il donne, sinon de partenaires, du moins de comparses et de marionnettes, alors 
qu'aux actes III et IV, costumé en Vénus ou en danseuse, les spectacles qu'il montera seront à un 
seul personnage.  
On pourrait intituler cet acte : "Jeux macabres de Caligula". 
 
Acte III :  
Le plus court de la pièce, ne comportant que six scènes, il s'affirme, dès la première scène, comme 
l'acte de la théâtralité la plus ostentatoire. Mais les scènes 3 à 6 sont essentiellement centrées sur le 
complot, sa double dénonciation, et le refus de Caligula d'empêcher son accomplissement.  
La scène 1, installée dès avant le lever du rideau sous le signe de la parade foraine, accomplit la 
promesse faite à l'acte I de présenter le «plus beau des spectacles». Grossièrement déguisé en 
Vénus, Caligula continue cependant à faire œuvre de pédagogue : les litanies que l'assistance est 
invitée à répéter servilement établissent bien l'absurdité du monde, l'absence de toute vérité et le rôle 
mystificateur des cultes religieux. On comprend que le dramaturge, en Caligula, se double aisément 
d'un apparent thaumaturge : il n'y a pas de miracle à exaucer des vœux qui ne font que constater la 
"cruauté" de la vie de l'être humain, le mélange de «fleurs et de meurtres» (III, 1) qui la constituent. 
La dernière réplique de Caligula et les jeux de scène qui l'accompagnent réactualisent, au milieu du 
cérémonial parodique, la menace permanente de l'assassinat ; familier et goguenard, il n'en reste pas 
moins le maître de la vie et de la mort de ses sujets.  
La scène 6 se situe dans le prolongement de la scène 10 de l'acte I, où Caligula refusait le dialogue 
que, ici, il provoque, et de la scène 2 de l'acte II, où Cherea donnait les raisons de sa participation au 
complot. Pour la première fois, les deux personnages sont seul à seul ; la rencontre est importante, 
car elle montre que la séparation entre le bien et le mal, ou plutôt entre le normal et le monstrueux n'a 
rien d'un manichéisme simpliste : Cherea «comprend trop bien» Caligula, et sait que celui-ci est un de 
ses propres visages, une de ses tentations qu'il essaie d'étouffer. De son côté, Caligula sait qu'une 
part de lui-même aurait pu ressembler à Cherea. On retrouve dans cette scène un écho du 
dénouement que Camus envisageait, dès la première ébauche qui apparaît dans ses ‘’Carnets’’ : 
Caligula, revenu sur scène, disait expressément qu'il représentait un aspect de chacun de ses 
spectateurs : «Il est là, et là. Il est en chacun de vous, ce monstre ou cet ange que vous portez en 
vous.» D'une manière sans doute plus habile, c'est encore ce qu'il suggère ici, par la compréhension 



 

11 

 

qui le lie à Cherea. C'est avec lui que reprennent vie et vigueur les vraies valeurs morales, et non plus 
les faux semblants qui en tiennent lieu pour les patriciens. Parce qu'il s'est révolté, parce qu'il n'a 
jamais montré ni peur ni lâcheté, parce qu'il a la pleine conscience de l'absurdité du monde, Cherea a 
acquis le droit au respect de Caligula, qui le traitait de «faux témoin» en I, 10. Ce n'est sans doute 
pas un hasard si, dans la définition que Cherea donne de lui-même, il emploie, en les inversant, les 
termes de Caligula dans son constat de l'absurdité : «J'ai envie de vivre et d'être heureux» (III, 6). 
C'est là le désir le plus humain qui soit : il complète, plus qu'il ne s'y oppose, la découverte de 
Caligula : «Les hommes meurent et ne sont pas heureux» (I, 4). Caligula et Cherea ont, en fait, le 
même langage, donnent la même valeur aux mots, s'appuient sur la même conscience lucide de la 
réalité humaine, mais en tirent des conclusions diamétralement opposées. Un véritable dialogue est-il 
alors possible? Pour la première fois dans la pièce, Caligula propose un dialogue dépouillé de toute 
part de jeu ; mais les choses ne sont pas si faciles. Au moment même où il déclare : «Utilisons nos 
mensonges», lui et Cherea, malgré ses dénégations, semblent «se parler de tout leur cœur» ; sont-ils 
sincères ou jouent-ils «le jeu de la sincérité»? Le «naturel» de Caligula témoigne, mieux que toutes 
les paroles, en faveur de sa sincérité ; mais on sait que, en fait, il joue, puisqu'il ne dévoile la tablette, 
preuve du complot, qu'à la fin de la scène. Quant à Cherea, il a, lui aussi, «simulé la franchise» 
puisqu'il savait cette tablette en possession de Caligula. Pourtant, il ne fait aucun doute que les deux 
hommes se sont parlé «de tout leur cœur». Ce jeu de la vérité et du mensonge, autrement plus subtil 
que les représentations théâtrales organisées d'ordinaire par Caligula, est celui même de la vie ; pas 
plus qu'entre le bien et le mal, le normal et le monstrueux, la dichotomie n'est absolue entre la vérité 
et le mensonge.  
Finalement, Caligula brûle la tablette sous les yeux stupéfaits de Cherea, et ce coup de théâtre 
signale à nouveau son art consommé des effets et des gestes symboliques. Le refus de Caligula 
d'utiliser la preuve du complot et de punir les conspirateurs n'est évidemment pas sans rappeler 
l'attitude d'Auguste à l'acte V de ‘’Cinna’’ de Corneille. Mais ce n'est pas par «générosité» qu'agit 
Caligula : c'est précisément parce qu'il sait les limites de tout pouvoir humain, fût-il le pouvoir absolu 
du tyran, qu’il laisse le complot s'exécuter, acceptant ainsi sa propre mort.  
L'acte III, commencé par une parade de cirque, par une démonstration ébouriffée de spectacle dans 
le spectacle, s'achève sur une nouvelle méditation sur la vie et la mort, dans un climat tragique où, 
précisément, l'ombre de la mort ne cesse d'être perceptible. Le passage du burlesque au tragique 
relève moins d'un refus de la séparation des genres que de l'illustration de l'équivalence profonde de 
toutes les actions des êtes humains, et donc de la représentation théâtrale de l'absurdité de leur 
condition.  
On pourrait intituler cet acte : "Divinité de Caligula".  
 
Acte IV : 
Presque aussi long que l'acte II, divisé comme lui en quatorze scènes, dont la plupart sont très 
courtes, cet acte présente une grande diversité dans le ton, et donne l'impression d'une accélération 
un peu désordonnée des événements. Si la mention du complot apparaît à plusieurs reprises, et s'il 
fournit l'essentiel de la trame événementielle, les représentations données par Caligula tiennent aussi 
une place importante et diversifiée. Les différents procédés employés dans les actes précédents sont 
ici réunis : comme à l'acte I, Caligula apparaît et disparaît, se cache, joue sur scène ou dans les 
coulisses ; comme à l'acte III, il donne la mesure de ses talents dramatiques. Presque toutes les 
scènes sont soit un prolongement, soit une répétition, avec quelques variantes, d'une scène des 
actes précédents. Les problèmes posés dans le premier acte trouvent leur résolution dans les 
dernières scènes : le sort de chacun des personnages principaux se règle à la fin du dernier acte 
(départ de Scipion, assassinat de Cæsonia, mort d'Hélicon quelques secondes avant celle de 
Caligula, triomphe de Cherea et des patriciens). 
 On peut s'étonner de la place qu'occupe, presque au dénouement, la scène 12 qui consacrée au 
concours de poésie. Ne vient-elle pas rompre la montée vers le tragique de l'assassinat de Cæsonia, 
puis de Caligula lui-même? En fait, il s'agit, ici encore, de bien autre chose que d'un simple jeu 
comique, même si cet aspect existe. L'entreprise de démystification de l'art n'a pas commencé avec 
la danse grotesque de la scène IV ; elle était prévisible dès la scène 10 de l'acte I, avec le refus de 



 

12 

 

Caligula de voir Cherea le littérateur, parce que la littérature est mensonge. Sans doute était-elle déjà 
évoquée indirectement par ce que Scipion, dès la scène VI de l'acte I, nous apprenait du premier 
Caligula, celui d'avant la découverte de l'absurde : «Il me disait que la vie n'est pas facile, mais qu'il y 
avait la religion, l'art, l'amour qu'on nous porte.» Après la désacralisation de la religion, avant le 
départ de Scipion, et surtout l'assassinat de Cæsonia, deux visages de «l'amour qu'on nous porte», le 
concours de poésie vient à sa place pour tourner en dérision ce à quoi Caligula tenait le plus : les 
fondements de sa foi en la vie, avant son apostasie, et sa conversion au néant. Il est évident que 
c'est à lui-même plus encore qu'aux autres qu'il inflige cette nouvelle forme de nihilisme. Une fois 
encore, un trait emprunté à l'Histoire donne lieu à une remarquable théâtralisation ; et, de nouveau, la 
scène devient le lieu d'un spectacle : les rôles sont distribués entre les acteurs et les spectateurs 
parmi les personnages ; mais la liberté de manœuvre des premiers est plus réduite que jamais, dans 
la méticuleuse organisation qui régit le déroulement de la représentation. La brièveté des répliques, 
dans la presque totalité de la scène, accentue le caractère mécanique des évolutions des poètes et 
de leurs prestations scandées par les coups de sifflet. Le burlesque est fondé sur le rythme saccadé, 
sur la répétition, sur l'inadéquation complète de ce qui est en cause : la poésie, et son expression, 
dénonce l'univers de l'ordre totalitaire et de la déshumanisation. Le sujet même du concours est 
évidemment significatif : la mort, présente dans toute la pièce, sous forme d'allusions ou de meurtres 
effectifs, obsession constante de Caligula, n'a rien d'un motif ornemental, et devait recevoir la 
consécration de l'œuvre d'art. Mais la «composition» de Caligula a suffisamment prouvé que l'art ne 
se sépare pas de la vie. En fait, à l'heure du bilan, Caligula ne se donne pas de nouvelles 
justifications, mais de l'«empereur artiste» dont Cherea disait, dès la scène 2 de l'acte I, que cela 
n'était pas «convenable», il présente l'ultime incarnation : l'art lui-même perverti dans son essence. 
La «composition» de Scipion est en évidente rupture avec celles des poètes officiels, et avec les faux 
semblants de leur langage «poétique». Une fois encore, l'exigence de pureté, la gravité 
intransigeante de Scipion rendent aux mots leur véritable sens et leur véritable grandeur. Il exprime 
les thèmes fondamentaux du lyrisme de Camus, où le bonheur et la mort, sous le signe du soleil et de 
la pureté, se confondent dans une même affirmation de la réalité humaine. 
C’est dans les deux dernières scènes que l’évolution de Caligula se fait la plus nette ; aussi devraient-
elles plutôt constituer un autre acte. On y constate le fléchissement du monstre qui, à la fois 
désespéré et lucide, gagne en humanité, se voyant à présent défendu, comme un être faible et 
acculé, par son ami, Scipion, qui partage depuis peu sa lucidité sans pouvoir totalement y répondre, 
par son esclave, Hélicon, et par sa «vieille maîtresse», Cæsonia, à laquelle il reproche son «humilité» 
(IV, 12).  
À la scène 13, Caligula repousse Cæsonia qui pense que «cela peut être si bon de vivre et d’aimer 
dans la pureté de son cœur». Pour lui, ne compte que la poursuite de «l’essentiel», et il dit : «Je ne 
suis bien que parmi mes morts». Pourtant, il s’attendrit un moment avec elle, pour mieux vilipender la 
«bêtise» de ceux qu’il a «moqués et ridiculisés», reconnaître cependant «la loyauté et le courage de 
ceux qui veulent être heureux», pour s’étonner, lui dit-il, de «cette sorte de tendresse honteuse pour la 
vieille femme que tu vas être», «le seul sentiment pur que ma vie m’ait jusqu’ici donné», ce qui ne 
l’empêche pas, parce qu’il a choisi «le bonheur des meurtriers», parce que l’amour (même celui pour 
Drusilla) ne lui est «pas suffisant», d’étrangler Cæsonia qui se «débat faiblement».  
La scène 14 n’oppose plus Caligula qu'avec lui-même. Le dernier témoin disparu, il ne peut plus, 
comme à la fin de l'acte I, comme à la scène 5 de l'acte III, que se parler à lui-même, le miroir ne le 
renvoyant qu'à lui-même ; au terme de son expérimentation, il ne rencontre plus que sa propre image. 
Ce monologue reprend, sans ordre, tous les thèmes et même les mots, du reste de la pièce. Dans 
chacune de ses phrases, de ses nombreuses interrogations et exclamations, on peut entendre l'écho 
d'une phrase déjà prononcée par Caligula, ou voir le reflet de l'un de ses actes. La volonté de 
changer l'ordre du monde, le désir de l'impossible, de la lune, l'innocence et la culpabilité, la mort, la 
peur, la haine de soi, tout ce qui donnait forme et signification au personnage, à ses paroles et à ses 
gestes, est repris ici. Mais le «tous coupables» est devenu «nous serons coupables à jamais». 
L'impossible ne s'est pas réalisé, Hélicon n'a pas apporté la lune, l'ordre du monde n'a pas changé, et 
la peur n'est plus celle que ressentaient les autres. Seule est nouvelle la découverte de son erreur : 
«Je n'aboutis à rien. Ma liberté n'est pas la bonne» (IV, 14) (répliques tardives, comme celle de la 



 

13 

 

scène XIII). La pièce, commencée par le «rien», s’achève aussi par lui : «Rien, rien encore». Le 
pouvoir délirant du destructeur n'avait d'autre issue que le néant. Ne pouvant apporter la lune, 
Hélicon ne revient qu'au moment de la mort : la sienne précède de quelques instants celle de 
Caligula. Les derniers jeux de scène montrent la démesure et la démence de Caligula : simulacre de 
son suicide, le bris du miroir s'accompagne de cris, de hurlements, et d'un «rire fou». C'est en pleine 
face que frappe Cherea, alors que le vieux patricien frappe Caligula dans le dos : les personnages 
gardent leur logique interne, et leur signification. Les derniers mots de Caligula, qu’il lance au moment 
même où il est frappé, «Je suis encore vivant», qui, s’ils sont utilisés de la manière la plus théâtrale, 
sont authentiques, sont un défi à sa propre mort.  
On pourrait intituler cet acte : "Mort de Caligula". 
 
Il faut remarquer que Camus sut faire des fins de chacun des actes des moments intenses. 
Si le schéma dramatique respecte scrupuleusement les exigences de la dramaturgie la plus 
classique, charpente donc fortement la pièce, en même temps, la démesure du personnage principal 
commande quelques temps forts, comiques ou dramatiques, qui maintiennent l'attrait ambigu que le 
public ne peut manquer d'éprouver pour un être hors normes, détestable, certes, à bien des égards, 
mais auréolé surtout du prestige des quêteurs d'absolu. 
 

* * * 
Le déroulement de la pièce parut à certains critiques statique, à d’autres, dramatique. 
 
Les premiers critiques constatent que la pièce est le tableau de la passion de l'impossible, de la folie 
de Caligula, qui est posée dès le début où il se montre résolu d'aller jusqu'au bout ; où il apparaît 
d'emblée et à l'évidence capable de mener jusqu'à l'extrême cruauté un pouvoir sans limites, 
d'accumuler ses crimes, après quoi on assiste seulement à une exploration systématique de toutes 
les possibilités d'exercice d'un pouvoir délirant tendant à réaliser l'impossible, dans une succession 
d'épisodes ou de sketches. La pièce déroule une rigoureuse démonstration pédagogique, dans une 
suite de représentations mises en scène par Caligula pour obliger les autres à vivre sous l'éclat 
insoutenable de la vérité, ce qui se fait sans progression, sans rebondissements, sans intrigue au 
sens traditionnel du terme. Ces critiques considèrent que cette pièce instable, qui fut maintes fois 
retouchée, témoigne de la passion pour la scène qu’avait Camus plutôt que de sa maîtrise 
dramaturgique. 
 
Les seconds critiques constatent plutôt que la pièce est marquée par des ruptures de ton continuelles 
; qu’elle est rythmée par l’alternance des registres ; qu’on passe de scènes d'action, de scènes 
crispées et gesticulatoires, où la violence se déchaîne, à des scènes empreintes de gravité, vouées le 
plus souvent au dialogue entre deux personnages fraternels par-delà leur opposition ; que Camus a 
équilibré les passages didactiques par des développements lyriques ou satiriques. Ce rythme si 
caractéristique de la pièce exprimerait d’ailleurs quelque chose d'une cyclothymie pathologique 
propre aux névroses, et contribuerait à présenter Caligula comme un dépressif, au sens clinique du 
terme. Ainsi, le déroulement apparaît soumis à la tension des contraires qui fait I'unité profonde du 
personnage. On peut alors considérer que l'intrigue progresse avec rapidité pour emporter le 
spectateur vers le dénouement ; que la succession rapide des scènes donne à la pièce un 
dynamisme à la fois inspiré et dévastateur, réalisant le «perpétuel halètement de l'action» auquel 
Camus aspira dès 1939. 
La pièce est dramatique aussi : 
-D'une part, parce que l'accumulation des actes de Caligula suscite la révolte et le complot qui se 
prépare ; que, peu à peu, s'installe une dramaturgie du conflit, avec ses éclats déments ou ses 
entretiens pénétrés, l'opposition ne se manifestant pas uniquement par le complot qui s'ourdit, dont 
nous pouvons suivre la préparation et la réalisation, mais aussi par l'attitude préconisée par Cherea : 
«Organisons sa folie» (II, 2). Cependant, on peut objecter que, si le complot est dénoncé à Caligula, il 
ne fait rien pour empêcher son meurtre ; que la question de la réussite ou de l'échec de ce complot 
ne constitue donc jamais un enjeu dramatique ; qu’il s'agit en fait d'un véritable suicide.  



 

14 

 

-D'autre part, parce qu’est de plus en plus grand le dénuement du personnage, jusqu’à sa solitude à 
la fin de la pièce. L'acte II (celui des «jeux» de Caligula) est encore celui du plein exercice du pouvoir 
sur les êtres ; à l'acte III, il ne s'agit plus que de mimer la divinité, et, à l'acte IV, Caligula devient en 
fait le mime de lui-même : ombre chinoise derrière la toile où il parodie quelque chorégraphie sacrée, 
sa dépossession progressive passant par la désacralisation de l'art, le refus de l'amitié et de l'amour ; 
une fois le miroir brisé, il sera désormais vain d'y quêter son image ou son reflet : l'Histoire seule 
gardera mémoire d'une démesure dont il lui appartiendra de mesurer l'écho. Caligula a refusé toute 
référence en dehors de lui-même ; il n'a plus de recours, ni auprès des êtres humains, ni des dieux, ni 
dans l'art, et sa vérité va consister à les tourner en dérision en soulignant leurs mensonges et leur 
arbitraire. On constate donc bel et bien une progression dramatique, qui va de la «récréation d'un 
fou» (I, 9) à l’afffrontement solitaire avec soi-même, jusqu'à l'assomption finale : «Je suis encore 
vivant» (IV, 14). 
 

* * * 
On peut considérer que, dans ‘’Caligula’’, se mêlent la farce et la tragédie. 
 
La farce :  
On la trouve d’abord dans l’inquiétude que cause un empereur romain qui s’est perdu dans sa 
capitale, à la recherche de la lune, ce qui ne manque pas de faire rire.  
Puis nous rions encore quand Caligula, qui a «un air farceur» (II, 5), se moque des fonctionnaires 
tâtillons, de la classe dirigeante, des représentants de l’ordre établi, ces dignitaires de l’empire romain 
qui sont de grotesques automates, ces patriciens pétris de veulerie et de sottise qui subissent de 
multiples avanies, «depuis trois ans», ce qui est d’ailleurs comiquement répété (II, 1) : 
-Il les affuble d’appellations ridicules : «ma jolie» (II, 5 ; III, 4), mots employés aussi par un garde (IV, 
3), de façon plus étonnante par Cæsonia (IV, 11) ; «mon garçon» [III, 1]). 
-Il leur fait répéter chacun des versets de «la prière sacrée à Caligula-Vénus» ; d’où ces effets 
comiques : quand Cæsonia indique une «pause», ils répètent bêtement le mot ; quand les versets 
sont trop longs, ils n’en retiennent que les derniers mots (III, 1) ! 
-Il les oblige à rire de ses cruautés (II, 5) ; il fait d’eux des «marionnettes» (II, 5).  
-Il les prive de leurs places au cirque, et les amène à se «battre avec la plèbe» (II, 5).  
-Ils doivent satisfaire ses caprices (lui écrire un poème ; lui céder leurs femmes ; «courir tous les soirs 
autour de sa litière quand il va se promener dans la campagne» [II, 1 ; II, 2]) ; lors d’une «sorte de 
parade foraine» où il est grotesquement déguisé en Vénus, lui réciter une prière, se prosterner devant 
lui, et lui donner une obole, celui qui oublie de le faire étant rabroué : «Adorer, c’est bien, mais 
enrichir, c’est mieux» [III, 1]), petite touche anticléricale. 
-Il a enlevé la femme de l’un d’eux, «la fait travailler maintenant dans sa maison publique» [son 
bordel], lui assure même une clientèle en instituant un «ordre du Héros civique» qui «récompensera 
ceux des citoyens qui l’auront le plus fréquentée» (II, 10) ;  
-Il prend au mot ces courtisans hypocritement flatteurs : en effet, il fait d’abord dire qu’il est malade, et 
ils y vont donc de leurs souhaits de rétablissement, l’un promettant «de verser deux cent mille 
sesterces au trésor de l’État», un autre s’écriant : « Jupiter, prends ma vie en échange de la sienne. » 
sa vie ; il se présente ensuite en parfaite santé, et accepte l’une et l’autre de ces offrandes, en envoie 
donc un «à la mort», et lui assène : «Tu as donné ta vie pour la mienne. […] La vie, mon ami, si tu 
l’avais assez aimée, tu ne l’aurais jouée avec tant d’imprudence.» (IV, 9). 
-Décidant de «bouleverser l’économie politique en deux temps» (I, 7), il décrète que, pour enrichir «le 
Trésor public», les patriciens fortunés devront «déshériter leurs enfants et tester sur l’heure en faveur 
de l'État» (I, 8), puis être aussitôt supprimés «dans l'ordre d’une liste établie arbitrairement» (I, 8), car, 
si «le Trésor, c’est capital» (I, 7), la vie humaine n’a pas d'importance (I, 8). 
 
Dans l’esprit de la comédie, dont le propre est de faire rire de malheurs infligés (mais de façon trop 
exagérée et répétitive pour qu’on s’en afflige !) à des êtres dont nous nous dissocions, nous sommes 
d'accord avec Caligula, nous admettons avec lui qu'«il n’y a pas de grande passion sans cruauté» (II, 
6). 



 

15 

 

Nous nous amusons encore quand, avec beaucoup de désinvolture, il soigne ses pieds en conversant 
avec Scipion (III, 2) et lorsqu’il se peint les ongles des orteils alors qu’Hélicon lui parle du complot 
contre lui, tandis que, pour sa part, il continue à lui parler de sa rencontre avec la lune, se livrant 
même à une effusion émue à son propos, qu’il rompt par ces mots : «Décidément, ce vernis ne vaut 
rien.» (III, 3). 
La farce est plus évidente encore lors des spectacles qu’organise ce cabotin qui a le goût de «l’art 
dramatique» (III, 2) :  
-le «procès», qui est «une fête sans mesure», «le plus beau des spectacles» (I, 11),  
-le banquet où «il se tient mal à table» (II, 5),  
-la «sorte de parade foraine» où il est grotesquement déguisé en Vénus (III, 1),  
-l’apparition fugitive «en robe courte de danseuse» (IV, 4),  
-le concours entre poètes qu’il malmène en ne les laissant dire que quelques mots avant de les 
interrompre sévèrement d’un coup de sifflet, d’où un comique de répétition (IV, 12). On peut y voir une 
certaine forme de cabaret. 
Si ces manifestations ludiques font figure d'épisodes, voire d'intermèdes, qui illustrent plutôt qu'ils ne 
révèlent le caractère du héros, il reste que Camus s’y révéla comme pouvant être un auteur comique, 
ne craignant pas de recourir à la plus franche bouffonnerie.  
 
La tragédie :  
La destinée de Caligula avait déjà inspiré à Alexandre Dumas, en 1833, une tragédie en cinq actes et 
en vers, qui n’eut que vingt représentations, la critique et le public ayant été scandalisés de voir, dès 
le prologue, un ivrogne sur la scène de la Comédie-Française ; de plus, par une singulière hardiesse, 
Dumas avait fait de Messaline le principal personnage féminin de la pièce. 
Ici, Caligula lui-même juge son histoire «une bien curieuse tragédie» (IV, 13). La pièce, comme 
aimantée, tourne autour d’un axe unique, la mort ; elle s’ouvre sur celle de Drusilla (qui, dans la 
première version de la pièce, n’avait lieu que plus tard dans l’intrigue, ce déplacement étant donc 
capital pour l’action et le sens de l’œuvre), qui est la sœur de l’empereur, son unique amour et son 
unique refuge. Dès lors, le ressort est bandé, le drame part comme une flèche vers la mort de ce 
prince qui n’a jamais renoncé à l’enfant qu’il était, et qui, pour fêter l’occasion, danse face au miroir en 
attendant que s’abatte sur lui la sentence. Tout le monde croit qu’il est devenu fou. Rien n’est moins 
sûr. Il se peut au contraire qu’il ait fait la preuve de sa lucidité en prenant Rome pour l’enfer qu’elle 
était devenue, ce qui fait que Rome méritait Caligula, et que Caligula méritait Rome. La pièce est bel 
et bien la chronique d’une mort annoncée et réclamée par un homme. 
Avec ce personnage, Camus était en effet fidèle à la tradition de la tragédie qui veut que la fatalité du 
malheur, de la mort, soient plus exemplaires en s'abattant sur des personnes illustres ; pour qu'il y ait 
une chute (qui est, selon la définition d'Aristote, l'essence même de la tragédie), il faut qu'il y ait 
d’abord une hauteur ; or Caligula, empereur de Rome, était un homme qui avait tous les pouvoirs, et 
pouvait satisfaire ses moindres folies.  
Cependant, ici, à la différence de ce qu’on trouve dans les tragédies traditionnelles, de la dérision 
s'exerce aux dépens des manifestations religieuses, les cieux sont vides, les dieux sont moqués, et, 
ainsi, aucune autre force ne vient les remplacer pour peser sur le héros. Le destin auquel il est 
condamné est celui de la condition humaine, que traduisent au mieux ses discours et ceux de son 
entourage. Caligula n'est pas Prométhée.  
Pour lui, la tragédie commence par la mort de Drusilla par laquelle, selon Scipion, il fut comme 
tétanisé : «Il s’est avancé vers le corps de Drusilla. Il l’a touché avec deux doigts. Puis il a semblé 
réfléchir, tournant sur lui-même, et il est sorti d’un pas égal. Depuis, on court après lui.» (I, 2). Il fut 
frappé par le désespoir : «Je savais qu’on pouvait être désespéré, mais j’ignorais ce que ce mot 
voulait dire» (I, 11), désespoir qui n’est pas «une maladie de l’âme [...] c’est le corps qui souffre» (I, 
11). Puis, comme il décide de tirer la logique extrême de sa révolte en la transformant en tyrannie, de 
vivre sa liberté aux dépens de celle des autres, la pièce devient un drame sanguinaire où l’on trouve 
beaucoup d’épouvante froide, sinon du Grand-Guignol. Il s’emploie à anéantir l'ordre établi, non pas 
seulement celui de son empire, mais l’ordre de la morale éternelle et, au-delà, le cours même de la 
nature ; alors qu’il se plaint : «De quoi me sert ce pouvoir si étonnant si je ne puis changer l’ordre des 



 

16 

 

choses, si je ne puis faire que le soleil se couche à l’est», Cæsonia, sa vieille maîtresse dressée 
devant lui et suppliante, tente de le raisonner : «Il y a le bon et le mauvais, ce qui est grand et ce qui 
est bas, le juste et l’injuste. Je te jure que tout cela ne changera pas.» ; il proclame : «Je prends en 
charge un royaume où l’impossible est roi», et elle lui rétorque : «Tu ne pourras faire que le ciel ne 
soit pas le ciel, qu’un beau visage devienne laid, un cœur d’homme insensible» ; mais il s’exalte : «Je 
veux mêler le ciel à la mer, confondre laideur et beauté, faire jaillir le rire de la souffrance.» (I, 11). 
Exercer sa liberté, c’est donc, pour lui, détruire le monde. Son pouvoir, qui ne peut s’étendre jusque-
là, s’exerce tout au moins sur les humains. Il en vient, de la façon la plus arbitraire, à commettre des 
meurtres : 
-Il a fait tuer le fils de Lepidus, et s’en est amusé. 
-Il assassine sous nos yeux le vieux Mereia coupable d'avoir absorbé un remède contre l’asthme : il 
se précipite vers lui «d’un bond sauvage, l’atteint au milieu de la scène, le jette sur un siège bas et, 
après une lutte de quelques instants, lui enfonce la fiole entre les dents et la brise à coups de poings. 
Après quelques soubresauts, le visage plein d’eau et de sang, Mereia meurt.» (II, 10).  
-Il tue, même et surtout, celle qui l’aime, Cæsonia, qui, dans un cri, lui lance : «Tu ne pourras pas nier 
l’amour», ce qui le fait éclater de rage : «L’amour, Cæsonia ! (Il l’a prise aux épaules et la secoue) J’ai 
appris que ce n’était rien.» (I, 11) et, plus tard, il l’étrangle en lui disant : «Non, pas de tendresse. Il 
faut en finir, car le temps presse. Le temps presse, chère Cæsonia !» (IV, 13). 
 
Face à Caligula ne se dresse guère que Cherea. Mais il a trop logiquement et moralement raison pour 
que ses arguments acquièrent une valeur dramatique. Caligula entend à peine ses remontrances : 
son chemin étant d'avance tracé jusqu'au suicide, celles-ci font l'effet de maximes livrées au 
spectateur pour mieux éclairer la monstruosité d'un héros qui, quoi qu'il advienne, agit en solitaire.  
Caligula, ayant renoncé à la lune, ne s'adresse qu'au néant. La pièce s'achève sur le face-à-face du 
héros avec son miroir. En plaçant Caligula face au vide, Camus s'est-il donné une mission théâtrale 
impossible. 
Même si les proches de Caligula, Hélicon et Cæsonia, nous font découvrir la souffrance terrible qu’il 
vit, les folles violences qu’il a exercées suscitent le complot contre lui, car il ne peut, dans la logique 
tragique, que connaître une mort qu’il a provoquée, qui est un suicide délibéré, planifié, la pièce, 
poussée à ses limites, aboutissant à une issue exaspérée, les conspirateurs, ponctuels, faisant leur 
entrée au dernier acte pour donner un côté sacré, presque rituel, à la descente aux enfers de 
l’empereur ; ils ne sont pas ressentis comme des adversaires : en effet, ils exécutent une mise à mort 
que Caligula attend, du moment qu'il a condamné une humanité à laquelle il appartient. Camus fit très 
habilement coïncider ce suicide symbolique où Caligula brise le miroir qui est son alter ego, qui est 
présent pendant toute la pièce, qui est le signe de la visée esthétique et morale qui la sous-tend, avec 
l’entrée des conjurés qui le font mourir réellement. En refusant un ordre, qu’il ne comprend plus, pour 
lui substituer le sien propre, en sachant finalement sa tyrannie injustifiable et consentant à en mourir, 
il se range parmi les grands personnages tragiques.  
La pièce appartient donc à un théâtre de violence et de meurtre, un «théâtre de la cruauté» à la façon 
d'Artaud, où l’on sent aussi les influences de Shakespeare (‘’Richard III’’, en particulier), de 
‘’Britannicus’’ de Racine (qui mit en scène le monstre que fut cet autre empereur romain, Néron) et de 
Dostoïevski (pour lequel «nous sommes tous coupables»).  
 

* * * 
Camus, qui était un homme de théâtre, sut faire vivre à son héros la passion qui le dévore, lui donner 
une ardeur bondissante et même allègre pour détruire les autres, les institutions et lui-même, dans ce 
qui est une mort préprogrammée, nous rendre complice des excès de son héros en provoquant le rire 
et l’horreur.  
Il ménagea une succession rapide de scènes où se révéla un véritable écrivain scénique, faisant déjà 
une mise en scène, car ses didascalies ont une grande précision (I, 3 où toute la scène se réduit à 
une longue didascalie ; I, 6 ; I, 11 ; II, 1 ; II, 3, autre «scène muette» ; II, 5 ; II, 11 ; III, 1 ; III, 6 ; IV, 4 
où même la musique est prévue pour l’exhibition de Caligula en danseuse ; IV, 12 ; IV, 13 où Caligula 
«se campe face au public» (ce qui rompt l’illusion théâtrale) pour, parlant de ses morts, affirmer : «Eux 



 

17 

 

sont vrais. Ils sont comme moi. Ils m’attendent, et me pressent» ; tandis que lui «se presse contre le 
miroir» (IV 14). 
La présence du miroir est imposée depuis la didascalie qui constitue la scène muette qu’est I, 3 ; en I, 
11, Caligula le frappe spectaculairement de son «maillet» pour «effacer frénétiquement une image sur 
la surface polie», c’est-à-dire pour éliminer le reflet de tous ceux qui l’entourent afin de ne garder que 
le sien ; en III, 5, on le voit converser avec celui qui est son compagnon le plus fidèle, auquel il revient 
continuellement, tel un Narcisse aveugle aux âmes qui I'entourent.; en IV, 13, il «fait tourner le miroir 
sur lui-même», avouant alors et affrontant sa solitude ; enfin, en IV, 14, il se livre à une confession où 
il le prend pour interlocuteur, «se presse contre le miroir», «revient vers le miroir», «tend les mains 
vers le miroir en pleurant», se rebelle contre lui : «Je tends mes mains et c’est toi que je rencontre, 
toujours toi en face de moi, et je suis pour toi plein de haine.», «s’observe, simule un bond en avant 
et, devant le mouvement symétrique de son double dans la glace, lance son siège à toute volée», ce 
qui fait que «le miroir se brise». Toutefois, il faut remarquer que cet élément du décor dans lequel 
Camus résuma l'essentiel de son propos est peu déchiffrable pour le spectateur du balcon, et que 
plusieurs metteurs en scène ont préféré le supprimer de la représentation. 
D'autres indications scéniques de l'auteur passent, elles aussi, malaisément la rampe; 
- Le meurtre de Mereia (II, 10) illustre, au-delà de sa cruauté, la brutalité de Caligula ; après une «lutte 
de quelques instants», l'empereur «lui enfonce la fiole entre les dents et la brise à coups de poing» ; 
mais ce détail ne peut valoir que pour un lecteur.  
-Le meurtre de Cæsonia, étranglée sous nos yeux, et le râle qui s'ensuit n’est pas facile à rendre pour 
un metteur en scène ; il s'expose à rendre cette strangulation soit laborieuse, soit anodine.  
Il faut reconnaître que, invité à croire à la réalité du spectacle, on peut préférer le respect des 
bienséances du théâtre classique. L'invisible meurtre de Camille par Horace inspire plus d'horreur que 
cette strangulation de Cæsonia ! 
 

* * * 
 ‘’Caligula’’, cette histoire de conspiration romaine feutrée, cette tragédie de l’intelligence, est la pièce 
la plus forte de Camus, sa grande réussite dramatique.  
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

L’intérêt littéraire 
 
Dans ‘’Caligula’’, Camus manifesta aussi un ascétisme rigoureux dans l’écriture des dialogues. 
Comme le propos, le style est très contemporain. L’écriture théâtrale est claire, précise, directe, vive 
et incisive. On remarque la grande immédiateté des dialogues qui créent I'urgence. Les répliques, 
souvent courtes, fusent et s'opposent dans une lutte rapide ; ainsi, à Caligula qui dit : «Il s’agit de 
rendre possible ce qui ne l’est pas.», Scipion objecte : «C’est la récréation d’un fou», et l’autre 
rétorque : «C’est la vertu d’un empereur» (I, 9).  
 
On ne trouve que quelques mots recherchés : 
-«consommation» qui, dans «Il faut aller jusqu’à la consommation» (III, 5), «devoir aller jusqu’à la 
consommation. Car j’ai peur de la consommation.» (IV, 14), désigne l’action d’amener une chose à 
son plein accomplissement ; 
-«devisons en amis» (III, 6) : «conversons», «bavardons» ; 
-«couverts jusqu’à la garde» (III, 6) : «au plus haut point», «le plus complètement possible», par 
allusion à l’épée enfoncée jusqu’à la garde ; 
- «me pressent» (IV, 13) : «m’assaillent» ; 
- «usure» (IV, 6) : «pratique de prêts à intérêts excessifs». 
 
Le plus souvent, les mots sont simples, parfois familiers : 
-Chez Caligula : «qu’en dira-t-on» (II, 5) - «Amène Cherea» (III, 5) -«Tu avais décidé d’être logique, 
idiot.» (III, 5) - «Trop de morts, cela dégarnit» (III, 5) - «Eh bien ! c’est  raté» (IV, 10).  



 

18 

 

-Surtout dans la bouche d’Hélicon qui emploie des mots dépréciatifs, parlant du «museau» des 
patriciens (I, 1) dont l’un est appelé «vieux mulet» [IV, 3], leur reprochant de présenter «toujours la 
même fricassée» (I, 1 - «le même ragoût», ici, «les mêmes propos»), rétorquant, à l’un d’eux qui 
déclare : «La nature fait bien les choses», «Quand je vous regarde, pourtant, j’ai l’impression qu’il lui 
arrive de manquer son coup.» (I, 1) ; et il appelle Scipion «mon pigeon» (IV, 2). À Hélicon, Camus a 
prêté un vif goût de l’hyperbole (pour lui, Caligula «a souffert sans compter et saigne tous les jours de 
mille nouvelles blessures» [IV, 6],  du paradoxe («Je ne pense jamais. Je suis bien trop intelligent 
pour ça.» [I, 4]) et une ironie cinglante, une belle verdeur : 
-«Si nous perdons la figure, l’Empire perd la tête» (I, 1 ; on s’attendrait à «Si nous perdons la face»). 
-«Le malheur, c’est comme le mariage. On croit qu’on choisit et puis on est choisi.» (I, 1).  
-«Il faut un jour pour faire un sénateur et dix ans pour faire un travailleur», Caligula l’appuyant aussitôt 
: «Mais j’ai bien peur qu’il en faille vingt pour faire un travailleur d’un sénateur» (II, 5). 
-Il admoneste un «vieux patricien» : «C’est inouï d’être insignifiant à ce point.» (II, 4). 
-Il caricature les «vertueux» qui tiennent «boutique de vertu» (IV, 6) : «J’ai vu les drapés nobles (seule 
allusion aux toges romaines, amples vêtements de dessus, de laine épaisse, qui formait des plis 
caractéristiques, car la pièce n’est pas du tout un «peplum» !), mais qui ont «l’usure au cœur, le 
visage avare, la main fuyante» (IV, 6). 
-Il se moque des «vieux époux» qui «ont le même nombre de poils dans les oreilles tant ils finissent 
par se ressembler» (IV, 6). 
-Il statue : «Il vaut mieux, après tout, taxer le vice que rançonner la vertu comme on le fait dans les 
sociétés républicaines» (II, 10).  
-Il appelle Scipion «mon pigeon» (IV, 2). 
-Il considère Cherea «faux comme un honnête homme» (IV, 6). 
 
Caligula aussi a été doté de fantaisie. Il indique :  
-«Les finances de l’État ne tenaient debout que parce qu’elles en avaient pris l’habitude» (II, 5). 
- «Il faut bien que vieillesse se passe» (II, 5).  
-«Il n’est pas de passion profonde sans quelque cruauté», ajoutant avec une truculence grivoise : «Ni 
d’amour sans un brin de viol» (II, 6).  
-Il établit une distanciation en prétendant raconter une histoire : «Il était une fois un pauvre 
empereur…» (II, 5).  
-Son «prends ce siège», invitation faite au comploteur Cherea (III, 6) est évidemment un clin d’œil au 
«Prends un siège, Cinna» dans ‘’Cinna’’ de Corneille (V, 1) où l’empereur Auguste manifeste sa 
maîtrise de lui en face de celui qu’il sait être décidé à le tuer.  
 
Cherea a cette formule habile : «Ce n’est pas la première fois que, chez nous, un homme dispose 
d’un pouvoir sans limites, mais c’est la première fois qu’il s’en sert sans limites.» (II, 2).  
 
Camus s’est amusé à des anachronismes :  
-Les dieux de l’Olympe sont présentés comme portant des «pantoufles» (III, 1).  
-Lors de la parade foraine, les patriciens sont appelés «Messieurs» [III, 1]).  
-Caligula parle comme un officier français s’adressant à un homme de troupe quand il dit à Cherea : 
«Allez, rompez» (I, 10). 
-Avec son «Soldats, je suis content de vous» (II, 5), il reprend des mots de la proclamation faite par 
Napoléon Ier au lendemain de la victoire d'Austerlitz ;  
-Il parle d’«économie politique» (I, 7), de «compressions de personnel» (II, 5), et Hélicon, d’«échelle 
sociale» (qu’«il est plus facile de descendre que de remonter» [II, 5] !) et de «sociétés républicaines» 
(II, 10). 
-Cherea est à ce point le porte-parole de Camus qu’il mit dans sa bouche ses propres mots : 
«l'absurde» (III, 6). 
 
 
 



 

19 

 

Les images ne manquent pas :  
- «La peur» est définie comme «ce beau sentiment sans alliage, pur et désintéressé, un des rares qui 
tire sa noblesse du ventre» (II, 5). 
- Il est dit de «la pensée la plus bizarre» qu’elle «peut en une seconde entrer dans la réalité […] 
comme un couteau dans un cœur» (III, 6). 
- Quand Caligula détruit la preuve du complot contre lui auquel participe Cherea, «c’est un matin 
d’innocence qui se lève sur son visage» (III, 6).  
- À la fin, il se demande «où étancher cette soif [celle de posséder la lune !]. Quel cœur, quel dieu 
auraient pour moi la profondeur d’un lac?», et il constate : «Cette nuit est lourde comme la douleur 
humaine.» (IV, 14).  
Surtout, en II, 14, se déroule, par les deux voix entremêlées de Scipion et de Caligula, un poème où 
est rendu «un certain accord de la terre […] et du pied […] et aussi de la ligne des collines romaines 
et de cet apaisement fugitif et bouleversant qu’y ramène le soir […] Du cri des martinets dans le ciel 
vert […] Et de cette minute subtile où le ciel encore plein d’or brusquement bascule et nous montre en 
un instant son autre face, gorgée d’étoiles luisantes. / De cette odeur de fumée, d’arbres et d’eaux qui 
monte alors de la terre vers la nuit […] Le cri des cigales et la retombée des chaleurs, les chiens, les 
roulements des derniers chars, les voix des fermiers […] Et les chemins noyés d’ombre dans les 
lentisques et les oliviers.», poème où l’on retrouve les accents du lyrisme très solaire, de la 
célébration de la nature méditerranéenne, déjà présents dans ‘’Noces’’ (1938). Et, sur cet élan, 
Caligula parle de «ce quelque chose en moi, ce lac de silence, ces herbes pourries» (II, 14).  
Il pourrait être l’auteur de «la prière sacrée à Caligula-Vénus» : «Déesse des douleurs et de la danse 
[…] Née des vagues, toute visqueuse et amère dans le sel et l’écume […] Toi qui est comme un rire et 
un regret, une rancœur et un élan…» (III, 1).  
Il se fait poète aussi quand il évoque le souvenir de sa rencontre avec la lune : «Elle était d’abord 
toute sanglante, au-dessus de l’horizon. Puis elle a commencé à monter, de plus en plus légère, avec 
une rapidité croissante. Plus elle montait, plus elle devenait claire. Elle est devenue comme un lac 
d’eau laiteuse au milieu de cette nuit pleine de froissements d’étoiles. Elle est arrivée alors dans la 
chaleur, douce, légère et nue. Elle a franchi le seuil de la chambre et, avec sa lenteur sûre, est arrivée 
jusqu’à mon lit, s’y est coulée et m’a inondé de ses sourires et de son éclat.» (III, 3).  
Il se fait poète encore quand, «entre les hurlements» de celui qu’il vient d’envoyer à la mort, il 
murmure : «Bientôt, les routes sur la mer seront couvertes de mimosas. Les femmes auront des robes 
d’étoffe légère. Un grand ciel frais et battant, Cassius ! Les sourires de la vie !» (IV, 9 : remarquons 
que ce nom de Cassius ne figure pas dans la liste des personnages, où il n’y a pas non plus de 
«troisième patricien»). Et on admire encore son éloquence quand, répondant à Scipion qui lui 
annonce que «des légions de dieux humains se lèvent, implacables à leur tour, et noient dans le sang 
ta divinité d’un moment», il dit : «Sur tous les visages qui s’avancent alors du fond de la nuit amère, 
dans leurs traits tordus par la haine et l’angoisse, je reconnais en effet, avec ravissement, le seul dieu 
que j’aie adoré en ce monde : misérable et lâche comme le cœur humain» (III, 2). 
Il se fait poète enfin quand il demande à Cæsonia : «Ne perçois-tu pas ces mille petites rumeurs qui 
révèlent la haine aux aguets?» (IV, 13). 
 
Nous n’entendons que le début du poème de Scipion sur la mort : «Chasse au bonheur qui fait les 
êtres purs, / Ciel où le soleil ruisselle / Fêtes uniques et sauvages, mon délire sans espoir !...» (IV, 
12), l’émotion de Caligula l’interrompant ; mais on y perçoit une célébration de la vie qui rend le 
scandale de la mort plus poignant.  
 

* * * 
Dans ‘’Caligula’’, pièce dense et complexe, Camus a donc montré une grande variété d’écritures. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

 
 



 

20 

 

L’intérêt documentaire 
 
Dans ‘’Caligula’’, l’action se situe dans un temps précis, éloigné de nous mais suffisamment présent à 
notre mémoire. En effet, nous sommes dans la Rome des Césars, au début de l’ère chrétienne, un 
siècle pourrissant donc essentiellement théâtral. 
Mais Camus ne s’est guère soucié de couleur antique, souhaitant d’ailleurs que, pour la mise en 
scène, on évite «le style romain». Il s’est limité à ces quelques mentions d’éléments matériels :  
-les pièces de monnaie que sont les «sesterces» (IV, 4 ; IV, 9) ; 
-les «colonnes» d’un jardin (III, 3) ; 
-les instruments de musique que sont les «cymbales» (III, 1 ; IV, 4) et les «sistres» (IV, 4) ;  
-les «tablettes» (III, 5 ; III, 6 ; IV, 12) sur lesquelles des mots sont gravés, qu’on peut faire fondre à la 
flamme d’un flambeau, un de ceux qui servent d’éclairage (III, 6) ;  
-le «divan» sur lequel Hélicon «va se coucher» (III, 2) ;  
les spectacles du «cirque» (I, 1). 
 
On a un aperçu du système social et politique de l'Empire, dont l’aristocratie est constituée de 
«patriciens» et de «chevaliers» (la seule mention de ceux-ci se trouvant dans une didascalie de IV, 7). 
Ces dignitaires dominent «la plèbe» (I, 1), le peuple.  
 
En fait, Camus se servit de Rome uniquement pour que son personnage dispose d’un pouvoir absolu, 
soit considéré comme un dieu : Hélicon déclare : «Les dieux sont descendus sur terre. Caïus, César 
et dieu, surnommé Caligula, leur a prêté sa forme humaine. […] Les décors majestueux de la 
puissance divine sont ramenés sur terre» ; il faut réciter «la prière sacrée à Caligula-Vénus» (III, 1). 
 

* * * 
Comme déjà signalé, Camus trouva son personnage dans le livre IV de l’ouvrage de l'historien latin 
Suétone, ‘’Vie des douze Césars’’. Y est retracée la vie et les années de règne de Caïus Julius César, 
surnommé familièrement «Caligula» parce que, au cours de son enfance passée auprès de son père 
dans les camps de l’armée, il avait porté des chaussures militaires («caligae»). Né en l’an 12, il était le 
fils de Germanicus et d'Agrippine l'Aînée, de ce fait, l’arrière-petit-fils de l'empereur Auguste et le petit-
neveu de l'empereur Tibère. Il ne put, dès son jeune âge, contenir sa nature «cruelle et vicieuse». Il 
grandit d’abord à l’écart, convaincu par sa mère qu’il était entouré d’ennemis. Puis il passa sa 
jeunesse au milieu des serviteurs égyptiens d’Antonia, la fille cadette de Marc Antoine et d'Octavie (il 
fut alors servant d’Isis) et de princes orientaux, otages de Rome, qui lui apprirent ce qu'est le plaisir 
dans toute sa brutalité. Or, du fait d’une hérédité qui charriait des meurtres et des folies en grand 
nombre, il était épileptique et avait «des inclinations basses et cruelles». Il eut un «commerce 
criminel» avec ses sœurs, en particulier, Drusilla. 
On pense qu’il participa à l’assassinat de Tibère auquel il succéda, car le peuple romain, qui l’aimait 
beaucoup (ayant hérité de la renommée de son père, il était plus populaire que ne le furent jamais 
Auguste et Tibère) souhaita son accession à la dignité d’empereur. Pourtant, s’il était doué, intelligent, 
instruit et bon orateur, il était aussi d’allure gauche et un peu ingrate : il avait «la taille haute, le teint 
livide, le corps mal proportionné, le cou et les jambes tout à fait grêles, les yeux enfoncés et les 
tempes creuses, un regard d’une fixité inquiétante, le front large et mal conformé, les cheveux rares, 
le sommet de la tête chauve, le reste du corps velu […] Quant à son visage, naturellement affreux et 
repoussant, il s’efforçait de le rendre plus horrible encore, en étudiant devant son miroir tous les jeux 
de physionomie capables d’inspirer la terreur et l’effroi» ; de plus, il était atteint de calvitie précoce, et 
recourait aux postiches. Alors qu’il était à peine âgé de vingt-cinq ans, il fut, le 18 mars 37, par le 
Sénat unanime, I'ordre équestre (les «chevaliers») et le peuple, désigné comme empereur.  
Peu sûr de lui, ne sachant pas commander, il fut sidéré par l'immensité de la tâche. Toutefois, il sut, 
pendant six mois, se montrer libéral, en rappelant d'exil les victimes de Tibère, en apportant beaucoup 
de soin à I'approvisionnement de Rome en denrées de toutes sortes, et à l'organisation de jeux 
publics, «comblant les vœux du peuple romain» par ses actes de générosité, exprimant le désir de 
collaborer avec le Sénat mais s’opposant au conservatisme frileux et à la veulerie des dignitaires et 



 

21 

 

des notables, couvrant de largesses le peuple, allant, dans sa grande prodigalité, jusqu’à faire 
pleuvoir sur lui des pièces de monnaie, lui donnant des spectacles (des courses de chars, des 
combats de gladiateurs), et aimant se produire lui-même car il avait la passion du chant, et de la 
danse. 
Mais, au mois d'octobre 37, il tomba gravement malade, et connut un brusque changement de sa 
personnalité. Il serait alors devenu «fou», ce qui fait croire à plusieurs historiens modernes qu’il aurait 
pu plutôt être victime d’un empoisonnement, peut-être par Locuste, car de nombreux poisons avaient 
pour premier effet des troubles similaires à une maladie mentale. Quoi qu’il en soit, régulièrement en 
proie à des terreurs nocturnes, il souffrait de sautes d’humeur brutales, passant de phases d’agitation 
extrême à des périodes de profonde lassitude. Il fut en proie à d’étranges obsessions («Les nuits où 
la lune brillait dans son plein, il l’invitait fréquemment à venir l’embrasser et partager sa couche») Il 
devint alors lunatique, capricieux, mégalomane, cédant à un désir effréné de puissance, se livrant à 
toute une série d’excès aggravés par de lourds abus d’alcool : 
- Il entretint des relations incestueuses avec ses sœurs, particulièrement avec Drusilla qu’il présenta 
comme son épouse et son héritière à titre privé, qu’il fit diviniser à la fin de I'an 37, geste qui fut 
ressenti comme un abus de pouvoir ; elle allait mourir en juin 38, et la douleur de Caligula fut très vive 
: il fit suspendre toutes les festivités, et décréta un deuil national. Après cette perte de la femme 
aimée, il s'adonna à une débauche qui allait être mise en relief dans ‘’Caligula’’ (1979), film de Tinto 
Brass, avec Malcolm McDowell dans le rôle-titre, qui contient des scènes à caractère pornographique. 
-Il bichonnait tant son cheval bien-aimé, Incitatus, que, la veille des jeux du cirque, les soldats avaient 
ordre de faire respecter le silence pour que le sommeil de l’animal ne fut pas troublé. Il fit construire 
un palais pour lui, lui donna des esclaves, un mobilier afin qu’il reçût des personnes invitées en son 
nom. Il envisagea de faire de lui un consul.  
-Il imposa aux Romains des taxes nouvelles, mais en les affichant en caractères minuscules, dans 
des endroits improbables, afin de pouvoir prendre des sanctions. 
-Pendant les combats du cirque, il lui arrivait de faire replier le vélum protégeant du soleil, et 
d'interdire au public de sortir. Parfois, iI modifiait le spectacle pour y introduire des bêtes galeuses ou 
des gladiateurs très vieux. 
- Craignant que son règne trop prospère ne soit oublié, il appela de ses vœux un massacre, une 
peste, n’importe quel fléau. À défaut, il ferma les greniers publics, et annonça de fausses famines. 
- Il organisait des spectacles où il se donnait la vedette, ayant été le premier empereur à se produire 
en public sous les traits d'un histrion, dansant puis faisant cesser toute musique, pour se projeter dans 
les airs, avant d’être saisi par des éphèbes. 
-Il tenait des concours de poésie. 
- Comme avait couru sur lui, avant son avènement, une prédiction selon laquelle il n'avait pas plus de 
chance d'être empereur que de traverser à cheval la baie de Naples, il y fit jeter un pont constitué de 
bateaux recouverts de terre, sur une distance de près d'un kilomètre, qu'il parcourut à cheval pendant 
deux jours. 
- Décidé à montrer sa bravoure, il ordonna à certains de ses gardes de franchir le Rhin pendant qu’il 
déjeunait, et de revenir en annonçant la présence d'un prétendu ennemi germanique ; il se précipita 
alors pour combattre des troupes inexistantes, et revint à son camp en traitant de lâches les soldats 
qui ne l'avaient pas suivi. De même, pour attaquer l’Angleterre, il rassembla des soldats, que, de 
I'autre côté de la Manche, il transforma en ramasseurs de coquillages, faisant ériger un phare en 
hommage à cet exploit, avant de s'en retourner à Rome. 
-Jaloux de la gloire des autres, il fit abattre les statues de personnages illustres qu’Auguste avait 
transportées sur le Champ de Mars ; il tenta de faire enlever des bibliothèques les œuvres de Virgile 
et de Tite-Live ; il songea aussi à détruire les poèmes d'Homère. 
-Dans un temple, il s’offrit à l’adoration de ses sujets comme étant un dieu, le «Nouveau Soleil» ; il se 
donna le surnom d’«Optimus Maximus» ; doué pour le transformisme, il se déguisa en Hercule, en 
Dionysos, avant d'imiter les traits de Diane et de Vénus ; il fit venir de Grèce la statue de Jupiter pour 
remplacer sa tête par la sienne ; il se voulut l’amant de la Lune. Pourtant, il pouvait, le lendemain, 
sembler un enfant effrayé qui, les nuits d’orage, se cache la tête sous les draps.  



 

22 

 

Surtout, paranoïaque, il se voyait entouré d’une cour de menteurs et de fourbes, devint donc  
tyrannique, et en vint à régner dans le sombre climat qui, inhérent au despotisme, est fait de violence 
et de corruption, de suspicion et de délation, de commérages et de calomnies, les sentiments 
généreux étant systématiquement anéantis par l’habitude de la crainte et de la soumission. Il céda à 
la tentation de la violence démente. Le «traité de l’exécution», dont il est fait mention dans la pièce (II, 
9), qui ferait accepter d’être mis à mort, et qui était intitulé ‘’Le Glaive’’ (II, 8), n’a pas été inventé par 
Camus : il s’agit d’un livre où le Caligula historique inscrivait le nom des futurs condamnés à mort.  
De ses ennemis, il aurait dit, selon Suétone : «Oderint, dum metuant» («Qu'ils me haïssent, pourvu 
qu'ils me craignent !», devise empruntée à Atrée, un tyran légendaire de Mycènes. Il fit subir aux 
patriciens des humiliations (les obligeant à prostituer leurs femmes), des exactions, des cruautés 
(ainsi, en plein milieu d'un banquet, il avait été saisi d'un fou rire, et, comme les deux consuls, 
allongés près de lui, s'en étaient étonnés, il leur répliqua : «Quand je pense que, sur un seul geste de 
moi, vous pouvez être égorgés tous les deux à l'instant !»). Sa pathologie se manifestait par des 
obsessions morbides, notamment l'envie de couper des têtes ; il ne baisait jamais le cou d'une femme 
sans ajouter : «Une si jolie nuque sera tranchée dès que j'en donnerai l'ordre !» ; il regrettait : «Ah ! Si 
seulement le peuple romain n'avait qu'un seul cou !»  Comme, lors de sa «crise», certains citoyens 
avaient annoncé qu'ils offriraient leur vie pour obtenir sa guérison, dès son retour à l'état «normal», il 
demanda à un certain Potitus de s'exécuter : le malheureux fut promené à travers Rome au milieu 
d'un cortège d'enfants chargés de rappeler sa promesse aux badauds, et fut finalement précipité du 
haut d'un rocher sur le Forum en contrebas, et s'y rompit les os !  Ayant appris que des personnages 
qu'il avait exilés souhaitaient sa mort, il envoya des hommes les exécuter.  
Revenu de tout, il fut tenté de satisfaire un voluptueux plaisir de destruction. Il déclara : «J'aime le 
pouvoir car il donne ses chances à l'impossible», phrase qu’on retrouve dans la pièce (I, 9). «Il devint 
un monstre sanguinaire, faisant arbitrairement pratiquer d'horribles tortures et des meurtres, se 
chargeant lui-même de procéder, avec d’incroyables raffinements de cruauté aux exécutions qu’il 
prononçait au gré de ses caprices, tuant d’abord pour survivre, vite, sans penser, bientôt pour le 
plaisir de s’affirmer. Il fit mettre à mort, non seulement sénateurs et chevaliers, mais jusqu'aux 
membres de sa propre famille, comme son père, Germanicus, son frère et son beau-père. Suétone 
raconte : «Un jour, il fit tuer tous les inculpés, témoins, avocats d'un procès en criant : ‘’Ils sont tous 
aussi coupables.’’» 
Aussi devint-il donc de plus en plus évident pour les Romains qu'il fallait se défaire à tout prix de cet 
empereur trop encombrant. Des conspirations furent formées en vue de son assassinat. Un premier 
complot fut ourdi par ses propres sœurs, Agrippine ll et Julia ; il en eut vent, et fit exiler les conjurés. 
Un deuxième complot vit le jour quelque temps plus tard, et fut encore une fois déjoué. Comme il était 
toujours bien gardé, il était pratiquement impossible d'attenter à sa personne. Le meurtre ne pouvait 
être que I'œuvre de ses gardes eux-mêmes ; le «tribun de la cohorte prétorienne», Cassius Cherea, 
demanda de porter le premier coup sur lui, le frappant par-derrière, donnant ainsi le signal de 
l’exécution aux autres conjurés, quand, le 21 janvier 41, alors qu’il était isolé de la foule sur le Palatin, 
il fut assailli : «Étendu à terre, les membres repliés sur eux-mêmes, il ne cessait de crier qu’il vivait 
encore.» Mais, après avoir régné trois ans, dix mois et vingt-huit jours, à l’âge de vingt-neuf ans, il 
expira. 
Pour la postérité, cet empereur romain qui enfreignit toutes les règles, garda la plus mauvaise 
réputation, resta l'empereur fou.  
 

* * * 
Si Camus voulut que Caligula soit «moins laid qu’on ne le pense généralement», faisant ainsi une 
référence implicite au texte de Suétone, il lui emprunta bien le despotisme, la folie sanguinaire, le 
cynisme et l’histrionisme cruel de Caligula ; cependant, lui qui n’était ni Shakespeare, ni Hugo, ni 
Montherlant, s’il donna à ces éléments une signification originale qui s’intégrait dans sa réflexion sur 
l’absurde et la révolte, n’exploita pas toute la richesse pittoresque qu’on trouve chez l’auteur latin. Il ne 
plaça pas Caligula dans son véritable contexte impérial et historique. Mais il reprit de nombreux 
épisodes de la vie de Caligula (Caligula fuyant Rome après la mort de Drusilla (I, 1) - Caligula faisant 
la cour à la lune (I, 4) - Caligula se déguisant en Vénus (III, 1) - Caligula ne tenant pas compte des 



 

23 

 

complots dont il fait l'objet (III, 6) - Caligula agonisant, criant qu'il vit encore (IV, 14).), de nombreux 
détails de sa personnalité, et jusqu’à certaines phrases, comme «Tue-le lentement pour qu’il se sente 
mourir» (IV, 4) ou «Je suis encore vivant !» (IV, 14), celle-ci prononcée par l’empereur juste avant de 
mourir. Toutefois, prenant des libertés avec le vrai Caligula, il atténua sa froide cruauté, sans doute 
pour que le lecteur-spectateur puisse adhérer à la quête qu’il menait ; il supprima de sa vie des 
personnages importants, tandis que deux noms cités par Suétone lui fournirent des rôles de premier 
plan  ; Cherea et Cæsonia : 
-Cherea était «un tribun d’une cohorte de prétoriens que Caius, sans considération pour son âge 
avancé, avait coutume de stigmatiser, par toutes sortes d’outrages, comme un homme mou et 
efféminé» ; dans la pièce, c’est un «vieux patricien» qui reçoit ces outrages, et qui frappe finalement 
l’empereur dans le dos, tandis que Cherea s’oppose à lui avec noblesse.  
-Cæsonia avait été la quatrième et dernière femme de Caligula, et, chez Suétone, elle «n’était pas 
d’une beauté remarquable ni dans la fleur de l’âge ; de plus, elle avait déjà eu trois filles d’un autre 
mari, et était perdue de débauche et de vices». Camus fit d’elle la «vieille maîtresse» de Caligula, et 
monta son rôle en épingle.  
Surtout, pensant que la constatation de l'absurdité de l’existence peut conduire à un nihilisme militant 
et meurtrier, à force de retouches, il donna à son Caligula certains traits de tyrans plus noirs encore 
que les Césars de Suétone, en tout cas mieux armés, les dictateurs totalitaires du XXe siècle dont les 
spectateurs savaient, en 1945, de quels moyens ils disposaient pour punir leurs sujets des péchés 
dont ils avaient décidé de les accuser.  
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

L’intérêt psychologique 
 
Dans cette pièce, qui tient à la fois de la farce et de la tragédie, les personnages, victimes, familiers, 
ami ou adversaire, tyran enfin, appartiennent plus ou moins à chacun de ces registres et, surtout, 
montrent plus ou moins une complexité qui, énorme dans le cas de Caligula, défie toute analyse. 
Autour de Caligula, les personnages se répartissent en adjuvants et en opposants, mais avec des 
nuances que Caligula souligne lui-même. Trois clans se dessinent bientôt :  
-le groupe indifférencié des patriciens médiocres et grégaires ;  
-les complices et les comparses de Caligula, qui lui sont dévoués jusqu'à la mort (Hélicon, Cæsonia).  
-les personnages plus ou moins fraternels qui éprouvent de la sympathie pour Caligula mais ont 
choisi, pour diverses raisons, de le combattre (Cherea, Scipion). 
Mais face à ces clans, Caligula est rejeté dans la solitude, même dans sa relation avec ceux qui 
l'aiment. 
 

* * * 
 
 
Les patriciens, qui sont aussi désignés comme des «sénateurs» dans une didascalie de II, 5, sont des 
personnages dont le ridicule est frappant, des imbéciles ou des canailles, qui tiennent à leurs 
privilèges, qui sont affligeants de lâcheté et de soumission, qui hésitent à neutraliser Caligula bien 
que, au gré de sa fantaisie, il multiplie les vexations à leur égard : il en appelle un «ma chérie», les 
traite en esclaves, les ruine, les fait mourir quand il ne tue pas leurs fils. Mais, tous plus flatteurs et 
peureux les uns que les autres, même humiliés et menacés dans leur existence, cherchent à 
conserver leur situation, leur sécurité, leur bien-être, subissent «cette vie insupportable dans la peur 
et l’impuissance» (II, 1), tremblent avec une veulerie plus risible que pathétique. Mais, peut-on se 
demander, ne sont-ils pas, en quelque sorte, ce que Caligula aurait risqué de devenir s'il n’était mort 
jeune? 
 

* * * 
 
 



 

24 

 

HÉLICON 
Dans une version plus tardive de la pièce, Camus augmenta notablement son rôle, et cet ancien 
esclave de Caligula («Je suis né esclave» [IV, 6]), qu’il a affranchi (IV, 6), est ambigu, montrant à la 
fois dévouement absolu et distance. 
 
D’une part, il se calque sur son maître. Comme lui, il fait preuve d’une grande désinvolture, assumant 
en partie le rôle traditionnel du bouffon, du moins, quand il n'est pas seul avec Caligula. Faisant 
souvent penser au Mendiant de l'’’Électre’’ de Giraudoux, il entre en scène «mangeant des oignons», 
négligemment préoccupé par l'heure du déjeuner, se permettant de dire à tous ce qu'ils sont vraiment 
sous leur masque social (I, 1), se moquant des «vertueux», des «drapés nobles» (IV, 6), leur trouvant 
«sale mine et pauvre odeur». Il se pose en épicurien : «Je sais que les jours passent et qu’il faut se 
hâter de manger.» (II, 13), car n’avait-il pas fait remarquer auparavant que la mort «est une vérité dont 
on s'arrange très bien. […] Ce n'est pas cela qui empêche de déjeuner.» (I, 4). Il jouit de l'impunité 
accordée généralement aux bouffons, auxquels est réservé le privilège de dire la vérité.  
Il est en fait doublement le substitut du tyran : parce qu'il le sert, aidant à ses mises en scène ou à ses 
condamnations, récitant pour lui le «petit traité de l'exécution», ou dirigeant la prière à Vénus. Il reflète 
aussi, à sa manière, la marginalité et la solitude de Caligula. C'est lui que l'empereur charge, dès le 
début de la pièce, d'une mission qui constitue le seul enjeu dramatique, la seule tâche réellement 
importante au milieu d'actions équivalentes dans leur insignifiance : la quête de la lune. S’il n’est 
cependant qu'en partie le bouffon traditionnel, c'est que Caligula se réserve souvent ce rôle. Il se fait 
même le porte-parole de son maître, maniant à sa façon le paradoxe : «Je ne pense jamais. Je suis 
trop intelligent pour ça» (I, 4) ou le sarcasme (il dit à Cherea qu’il le trouve «faux comme un honnête 
homme»  [IV, 6], lui oppose : «Oui, je sers un fou. Mais toi, qui sers-tu? La vertu?» [IV, 6]), se 
montrant cynique : «L’exécution soulage et délivre. Elle est universelle, fortifiante et juste dans ses 
applications comme dans ses intentions. On meurt parce qu’on est coupable. On est coupable parce 
qu'on est sujet de Caligula. Or, tout le monde est sujet de Caligula. Donc tout le monde est coupable. 
D’où il ressort que tout le monde meurt.» (II, 9) - «Il vaut mieux, après tout, taxer le vice que 
rançonner la vertu comme on le fait dans les sociétés républicaines» (II, 10).  
Il se fait aussi le bonimenteur de «la parade foraine» où l’empereur s’exhibe en «Vénus grotesque» 
(III, 1), mais s’en révèle le metteur en scène puisqu’il déclare alors : «J’ai simplement compris qu’il n’y 
a qu’une façon de s’égaler aux dieux, il suffit d’être aussi cruel qu’eux» (III, 2).  
 
D’autre part, se défendant de n’être, pour Caligula, que le confident, personnage traditionnel au 
théâtre, il affirme : «Je suis son spectateur. C’est plus sage.» (I, 5). Quoi qu'il en dise, ce n'est pas 
tant de Caligula qu'il est le «spectateur» que des événements et des autres personnages, vis-à-vis 
desquels il garde toujours une certaine distance ironique. Il porte aussi un jugement éclairé sur 
Caligula : «Caïus est un idéaliste […] il n’a pas encore compris. Moi oui, c’est pourquoi je ne 
m’occupe de rien.» (I, 5). Il est clairvoyant : «Je sers un fou» (IV, 6) qui lui a dit «vouloir la lune» (I, 4), 
qui le lui rappelle, qui l’envoie la chercher (III, 3).  
 
Si, en face des autres, il ne semble jamais concerné par les règles d'un jeu auquel il apporte 
cependant son concours ; s’il paraît hors de l'action, il y participe pourtant, ne serait-ce que par l'aide 
effective qu'il apporte à Caligula et par son effort pour entraver la marche du complot. Protecteur, il le 
prévient : «On complote contre ta vie» (III, 3), et, est décidé à le défendre, prévenant les conjurés : 
«Je ne vous laisserai pas toucher à Caïus, même si c’est là ce que lui-même désire», car il est, pour 
lui, «celui qui a souffert sans compter et qui saigne tous les jours de mille nouvelles blessures» (IV, 6). 
Il vient lui annoncer la venue des assassins, et est poignardé avant lui (IV, 14), étant le seul 
personnage à mourir pour Caligula et non par lui. 
 
 

* * * 
 
 



 

25 

 

CÆSONIA :  
C’est «la vieille maîtresse» de Caligula (I, 6), et elle reconnaît : «Je suis vieille, et près d’être laide» 
(IV, 13). Elle essaie d’abord, retrouvant alors les formules traditionnelles des chœurs des tragédies 
antiques, de mettre en garde Caligula contre l'«ubris» et l'oubli des limites raisonnables de la 
condition humaine : «C'est vouloir s'égaler aux dieux. Je ne connais pas de pire folie.» (I, 11). Mais 
elle ne tient pas longtemps ce rôle devant les appels (ou les ordres) de Caligula : «Tu m'obéiras. Tu 
m'aideras toujours. Jure de m'aider.» (I, 11). Elle ne sera plus désormais que la complice «cruelle», 
«implacable», mais aussi «égarée» et remplie «d'effroi» ; effarée par les actes de Caligula, elle aide à 
leur accomplissement par amour, ce qui la place hors de la catégorie des témoins objectifs. 
Longtemps, elle ne joue que les utilités : ainsi, elle évoque «un grand traité» (II, 6) dont le titre est 
«‘’Le Glaive’’» (II, 8) qui se révèle plus loin être «un petit traité de l’exécution» (II, 9) ; elle fait réciter la 
prière à Vénus (III, 1) ; elle apporte la fausse nouvelle de la maladie (IV, 9) ; elle prétend la mort de 
Caligula arrivée (IV, 10). Mais son rôle est plus important quand elle invite Scipion à comprendre 
l’assassin de son père (II, 12) et quand, contre son gré, elle aide Caligula à commettre des atrocités. 
Surtout, elle, l’amoureuse fanée, la favorite déchue qui pourrait être amère et hostile, reste attachée à 
son amant, lui porte toujours un amour total, se montrant maternelle («C’était un enfant» [I, 6]), même 
respectueuse de son amour pour Drusilla («Cela est dur de voir mourir aujourd’hui ce que, hier, on 
serrait dans ses bras.» [I, 6]),  ne cessant de le défendre (elle révèle qu’il «dort deux heures toutes les 
nuits et le reste du temps, incapable de reposer, erre dans les galeries de son palais» [IV, 11], 
pensant qu’il a «trop d’âme» et que ne peuvent le «supporter» «ceux qui n’en ont point» IV, 11]). 
Cependant, elle lui apporte aussi ses conseils en se faisant avocate du sens commun («Vouloir 
s’égaler aux dieux. Je ne connais pas de pire folie.[…] Tu ne pourras pas faire que le ciel ne soit pas 
le ciel, qu’un beau visage devienne laid, un cœur d’homme insensible. […] Il y a le bon et le mauvais, 
ce qui est grand et ce qui est bas, le juste et l’injuste. Je te jure que tout cela ne changera pas. […] Tu 
ne pourras pas nier l’amour.» (I, 11). Si elle accepte de se soumettre tout à fait à la volonté de celui 
qu’elle aime, se laisse rabrouer par lui, l’invite même à la tuer, elle tente encore de le raisonner, de le 
détourner de sa voie sanglante : «Ne peux-tu, au moins pour une minute, te laisser aller à vivre 
librement. […] Cela peut être si bon de vivre et d’aimer dans la pureté de son cœur. […] Ce n’est donc 
pas assez de te voir tuer les autres qu’il faille encore savoir que tu seras tué? Ce n’est pas assez de 
te recevoir cruel et déchiré, de sentir ton odeur de meurtre quand tu te places sur mon ventre ! Tous 
les jours je vois mourir un peu plus en toi ce qui a figure d’homme. […] Je voudrais seulement te voir 
guérir, toi qui es encore un enfant. […] Le bonheur est généreux. Il ne vit pas de destruction. […] Est-
ce donc du bonheur, cette liberté épouvantable?» (IV, 13). Dans son extrême dévouement, elle l’invite 
à la tuer, ce à quoi il s’abandonne : il l’«étrangle peu à peu», et elle se «débat faiblement» (IV, 13), 
dernière victime du monstre alors vacillant. 
 

* * * 
SCIPION 
C’est un compagnon de jeunesse de Caligula (il l’appelle par son prénom : «Caïus» [I, 9]) et son quasi 
alter ego (il partage avec lui l’amour des «mêmes vérités» [II, 14] ; ils ont une sensibilité poétique 
analogue ; ils éprouvent l’un pour l’autre une étrange attirance ; il reconnaît encore vers la fin qu’il lui 
«ressemble» [IV, 13]). Il affirme : «Je l’aime. Il était bon pour moi.» (I, 6).  
Il peut témoigner de la bienveillance dont son ami faisait preuve autrefois : «Il répétait souvent que 
faire souffrir était la seule façon de se tromper.» (I, 6). Mais Caligula, étant devenu empereur, n’est 
plus le même, et il s’étonne et se scandalise devant cette transformation, car, s’il voit dans sa quête 
de l’impossible «la récréation d’un fou» (I, 9), il ne peut qu’être révulsé par la torture et l’assassinat de 
son père que, fidèle à son terrible dessein, Caligula ordonna ; il ne peut que le haïr, affirmant : «Ce 
que j’ai de meilleur en moi, c’est ma haine» (II, 12). Comme un autre Lorenzaccio (le héros de la 
pièce de Musset), il veut tuer celui qui a été son ami (II, 12), Hélicon lui déclarant d’ailleurs : «Je sais 
que tu pourrais tuer Caligula… et qu’il ne le verrait pas d’un mauvais œil» (II, 13). Une didascalie de 
II, 14, indique qu’il est «partagé entre sa haine et il ne sait pas quoi» (car il ne peut désigner son 
amitié ou son amour), et, dans cette scène émouvante, le poète qu’il est, amadoué par Caligula qui lui 
demande de réciter son poème (la sensibilité de l’artiste [ou sa vanité?] prenant le pas sur sa douleur 



 

26 

 

de fils) communie avec le meurtrier dans l’évocation lyrique de la nature du pays romain, dans le 
sentiment de sa beauté et de son harmonie avec le cœur humain ; Caligula le «presse contre lui», 
mais regrette que «la force de sa passion pour la vie ne se satisfera pas de la nature», lui dit : «Tu es 
pur dans le bien, comme je suis pur dans le mal.» (II, 14). Cependant, ayant pris conscience d’une 
odieuse comédie, Scipion «se rejette brusquement en arrière et regarde Caligula avec horreur», 
s’écrie : «Oh ! le monstre, l’infect monstre. Tu as encore joué […] Quel cœur ignoble et ensanglanté tu 
dois avoir. […] Comme je te plains et comme je te hais. […] Et quelle immonde solitude doit être la 
tienne !» Comme Caligula en fait le douloureux aveu, son ami «tend une main vers» lui, «et la pose 
sur son épaule», tandis que Caligula «la couvre d’une des siennes» (II, 14). 
Plus loin, Hélicon lui reproche d’avoir «encore fait l’anarchiste» (III, 2), car, bien qu’il ne croit pas aux 
dieux, il accuse Caligula d’avoir «blasphémé» (III, 2) puisque, lors du culte grotesque rendu à la 
déesse, il s’est déguisé en Vénus, et a contraint les patriciens à l’adorer sous cette apparence 
grotesque. Il a «décidé de dire la vérité» (III, 2), tout en faisant cette remarque : «Je puis nier une 
chose sans me croire obligé de la salir ou de retirer aux autres le droit d’y croire. […] La haine ne 
compense pas la haine. Le pouvoir n’est pas une solution. Et je ne connais qu’une façon de balancer 
l’hostilité du monde […] la pauvreté.» (III, 2). Voilà qui représente bien le respect des opinions 
contraires aux siennes que manifesta toujours Camus. Le personnage le représente encore quand il 
affirme : «La haine ne compense pas la haine. Le pouvoir n’est pas une solution. Et je ne connais 
qu’une façon de balancer l’hostilité du monde […] La pauvreté. » (III, 2) Prenant alors une force 
analogue à celle de Cherea, il s’oppose à la prétention de Caligula de trouver dans l’exercice du 
pouvoir une «compensation […] à la bêtise et à la haine des dieux» (III, 2), affirme : «La haine ne 
compense pas la haine. Le pouvoir n’est pas une solution. Et je ne connais qu’une façon de balancer 
l’hostilité du monde […] la pauvreté.» (III, 2).  
Si, trop proche de Caligula pour le condamner, il ne peut non plus l’aider, il le prévient toutefois du 
danger qu’il court, lui annonçant qu’il se pourrait que «des légions de dieux humains se lèvent, 
implacables à leur tour, et noient dans le sang sa divinité d’un moment» (III, 2). 
Et, quand Cherea l’incite à participer au complot, il se rétracte : «Je ne puis être contre lui […] 
Quelque chose en moi lui ressemble […] Il m’a appris à tout exiger», ce à quoi l’autre rétorque : «Non, 
Scipion, il t’a désespéré.» (IV, 1).  
Lors du concours entre les poètes, son poème sur la mort est le seul que Caligula n’interrompt pas, 
s’étonnant : «Tu es bien jeune pour connaître les vraies leçons de la mort» (IV, 12). Scipion sait 
qu’elle est inhérente à la vie, qu’elle est la vie. S’il s'insurge contre le tyran, ce n'est pas seulement 
parce qu'il a tué son père (ce meurtre, au contraire, aurait pu créer un lien entre eux), c'est parce qu'il 
souille par des morts inutiles, sacrilèges et sales, la grande Mort qui donne son poids et sa mesure à 
I'être humain.  
Il ne participe pas à l’assaut des conjurés, et quitte Caligula qu’il sait condamné, en lui demandant : 
«Quand tout sera fini, n’oublie pas que je t’ai aimé.» (IV, 13). Son départ a une signification 
symbolique évidente : si, victime de Caligula, il est aussi celui qui le comprend, il n'a cependant 
d'autre issue que l'exil puisque, malgré tout le sang versé, trop de choses en lui continuent à 
l'approuver. 
 
Ce poète du verbe, qui s’oppose au poète de l’action qu’est Caligula avec lequel il a une parenté 
profonde, dont il partage la soif d'absolu et le désespoir, est vraiment un personnage ambigu et 
troublant.  
 

* * * 
CHEREA 
C’est un patricien qui échappe cependant à la médiocrité des autres patriciens, demeurant 
«impassible» quand ils deviennent frénétiques (II, 1) car c’est un intellectuel tranquillement méprisant 
pour ses compagnons d’infortune («C’est inouï d’être insignifiant à ce point» [II, 4] dit-il à l’un d’eux). 
D’ailleurs, Caligula, qui s’apprête à l’affronter, lui confie : «J’ai besoin de parler un peu à quelqu’un 
d’intelligent.» (III, 6). Cet homme de lettres considère que Caligula «aimait trop la littérature» (I, 2), 
qu’«un empereur artiste, cela n’est pas convenable» (I, 2). Comme il déclare : «Ce que je déteste en 



 

27 

 

lui, c’est qu’il sait ce qu’il veut» (II, 2), il révèle sa propre inconsistance. En effet, il comprend la 
«logique» implacable à laquelle la constatation de l'absurdité de la condition humaine a conduit 
Caligula. Mais il refuse d'adhérer à son authenticité dévastatrice, à son nihilisme militant dans lequel il 
voit une menace pour le sens même de la vie. Il estime dangereux, si l’on veut vivre, de bouleverser 
toutes les valeurs. Face à sa démesure, il est l'homme de la mesure, qui montre justement que le 
secret de la durée de la vie est dans la mesure. Surtout, il a horreur de la façon dont il exerce le 
pouvoir : «Ce n’est pas la première fois que, chez nous, un homme dispose d’un pouvoir sans limites, 
mais c’est la première fois qu’il s’en sert sans limites, jusqu’à nier l'homme et le monde. Voilà ce qui 
m'effraie en lui et que je veux combattre. Perdre la vie est peu de choses et j’aurai ce courage quand 
il le faudra. Mais voir se dissiper le sens de cette vie, disparaître notre raison d’exister, voilà ce qui est 
insupportable. On ne peut pas vivre sans raison.» (II, 2). Voulant «retrouver la paix dans un monde à 
nouveau cohérent», il indique : «Ce n’est pas l’ambition qui me fait agir, mais une peur raisonnable, la 
peur de ce lyrisme inhumain auprès de quoi ma vie n’est rien.» (II, 2).  
Il se joint donc au complot, mais calme d’abord l’ardeur de ses complices : «Laissons continuer 
Caligula […] Organisons sa folie.» (II, 2). Il entend bien lui donner la mort plus tard, non pour de 
mesquines raisons d’intérêt personnel, pour sauver sa vie, mais au nom d'un ordre supérieur, sachant 
qu’il faut le détruire pour laisser à ses sujets une chance de bonheur. On le constate lors de l’entretien 
entre «deux hommes dont l’âme et la fierté sont égales» (III, 6) auquel l’invite Caligula.  
Dans ce dialogue, qui fait penser à celui de Philinte et d’Alceste dans ‘’Le misanthrope’’ de Molière, il 
apparaît que, s’il est pénétré de la vérité que Caligula a découverte (et dont il s’est approché plus ou 
moins dangereusement lui aussi), celle de l’absurdité du monde, il a choisi d'y vivre et, pour cela, de 
lui accorder un sens, une cohérence. Même s’il juge Caligula incapable de lui «parler de tout son 
cœur», faisant alors preuve de courage, il lui reproche d’emblée de n’avoir «rien d’aimable» III, 6), 
d’être «nuisible et cruel, égoïste et vaniteux» (III, 6) ; il va jusqu’à déclarer vouloir le tuer parce que, 
avoue-t-il très humblement et sainement : «J’ai le goût et le besoin de la sécurité […] J'ai envie de 
vivre et d'être heureux. Je crois qu'on ne peut être ni l'un ni l'autre en poussant l'absurde dans toutes 
ses conséquences. Je suis comme tout le monde. Pour m'en sentir libéré, je souhaite parfois la mort 
de ceux que j'aime, je convoite des femmes que les lois de la famille ou de l'amitié m'interdisent de 
convoiter. Pour être logique, je devrais alors tuer ou posséder. Mais je juge que ces idées vagues 
n'ont pas d'importance. Si tout le monde se permettait de les réaliser, nous ne pourrions ni vivre ni 
être heureux. Encore une fois, c'est cela qui m'importe.» (III, 6). Oui, tout cela est sain, est d’une 
bonne hygiène sociale, et Cherea le transcende en donnant à Caligula, qui lui demande s'il croit en 
une idée supérieure, cette réplique qui met tout le monde de son côté : «Je crois qu'il y a des actions 
qui sont plus belles que d'autres.» (III, 6), ce qui est l’expression d’une morale. Il affirme que, pour lui, 
la mort est préférable à la crainte constante. Cependant, cette âme forte et droite est décontenancée 
par la magnanimité de l’empereur lorsqu’il détruit la tablette compromettante (et, ici, on songe à la 
clémence d’Auguste à l’égard de Cinna dans la pièce de Corneille) : il le «regarde avec stupeur, a un 
geste à peine esquissé, semble comprendre, ouvre la bouche et part brusquement» (III, 6). S’il 
reconnaît à Caligula «une indéniable influence» parce qu’«il force à penser. Il force tout le monde à 
penser. L’insécurité, voilà ce qui fait penser. […] Et c’est pourquoi tant de haines le poursuivent.» (IV, 
4), il maintient son opposition, déclarant aux conjurés : «Nous devons être fermes sur ce que nous 
allons faire», et il incite Scipion à se joindre au complot : «Ce meurtre demande des répondants qui 
soient respectables» (IV, 1). Cet adversaire résolu, à l’annonce de la mort de Caligula, y voit (sincérité 
ou habileté?) «un grand malheur» (IV, 10). Chez lui, le tyrannicide répond à un idéal politique, non à 
une vengeance personnelle. 
 
En ce personnage d’une grande lucidité, en ce sage qui, comprend la logique implacable de Caligula 
mais n’y adhère pas car, au nom de son intelligence, il ne peut nier ni l'être humain, ni la vie ; qui, à 
ses méfaits, oppose la morale ; qui présente le véritable contrepoint de son nihilisme ; qui, face à sa 
démesure, est l'homme de la mesure ; qui est une sorte de prototype de la résistance au totalitarisme, 
on peut voir le porte-parole de Camus. Il est le personnage qui nous ressemble le plus, et, pourtant, il 
nous est le moins aimable. 
 



 

28 

 

* * * 
CALIGULA 
La dichotomie entre farce et tragédie qui a été déterminée plus haut se retrouve dans la dichotomie 
qui caractérise ce personnage extrêmement complexe, à la fois angélique et diabolique, où 
s’entremêlent I'enfant et le monstre, dont on ne sait si on doit le juger comme le font les patriciens qui 
ont peur et tiennent à leurs privilèges, ou comme le fait son ami, Scipion, qui comprend que, pour lui, 
une grande vérité a été dénaturée ; qu’on peut considérer comme un fou. 
À cet empereur romain, qui a une grande certitude : ses sujets sont tous «aussi coupables les uns 
que les autres» (I, 8) ; qui, dans son «petit traité de l’exécution», a fait statuer : «On meurt parce qu’on 
est coupable. On est coupable parce qu’on est sujet de Caligula. Or tout le monde est sujet de 
Caligula. Donc, tout le monde est coupable. D’où il ressort que tout le monde meurt.» (II, 9) ; à qui il 
«faut des coupables. Et ils le sont tous […] Juges, témoins, accusés, tous condamnés d’avance !» (I, 
11) ; qui veut même organiser «un procès général» (I, 11) s’impose, pour essayer de le saisir, de le 
comprendre, de lui faire un procès où s’opposeront, comme il se doit, les arguments de la défense et 
ceux de l’accusation. 
 

* * * 
Les arguments de la défense : 
 
-Sa jeunesse : Âgé de «vingt-neuf ans» (IV, 13), il a pour lui cette jeunesse et cette séduction 
auxquelles, à maintes reprises, les autres personnages, qui essaient de le comprendre, font allusion. 
Et il demeure tout rayonnant de grâce jusque dans le mal, comme le montre le «bond sauvage» avec 
lequel il atteint Mereia (II, 10).  
 
-Sa déroutante sensibilité : À la différence du Caligula de l'Histoire, il a une âme ; il serait même, par 
rapport aux patriciens «qui n’ont point d’âme», quelqu’un qui en a trop, et ce serait, selon Cæsonia, ce 
«trop d’âme» qu’on appelle «maladie» (IV, 11).  
       
       -Il montre sa sensibilité par son goût de l’art. Cherea le qualifie d’«empereur artiste» qui «aimait 
trop la littérature» (I, 2). Il se considère comme «le seul artiste que Rome ait connu, le seul […] qui 
mette en accord sa pensée et ses actes» (IV, 12), Camus le faisant ainsi précéder dans cette voie 
Néron auquel Suétone d’ailleurs prêta cette déclaration au moment de sa mort : «Quel artiste périt 
avec moi !», Caligula ajoutant toutefois : «Je n’ai pas besoin d’une œuvre : je vis» (IV, 12).  
Il rêve d’un «procès général» de l’humanité qui serait «une fête sans mesure», «le plus beau des 
spectacles» (I, 11) 
Et ne met-il pas en scène sa mort?  
     
       -Il montre encore sa sensibilité par son goût de la poésie, qui lui fait organiser un concours entre 
poètes, auxquels il propose «une composition improvisée sur un sujet donné» (IV, 11), qui est «la 
mort» ; si le «délai» est «une minute» (IV, 12), ils sont cependant très vite sévèrement interrompus 
par son coup de sifflet  (IV, 12). Mais il s’essaie lui-même à la poésie, comme on le voit dans son 
échange avec Scipion où il s’exalte avec lui dans une évocation de la nature, avant que son ami ne se 
rende compte que ce n’avait été pour lui qu’un jeu. Et on peut estimer que, chez lui, la perte de 
l’accord avec la nature explique en partie sa folie. 
Cependant, il est vraiment ému par le poème sur la mort dont il ne dit que le début, émouvant Caligula 
par sa connaissance des «vraies leçons de la mort» (IV, 12). Pourtant, alors que Cherea nous dit qu’il 
«aimait trop la littérature» (I, 2), il le voit se retourner contre lui : «Je n’aime pas les littérateurs et je ne 
peux supporter leurs mensonges. […] Le mensonge n’est jamais innocent. Et le vôtre donne de 
l’importance aux êtres et aux choses.» (I, 10). 
 
       - En IV, 13, pendant un instant, il confie à Scipion sa soif déçue de bonheur et de tendresse. 
 



 

29 

 

       -Il a été l’ami de Scipion, mais, après l’avoir congédié, peut déclarer : «J’en ai fini avec l’amitié» 
(IV, 13).   
 
       -Il montre surtout sa sensibilité par son besoin de tendresse, d’amour. 
 Il a connu d’abord l’amour en compagnie de Cæsonia, sa «vieille maîtresse» (I, 6), qui continue de lui 
en apporter encore, même s’il se dit désormais incapable d’aimer, ne peut même supporter d'être 
aimé ; aussi la rabroue-t-il : 
       -D’abord, en I, 11 quand elle s’écrie : «Tu ne pourras pas nier l’amour», ce à quoi il répond «avec 
une voix pleine de rage : L’amour, Cæsonia ! (Il l’a prise aux épaules et la secoue) J’ai appris que ce 
n’était rien.»  
       -Puis, en IV 12, quand elle fait preuve d’«humilité» : «Toi, tu es déjà difficile à supporter, mais ton 
humilité !» (IV, 12). 
       -Enfin, en IV 13, où il lui assène : «Je me demande pourquoi tu es encore là.» ; où, cependant, il 
lui «obéit» quand elle l’invite : «Étends-toi près de moi. Mets ta tête sur mes genoux.» ; où, devant sa 
tendre fidélité, il s’étonne : «Mais pourquoi tant d’amour, tout d’un coup, ce n’est pas dans nos 
conventions?» (n’est-il pas étonnant qu’il invoque, dans ce cas, les conventions?) ; où il affirme : 
«L’amour ne m’est pas suffisant […] Aimer un être, c’est accepter de vieillir avec lui. Je ne suis pas 
capable de cet amour. Drusilla vieille, c’était bien pis que Drusilla morte.» (aveuglement du «macho» 
qui oublie que lui-même vieillira !) ; où il nie même l’amour qu’il eut pour elle : «Je n’avais même pas 
d’excuses, pas même l’ombre d’un amour, ni l’amertume de la mélancolie. Je suis sans alibi.» ; où, 
après s’être laissé attendrir («Il la prend dans ses bras») et avoir avoué : «Je ne peux me défendre 
d’une sorte de tendresse honteuse pour la vieille femme que tu vas être», «le seul sentiment pur que 
ma vie m’ait jusqu’ici donné», comme, dans son extrême dévouement, elle l’invite à la tuer, il 
l’étrangle en disant : «Non, pas de tendresse. Il faut en finir, chère Cæsonia !» Il la tue parce qu'elle 
l'aime, pour, dit-il, «parfaire enfin la solitude éternelle que je désire», car il a déjà auparavant prétendu 
que «seul, on ne l’est jamais […] que partout le même poids d’avenir et de passé nous accompagne. 
[…] Ah ! si du moins, au lieu de cette solitude empoisonnée de présences qui est la mienne, je 
pouvais goûter la vraie, le silence et le tremblement d’un arbre ! […] Ma solitude entière s’emplit de 
l’aigre odeur du plaisir aux aisselles de la femme qui sombre encore à mes côtés.» (II, 14). Il la 
décrète «coupable» elle aussi, ce à quoi il s’abandonne (IV, 13). En IV, 13 
Il a surtout aimé Drusilla (I, 1), son amante et aussi sa sœur, un patricien faisant remarquer : «La 
raison d’État ne peut admettre un inceste qui prend l’allure des tragédies» (I, 1). Or elle mourut, et 
cela provoqua en lui un choc qui le transforma. En effet, son règne avait commencé dans la douceur 
et la sagesse ; il avait été, comme le présenta Camus pour l'édition états-unienne de sa pièce, un 
«prince relativement aimable», juste et raisonnable. D’ailleurs, un des patriciens le trouve «comme il 
faut : scrupuleux et sans expérience» (I, 1). Selon Scipion, il était, en sa jeunesse, émotif, tendre, 
altruiste : «Il répétait souvent que faire souffrir était la seule façon de se tromper.» (I, 6). Cherea lui-
même déclare : «Cet empereur était parfait» [I, 1]). Mieux vaut, sans nécessairement l’excuser, tout 
au moins chercher à comprendre la racine de son mal. 
 
-Sa constatation de l’absurdité de l’existence : Drusilla mourut. Et cette mort, même si Caligula affecte 
de la minimiser («Il y a quelques jours, une femme que j’aimais est morte» [I, 4]), lui a fait subir un 
choc : «Je sais que rien ne dure ! Savoir cela !» (IV, 13). Devant le cadavre de l’aimée, le voile se 
déchira, il découvrit brusquement l'évidence brutale d'une vérité toute simple, toute claire, qui lui fait 
dire : «Les choses, telles qu’elles sont, ne me semblent pas satisfaisantes. […] Ce monde, tel qu'il est 
fait, n'est pas supportable» (I, 4) parce que «les hommes meurent et ils ne sont pas heureux.» (I, 4). 
Et il prend conscience de la vanité de son pouvoir et de son existence. Déçu, malheureux, éperdu, il 
est désespéré («Je savais qu’on pouvait être désespéré, mais j’ignorais ce que ce mot voulait dire» [I, 
11]), angoissé («Je sens monter en moi des êtres sans nom» [I, 11]). Surtout, il fut convaincu du non-
sens de ce monde hostile ; il se rendit compte soudain que la condition humaine est absurde ; il fut 
jeté dans le désespoir. 
 



 

30 

 

-Sa souffrance physique constante : Elle est la somatisation de son angoisse : «Ma peau me fait mal, 
ma poitrine, mes membres. J’ai la tête creuse et le cœur soulevé. Et le plus affreux est ce goût dans 
la bouche. Ni sang ni mort, ni fièvre, mais tout cela à la fois. Il suffit que je remue la langue pour que 
tout redevienne noir et que les êtres me répugnent. Qu’il est dur, qu’il est amer de devenir un homme 
!» (I, 11). Cæsonia fait savoir : «Caligula souffre de l’estomac . Il a vomi du sang.» (IV, 9). se voue à 
une souffrance qui est la somatisation de son angoisse : «Ma peau me fait mal, ma poitrine, mes 
membres. J’ai la tête creuse et le cœur soulevé. Et le plus affreux est ce goût dans la bouche. Ni sang 
ni mort, ni fièvre, mais tout cela à la fois. Il suffit que je remue la langue pour que tout redevienne noir 
et que les êtres me répugnent. Qu’il est dur, qu’il est amer de devenir un homme !» (I, 11). Cæsonia 
fait savoir : «Caligula souffre de l’estomac . Il a vomi du sang.» (IV, 9) ; il «dort deux heures toutes les 
nuits et le reste du temps, incapable de reposer, il erre dans les galeries de son palais.» (IV, 11). Sa 
vulnérabilité le rend émouvant. Inconsolable de la mort de sa chère Drusilla, il peut être considéré 
comme un innocent maltraité par le destin. 
 
-Sa révolte : Elle est la réaction à son désespoir, une façon de s'arracher à I'indifférence pour exiger 
du monde une réponse qui soit aussi forte que la douleur qu'il venait de lui infliger, pour trouver 
l'énergie de se battre et de vivre. Sa constatation : «Ce monde est sans importance et qui le reconnaît 
conquiert sa liberté.» (I, 10) résume la pièce. 
 
-Sa critique justifiée de la société qui l’entoure : Révulsé par la médiocrité des vies ordinaires, par «la 
bêtise» et la «vanité» des patriciens (IV, 13), dénonçant la comédie jouée par la société, se plaisant à 
choquer les dignitaires, stigmatisant de sa dialectique la lâcheté et les mensonges de son entourage, 
il prétend que «honnêteté, respectabilité, qu’en-dira-t-on, sagesse des nations, rien ne veut plus rien 
dire. Tout disparaît devant la peur […] ce beau sentiment sans alliage, pur et désintéressé, un des 
rares qui tire sa noblesse du ventre» (II, 5). Il reproche à ses sujets d’être lâches, de tenir trop à leur 
femme, à leurs enfants, à leurs biens et à la vie.  
 
-Son souci pédagogique de faire connaître la vérité : Il constate : «Tout, autour de moi, est mensonge 
! Et moi, je veux qu'on vive dans la vérité !» (I, 4). Il se rend compte que ce n'est que par le mensonge 
que les êtres humains arrivent à croire à un bonheur possible. Il se dit donc : Puisque j'en ai le 
pouvoir, je vais les ramener à leur vérité. Aussi, à ses congénères  qui, eux, ne demandent la lune 
que par plaisanterie, et ne savent que se résigner et en rire, qu’il hait parce qu’ils ne sont «pas libres» 
(I, 10), qui «sont privés de la connaissance» (I, 4), à qui «manque un professeur qui sache ce dont il 
parle» (I, 4), qui les fasse «vivre dans la vérité» alors que «la vérité de ce monde est de n’en pas 
avoir» (III, 1), il veut leur appliquer sa «pédagogie» (I, 9), utilisant son pouvoir d'empereur pour les 
provoquer, critiquer leur soumission, leur faire comprendre, de façon didactique, qu'ils vivent en plein 
absurde, les appeler à la révolte. Il entend user de son pouvoir absolu pour les obliger à vivre dans la 
pleine conscience de leur destinée mortelle, à regarder en face cette vérité qu’est l’absurdité de 
l’existence. 
 
-Sa lucidité : Il est doué d’une clairvoyance troublante, qui lui fait constater raisonnablement que les 
êtres humains «pleurent parce que les choses ne sont pas ce qu’elles devraient être» (I, 11), qui lui 
fait reconnaître qu’a échoué le subterfuge par lequel il a fait annoncer sa propre mort pour piéger 
Cherea : «Eh bien ! c’est raté.» (IV, 10). 
 
-Son idéalisme typiquement adolescent, qui le fait vouloir «rendre possible ce qui ne l’est pas» (I, 9), 
éprouver «un besoin d’impossible» (I, 4), être «obsédé d'impossible», demander à Hélicon de l’aider 
«à l’impossible» (I, 4), se dire encore à la fin : «Il suffirait que l’impossible soit» (IV, 14). C’est 
pourquoi, comme par une attitude d’enfant gâté, il déclare vouloir acquérir cette chose qui est le 
symbole lyrique de l’impossible, qu’on se contente de demander par plaisanterie : la lune, expliquant 
naïvement : «C’est une des choses que je n’ai pas.» [I, 4]), tout en prétendant l’avoir déjà eue dans 
son lit (III, 3), demandant à Hélicon de la lui rapporter (III, 3), affirmant que, si on lui «apportait la lune, 
tout serait changé» (III, 5), la regrettant encore : «Je n’aurai pas la lune. […] Si j’avais eu la lune […] 



 

31 

 

tout serait changé.»  (IV, 14). Auparavant, il avait pu dire : «J’ai donc besoin de la lune, ou du 
bonheur, ou de l'immortalité, de quelque chose qui soit dément peut-être, mais qui ne soit pas de ce 
monde» (I, 4) ; or, s’il place sur le même pied la lune, le bonheur et l’immortalité, c’est que, pour lui, 
tous les absolus s’équivalent. Il fait de son rêve d’impossible la mesure de toute chose. Animé de 
l’exigence de pureté, il déclare encore : «Chacun gagne sa pureté comme il peut. Moi, c’est en 
poursuivant l’essentiel.» (IV, 13). Dans sa présentation pour l'édition états-unienne de la pièce, 
Camus le définit comme «obsédé par la quête de l'absolu». Il eut le projet fou de faire étinceler la 
vérité. Et on peut apprécier la noblesse de sa quête. 
 
-Son altruisme : Constatant : «Les hommes pleurent parce que les choses ne sont pas ce qu’elles 
devraient être.», il veut «changer l’ordre des choses», «que la souffrance décroisse», et se donne 
cette mission : «Je ferai à ce siècle le don de l’égalité. Et lorsque tout sera aplani, l’impossible enfin 
sur terre, la lune dans mes mains, alors, peut-être, moi-même je serai transformé et le monde avec 
moi, alors enfin les hommes ne mourront pas et ils seront heureux.» (I, 11). C’est l’expression d’une 
ambition prométhéenne, d’une utopie à la fois enfantine et humanitaire ; d’où le jugement de Cæsonia 
: «C’est vouloir s’égaler aux dieux. Je ne connais pas de pire folie.» (I, 11). Il affirme : «Je respecte la 
vie humaine […] plus que je ne respecte un idéal de conquête» (III, 2). Il dit se refuser à faire la guerre 
car «la moindre guerre entreprise par un tyran raisonnable vous coûterait mille fois plus cher que les 
caprices de mes fantaisies.» (III, 2). 
 

* * * 
Les arguments de l’accusation : 
 
-Son exhibitionnisme, son histrionisme : Du fait de sa position d’empereur, il est déjà constamment en 
représentation, se trouve en permanence sur une scène, la scène politique dont il est le centre. Mais il 
y ajoute toute une théâtralité, dont il jouit, mettant son corps en valeur, montrant ses appétits et ses 
pulsions, jouant de toutes les ressources de ses capacités d'acteur au service de lui-même et de la 
vérité qu'il veut enseigner : la bouffonnerie entre dans la représentation qu'il donne de sa «folie». 
 De plus, faisant d’ailleurs du mauvais théâtre, il pratique de plus «l’art dramatique» (III, 2), organise 
aussi des spectacles :  
        - la «sorte de parade foraine» où cet acteur à l’expressivité passionnée, ce véritable cabotin, ce 
metteur en scène invétéré, est grotesquement déguisé en Vénus, oblige les patriciens à réciter une 
prière, à se prosterner et à lui donner une obole (III, 1) ; 
         - l’apparition fugitive «en robe courte de danseuse» (IV, 4) où il pense avoir permis aux 
patriciens de «communiquer avec lui dans une émotion artistique» (IV, 5). 
 
-Ses extravagances qui le font passer pour fou : C’est pour exercer sa liberté qu’il les accumule les 
extravagances, qu’il agit avec démesure, avec une versatilité et une imprévisibilité constantes, il 
passe pour fou :  
         - Montrant beaucoup de désinvolture, se complaisant dans la vulgarité, il «se tient mal à table» 
(II, 5) , il soigne ses pieds, et se peint les ongles des orteils en conversant avec Scipion (III, 2), avec 
Hélicon (III, 3), et, alors qu’il s’est livré à une effusion émue à propos de la lune, la rompt par : 
«Décidément, ce vernis ne vaut rien.» (III, 3). 
          -Il malmène les patriciens et les poètes dans cette série de situations qu’on a mentionnées plus 
haut et qualifiées d’éléments de farce. 
 
-Sa versatilité, son imprévisibilité : On constate son incertitude constante de bipolaire : 
          -Alors que, avec Scipion, il se prétend son ami (il le «presse contre lui», «le caresse» [II, 14]), 
qu’il célèbre avec lui la nature qu’il a aimée, soudain, il prévoit que «la force de sa passion pour la vie 
ne se satisfera pas de la nature» (II, 14),  et il se dissocie de lui : «Tu es pur dans le bien, comme je 
suis pur dans le mal» (II, 14), «change brusquement de ton» (II, 14) pour se révéler méchant, proférer 
soudain : «Tout cela manque de sang» ; d’où la réaction de son ami : «Oh ! le monstre, l’infect 
monstre. Tu as encore joué. […] Quel cœur ignoble et ensanglanté tu dois avoir.» (II, 14).  



 

32 

 

           -Avec Cherea, qui l’affronte en le jugeant incapable de lui «parler de tout son cœur», il joue un 
moment au «jeu de la sincérité» pour l’amener à se découvrir, avant de vite se retourner : «Couvrons-
nous donc de masques. Utilisons nos mensonges.» Puis, lui montrant «la tablette» qui est la preuve 
de sa participation au complot contre lui, il la détruit pour, à la façon d’Auguste avec Cinna, manifester 
sa clémence, se montrer magnanime ou, peut-être le laisser vivre pour qu’il soit son exécuteur (III, 6).   
          -Plus loin, on apprend qu’il «a donné quatre-vingt-un mille sesterces à un esclave voleur que la 
torture n’avait pas fait avouer.» (IV, 4).  
          -S’il est devenu un juge sévère des mœurs politiques, il se joue aussi de ses fonctions, tourne 
en dérision la notion même du pouvoir, et en célèbre en même temps la puissance jouissive. 
On peut se demander s’Il est jamais sincère, et lui-même doit souvent l’ignorer ! 
 
-Son mépris pour les humains que, d’ailleurs, il leur assène sans savoir vraiment ce qu'ils sont : Se 
justifiant : «Je n’ai pas tellement de façons de prouver que je suis libre», il décrète : «Demain, il y aura 
la famine» (II, 9). Alors que, pour Scipion, «Tous les hommes ont une douceur dans la vie. Cela les 
aide à continuer.», pour lui, cette douceur est «le mépris» (II, 14). Auparavant, à l’annonce que lui fit 
Scipion d’une révolution mettant à bas le pouvoir de droit divin : «Des légions de dieux humains se 
lèvent, implacables à leur tour, et noient dans le sang ta divinité d’un moment», il rétorque : 
«J’imagine difficilement le jour dont tu parles. Mais j’en rêve quelquefois. Et sur tous les visages qui 
s’avancent alors du fond de la nuit amère, dans leurs traits tordus par la haine et l’angoisse, je 
reconnais en effet, avec ravissement, le seul dieu que j’aie adoré en ce monde : misérable et lâche 
comme le cœur humain» (III, 2). Son souci pédagogique le conduit à faire régner la terreur. 
 
-Sa folie de vouloir changer les êtres et même la nature : Cherea reconnaît qu’il «force tout le monde 
à penser» (IV, 4). Par sa permanente provocation, il arrache les masques, éprouve les cœurs, 
dénonce les facilités de la bonne conscience, contraint ses sujets à s'avouer leur lâcheté, leur 
absence d'idéal. Sa tyrannie est une maïeutique permanente, qui a valeur de révélateur. En affirmant 
ainsi sa puissance et sa liberté, en épuisant «tout ce qui peut [le] faire vivre», il espère du même coup 
révéler aux autres I'absurdité du monde pour les rendre libres en tuant les préjugés qui les tiennent 
esclaves. 
Il voudrait aussi influer sur le cours de la nature : «De quoi me sert ce pouvoir si étonnant si je ne puis 
changer l’ordre des choses, si je ne puis faire que le soleil se couche à l’est, que la souffrance 
décroisse et que les êtres ne meurent plus? […] Je veux mêler le ciel à la mer, confondre laideur et 
beauté, faire jaillir le rire de la souffrance. […] (I, 11).  
  
-Sa logique délirante : Nous souhaitons confusément que Caligula soit atteint de folie afin de pouvoir 
admettre sa conduite sans remords. Mais ce serait trop facile de tout expliquer par sa folie. D’ailleurs, 
il se récrie : «Mais je ne suis pas fou et même je n’ai jamais été aussi raisonnable» (I, 4). Doué d’une 
intelligence aussi aiguë et dispersée que ses propos sont sans retenue, il fait preuve d’une effrayante 
logique, se montre diablement intelligent, son excès d’intelligence lui faisant d’ailleurs refuser «la 
bêtise» qui «est meurtrière lorsqu’elle se juge offensée : ceux que j’ai moqués et ridiculisés, je suis 
sans défense contre leur vanité.» (IV, 13), lui fait exciter la haine car il s’est rendu compte qu’«il n’y a 
que la haine pour rendre les gens intelligents» (II, 14). Il est d’autant plus monstrueux qu’il est lucide. 
Au premier acte, il projette de «rester logique jusqu’à la fin» pour «qu’on vive dans la vérité» (I, 4). Il 
proclame : «J’ai décidé d’être logique et puisque j’ai le pouvoir, vous allez voir ce que la logique va 
vous coûter.» (I, 8). Il devient donc totalitaire par amour de la logique. Comme on l’a vu, cette 
«logique implacable» (IV, 13) se manifeste dans le syllogisme cruel qu’Hélicon, son porte-parole, 
développe : «On meurt parce qu’on est coupable. On est coupable parce qu’on est sujet de Caligula. 
Or, tout le monde est sujet de Caligula. Donc tout le monde est coupable. D’où il ressort que tout le 
monde meurt. C’est une question de temps et de patience.» (II, 9). C’est en exerçant sa logique qu’il 
coince Mereia dans «une alternative dont [il] ne sortira pas» : «Ou bien je ne voulais pas te faire 
mourir et tu me suspectes injustement, moi, ton empereur. Ou bien je le voulais, et toi, insecte, tu 
t’opposes à mes projets.»  (II, 10). Il se dit à lui-même : «Tu avais décidé d’être logique […] Il faut 
poursuivre la logique. Le pouvoir jusqu’au bout, l’abandon jusqu’au bout […] il faut aller jusqu’à la 



 

33 

 

consommation.» (III, 5). S’il constate que «la sécurité et la logique ne vont pas ensemble» (III,6), que 
l'intelligence doit accepter de payer le prix de cette vérité ou se nier, il pousse tout de même à bout la 
logique du pouvoir, dans laquelle il s'enferme, qui l’isole de plus en plus, le prend dans un vertige de 
non-sens. Dans cette logique désespérée, qui lui interdit le sommeil et l’abandon, toutes les idées se 
valent et toutes les vies s’équivalent. On sait, à la lumière des systèmes totalitaires, et, en particulier, 
ceux qui ont sévi au XXe siècle, à quelles aberrations et à quelles cruautés peut conduire une pensée 
logique sans faille, pour peu que cette pensée soit celle d’un tyran psychopathe.  
 
-Sa perversion de l’idéalisme : Il indique qu’il vient «de comprendre enfin l’utilité du pouvoir» parce 
qu’«il donne ses chances à l’impossible» (I, 9), et il décide de profiter à fond de tout ce que le pouvoir 
lui permet pour voir si l’impossible peut devenir réalité. Il a l’illusion de pouvoir approcher de 
«l'absolu», alors qu’il en est séparé par une infranchissable marge qui est la cruelle révélation de 
l’absurdité de la condition humaine dans son ensemble. L'aspiration à l'absolu est, par définition, 
déçue chez «l'homme absurde», et cette déception devient le moteur, sinon la justification, des crimes 
que commet Caligula.  
 
-Sa conception de la liberté : Comme, à ses yeux, toutes les valeurs s’écroulent, il pense accéder à 
une liberté sans limites dont la volonté d’exercice sans mesure est l’étoffe même de la pièce. Mais la 
liberté n’a pas, pour lui, le même sens que pour Cæsonia ; en effet, elle l’incite à «au moins pour une 
minute [se] laisser aller à vivre librement», c’est-à-dire sans s’imposer de lourdes préoccupations, 
alors qu’il lui rétorque : «Cela fait déjà quelques années que je m’exerce à vivre librement. […] 
Aujourd’hui, me voilà encore plus libre qu’il y a des années, libéré que je suis du souvenir et de 
l’illusion.» (IV, 13). Comme il dispose du pouvoir dit absolu, il a pu auparavant affirmer : «Aujourd’hui, 
et pour tout le temps qui va venir, la liberté n’a plus de frontières.» (I, 9), proclamer avec orgueil que, 
«dans tout l’Empire romain, seul Caligula est libre au milieu d’un peuple d’esclaves» (I, 10). 
Cyniquement, il commande à Cherea et à Scipion : «Allez annoncer à Rome que sa liberté lui est 
enfin rendue et qu’avec elle  commence une grande épreuve.» (I, 10). Il se targue du fait que, sans ce 
que Cæsonia appelle «cette liberté épouvantable», il eût été «un homme satisfait», tandis que «grâce 
à elle», il a «conquis la divine clairvoyance du solitaire».(IV, 13). La pièce peut être vue comme le 
drame d’un des premiers esprits libres de l’histoire du monde, qui, s’estimant un homme supérieur qui 
peut inventer ses valeurs, entend aller au-delà du bien et du mal, ce qui traduit bien l’influence que 
Nietzsche avait sur Camus.  
 
-Son exercice de la liberté par le crime : 
Pour lui, profiter de sa liberté, ce serait, non seulement vivre sans aucune contrainte, mais changer le 
cours des choses, et même s’employer à détruire le monde. Comme, toutefois, son pouvoir ne peut 
s’étendre jusque-là, qu’il se rend compte qu’il ne peut satisfaire sa «quête de l’absolu» dans le monde 
tel qu’il est par des moyens d’action simples et inoffensifs, qu’il doit bien vite admettre qu’il ne peut 
satisfaire son désir démentiel, il passe de la constatation de l’absurdité au nihilisme militant et 
meurtrier.  
Devenu rageur, cynique, détestable, au mépris de toute morale, considérant que les actions «sont 
toutes équivalentes» (III, 6), annonçant même : «Gouverner, c'est voler, […] moi je volerai 
franchement !» (I, 8), ivre de cette liberté qui peut être totale pour un empereur, qu’il peut vivre à fond, 
il la met au service d'une soif absolue de puissance, il la prouve aux dépens des autres, ce que 
d’ailleurs il concède : «On est toujours libre aux dépens de quelqu’un.» (II, 9).  
Voulant toujours «prouver» qu’il est «libre» (II, 9), déclarant aux patriciens : «Je vous hais parce que 
vous n’êtes pas libres», méprisant ces vieillards qui lui montrent ce qu’il deviendra s’il ne meurt pas 
jeune, l’altruiste d’antan se révèle terriblement égoïste, «empoisonné de mépris et d'horreur» comme 
Camus l’a défini dans la présentation de sa pièce pour l'édition états-unienne. 
Lui, qui refuse le bellicisme mais est fasciné par l’horreur arbitraire des catastrophes, se lance dans la 
perversion systématique de toutes les valeurs afin de comprendre jusqu’où peut aller l’exercice absolu 
de la liberté. Il se complaît pourtant dans Ia méchanceté, opte pour la délinquance. Voyant autour de 
lui des patriciens infatués de leur dignité, il leur impose une atmosphère d'insécurité (telle action qui, 



 

34 

 

tel jour, comble un patricien d'honneurs et de richesses, le lendemain lui coûte la vie), multiplie les 
vexations des patriciens, que, au gré de sa fantaisie, il appelle «ma chérie», traite en esclave ou qu’il 
fait mourir quand il ne tue pas leurs fils, condamnant coupables et innocents indistinctement. Tous 
tremblent autour de lui, avec une veulerie plus risible que pathétique ; mais quelques personnages 
sont à la hauteur du destin qu’il leur choisit. Il impose, de la façon la plus arbitraire, une raide cruauté. 
Il inflige, avec un réel sadisme, châtiments, souffrances et morts. Continuant à donner ses ordres fous 
afin de voir jusqu’où il pourra aller, il commet tous ces crimes qui concourent à faire de la pièce une 
tragédie. Capable d'anesthésier son cœur («Après une exécution, il bâille et dit avec sérieux : ‘’Ce 
que j’admire le plus, c’est mon insensibilité.’’» [IV, 4]), il devient, par dépit ou par caprice, «le plus 
insensé des tyrans» (II, 2), étant bien un tyran, même si, avec beaucoup de mauvaise foi, il affirme : 
«Plus j’y réfléchis, plus je me persuade que je ne suis pas un tyran» (III, 2), qu’il donne cette définition 
: «Un tyran est un homme qui sacrifie des peuples à ses idées ou à son ambition» (III, 2). Il est même 
un despote sanguinaire, un monstre épouvantable de cynisme, d’agressivité (son «bond sauvage» 
qu’indique une didascalie [II, 11]) et de cruauté, qui exerce sa violence, sa force de destruction, qui 
décide, puisque rien n'a de sens, de remettre en question l'ordre établi, de le retourner et même de 
l’anéantir, de s'affranchir des règles, de les briser, de nier le bien et le mal. Il décrète la famine, et 
choisit le moment où il arrêtera le fléau (II, 9).  
Si, en IV, 13, pendant un instant, il confie à Cæsonia sa soif déçue de bonheur et de tendresse, il les 
refuse encore pour lui, déclarant : «Il est deux sortes de bonheurs et j’ai choisi celui des meurtriers. 
Car je suis heureux. Il y a eu un temps où je croyais avoir atteint l’extrémité de la douleur. Eh bien ! 
non, on peut encore aller plus loin.  Au bout de cette contrée, c’est un bonheur stérile et magnifique.»  
Il en vient même, en prétendant l’élever à la dignité d’œuvre d’art, à se livrer au meurtre, qui est, chez 
lui aussi, cet «élan dévié» vers l’unité et l’éternité que Camus allait discerner dans son essai, 
‘’L’homme révolté’’). On peut aussi voir en lui un frère de Sisyphe qui finit par faire rouler sur les 
autres son rocher. Il fait mourir des patriciens pétris de veulerie et de sottise en leur déclarant : «Vous 
avez fini par comprendre qu’il n’est pas nécessaire d’avoir fait quelque chose pour mourir» (II, 5). 
Faisant appliquer son «petit traité de l’exécution» (II, 9), d’une de ses victimes, il «dit au bourreau : 
‘’Tue-le lentement pour qu’il se sente mourir’’», tandis que, «après une exécution, il bâille et dit avec 
sérieux : ‘’Ce que j’admire le plus, c’est mon insensibilité’’.» (IV, 4). Il a tué le père de Scipion (II, 12 ; 
II, 14). Il assassine même sous nos yeux le vieux Mereia coupable d'avoir absorbé un remède contre 
I'asthme, ce qui nous fait rire, car nous sommes d'accord, nous admettons avec lui qu'«il n’y a pas de 
grande passion sans cruauté» (II, 6). En provoquant cette série de morts arbitraires, il en vient à 
incarner cruellement l’absurde pour faire comprendre qu’aucun être vivant n’est à l’abri de la mort. 
Il va même les tuer se transformant en un tyran hystérique, pervers, et sanguinaire, même s’il se 
défend d’en être un, s’il prétend : «Je respecte la vie humaine […] plus que je ne respecte un idéal de 
conquête» (III, 2)  : «Un tyran est un homme qui sacrifie des peuples à ses idées ou à son ambition. 
Moi, je n’ai pas d’idées et je n’ai plus rien à briguer en fait d’honneurs et de pouvoir. Si j’exerce ce 
pouvoir, c’est par compensation […] à la bêtise et à la haine des dieux.» (III, 2). Il s’exalte longtemps 
dans la poursuite de son entreprise de destruction où le bien et le mal, la vie et la mort ne sont que 
jouets entre ses mains. Et, comble d’égocentrisme, par ce déchaînement, il lutterait contre sa solitude 
: «Quand je ne tue pas, je me sens seul» (IV, 13) ! 
Ce sont ces accès de violence imprévisibles, en apparence illogiques, qui le mènent à sa perte. 
 
-Sa mégalomanie, son défi aux dieux : Investi du pouvoir suprême, se trouvant aux frontières troubles 
de la divinité, il veut exercer sa propre liberté contre l’ordre des humains et des dieux. Dans sa folie, il 
s’érige au-dessus des premiers en s’identifiant aux seconds, que, toutefois, il entend dépasser 
puisqu’il dit n’exercer son pouvoir que «par compensation […] à la bêtise et à la haine des dieux» (III, 
2). Ayant constaté, avec une frustration amère, l’infirmité humaine, il en vient à revendiquer le pouvoir 
qu’il n’a pas, le pouvoir divin ; à se venger de la divinité. Il s’amuse à caricaturer Vénus de façon 
blasphématoire, parce que, selon lui, elle propose «un amour indifférent et douloureux», des 
«passions sans objet», des «douleurs privées de raison» et des «joies sans avenir» (III, 1). D’autre 
part, Hélicon, parlant à sa place, indique : «Il n’y a qu’une façon de s’égaler aux dieux : il suffit d’être 
aussi cruel qu’eux», ce qui permettrait à Caligula de faire «encore un petit progrès sur la voie de la 



 

35 

 

puissance et de la liberté» (III, 2). Voulant rivaliser avec les dieux, dont pourtant «le métier» est 
«ridicule» (III, 2),  il regrette son manque d’envergure : «Mon règne jusqu’ici a été trop heureux. Ni 
peste universelle ni religion cruelle, pas même un coup d'État, bref, rien qui puisse vous faire passer à 
la postérité», et se donne le but : «C'est moi qui remplace la peste !» (IV, 9), préfigurant ainsi 
directement le personnage de La Peste de la pièce ‘’L’état de siège’’ avec lequel il partage d’ailleurs 
de nombreux traits. S’il vitupère les dieux, il a pourtant «pris leur visage bête et incompréhensible» 
(III, 2). Par ailleurs, il se moque de Cæsonia, qui pense qu’il pourrait être sauvé de ses ennemis par 
«quelque chose, venu du ciel», en lui assénant : «Il n’y a pas de ciel, pauvre femme» (IV, 13). Sa 
révolte contre l’absurdité de la mort, l’incite à se faire celui qui la dispense, déclarant : «On ne 
comprend pas le destin et c’est pourquoi je me suis fait destin. J’ai pris le visage bête et 
incompréhensible des dieux.» (III, 2). Or, comme le dit Hélicon, «il n’y a qu’une façon de s’égaler aux 
dieux : il suffit d’être aussi cruel qu’eux.» (III, 2)  
Prétendant s’emparer du destin qui est l’œuvre maîtresse des dieux, il proclame : «On ne comprend 
pas le destin et c’est pourquoi je me suis fait destin» (III, 2). 
 

* * * 
Or, ayant au moins pour lui sa lucidité, il fait bien lui-même son propre procès, en IV,14, la dernière 
scène, où, se trouvant face à son miroir, le prenant encore pour interlocuteur, il cesse donc de jouer la 
comédie, se livre à une confession. 
Il se dit : «Toi aussi, tu es coupable», ajoutant toutefois : «Mais qui oserait me condamner dans ce 
monde sans juge, où personne n’est innocent !» Cet être éminemment monstrueux n'en demeure pas 
moins un homme, et reconnaît : «J’ai peur. Quel dégoût, après avoir méprisé les autres, de se sentir 
la même lâcheté dans l’âme. Mais cela ne fait rien. La peur non plus ne dure pas. Je vais retrouver ce 
grand vide où le cœur s’apaise.» Il exprime encore la plainte d'un enfant qui, privé de ses illusions, 
refuse de devenir un homme : «Tout a I'air si compliqué. Tout est si simple pourtant. Si j'avais eu la 
lune, si I'amour suffisait, tout serait changé. Mais où étancher cette soif? Quel cœur, quel dieu 
auraient pour moi la profondeur d'un lac? (s’agenouillant en pleurant). Rien dans ce monde, ni dans 
I'autre, qui soit à ma mesure. Je sais pourtant, et tu sais aussi (il tend la main vers le miroir en 
pleurant), qu’il suffirait que l’impossible soit. Il se rend compte qu’il a fait fausse route : «Je n’ai pas 
pris la voie qu’il fallait, je n’aboutis à rien. Ma liberté n’est pas la bonne.» Il reconnaît donc que la 
poursuite de sa logique, que son exercice dictatorial du pouvoir en agissant contre les autres êtres 
comme si rien n’était interdit, ont mené à une impasse totale. Il prend conscience de l’échec de 
l’entreprise dans laquelle il s’est engagé sans retenue. Il apprend qu’il fallait, non pas fomenter 
l’absurde (attitude que cette mort par assassinat condamne), mais lutter contre ! Il ne lui reste plus 
rien à connaître que la mort enfin vécue, «ce grand vide où le cœur s’apaise.»  
Déjà auparavant, il avait pris conscience de son erreur : dans un premier monologue introspectif, en 
III, 5, il lui était apparu qu’il était pris dans un engrenage : «Même si l’on m’apportait la lune, je ne 
pourrais pas revenir en arrière. Même si les morts frémissaient à nouveau sous la caresse du soleil, 
les meurtres ne rentreraient pas sous terre pour autant» ; mais il s’était alors entêté : «Il faut 
poursuivre la logique. Le pouvoir jusqu’au bout, l’abandon jusqu’au bout. Non, on ne revient pas en 
arrière et il faut aller jusqu’à la consommation !». En IV, 13, il avait admis que, écorché qui se 
nourrissait du mal pour oublier son propre désespoir, il était bourreau de lui-même autant que des 
autres ; que, s’il avait contre lui «la bêtise» et la «vanité» des patriciens, il avait aussi contre lui, 
pensant alors à Scipion et à Cherea, «la loyauté et le courage de ceux qui veulent être heureux.» ; 
qu’il connaissait le désenchantement : «Je sais que rien ne dure ! Savoir cela ! Nous sommes deux ou 
trois dans l’histoire à en avoir fait l’expérience, accompli ce bonheur dément» ; qu’il s’était enfermé 
dans une «logique implacable» qui ne masquait qu'imparfaitement les contradictions qu'il tentait de 
fuir, dans une logique de la destruction dont il serait la victime autant que le créateur ; que la liberté 
excessive se détruit elle-même ; qu’il évoluait dans le dégoût généralisé ; qu’il «exerçait le pouvoir 
délirant du destructeur», se disant, alors qu’il étranglait Cæsonia, que «Tuer n'est pas la solution» ; 
qu’il cultivait la cruauté par impossibilité de vivre la tendresse, conservant, au milieu de sa démence, 
la nostalgie d'un bonheur impossible ; que, à la fois violent et souffrant, il avait fait le vide autour de 
lui, et s'était installé au milieu d'un désert psychologique d'où la mort seule pourrait le tirer. Or que 



 

36 

 

peut-on bien faire de sa vie quand le besoin d’absolu ne trouve nulle part de réponse? quand on aime 
le monde avec la force du désespoir et avec une crainte de le perdre qui en fait mieux encore ressortir 
les beautés? 
On peut considérer qu’il est moralement désorienté à partir du moment où a été coupé le lien qui le 
rattachait à la femme qui, sans qu’il en eût conscience, gouvernait sa vie. 
Fidèle à sa «logique implacable» qui le conduit à s’immoler lui-même, il ne fait rien pour s’opposer au 
complot contre lui qui lui a été annoncé par Hélicon (III, 3) et par le «vieux patricien» (III, 4) qu’il a 
d’ailleurs plutôt accusé de traîtrise à l’égard de ses complices, lui déclarant : «J’ai tant détesté la 
lâcheté que je pourrais jamais me retenir de faire mourir un traître», et le renvoyant en lui assénant : 
«Un homme d’honneur est un animal si rare en ce monde que je ne pourrais pas en supporter la vue 
trop longtemps» (III, 4).  
Loin de s’opposer au complot, il a fait ce qu'il fallait pour armer contre lui ceux qui finiront par le tuer. Il 
a cherché la mort comme conséquence logique de ses actes, est allé délibérément vers elle, l’a 
provoquée sciemment. Dans ce consentement final au meurtre expiatoire, qui est donc un suicide 
intelligent, interféré, il s’offre aux coups de son ami et des patriciens qu'il a bafoués et humiliés, meurt 
sans leur résister, mais en criant : «Je suis encore vivant» (IV, 14), cri où on peut entendre un défi 
orgueilleux de l'histrion nihiliste, ou un regret du suicidaire pathétique de n’accéder pas encore à la 
délivrance. Même à l'heure de sa mort, il la nie toujours, d'une certaine manière, s'en moque.  
C'est à cet instant que la vie du tyran revêt toute sa dimension ironique et tragique. Alors que, de 
scène en scène, il est devenu la caricature de lui-même, que, de la grande pureté du jour où il vit le 
cadavre de Drusilla, peu à peu rien ne reste, il est allé jusqu'à I'absolu du désespoir, ne trouvant, au 
bout du chemin, que la solitude et la mort, erreur de celui que Camus a défini comme «un homme qui 
par fidélité à soi-même est infidèle à l’homme. Il récuse toutes les valeurs. Mais si sa vérité est de nier 
les dieux, son erreur est de nier les hommes. Il n’a pas compris qu’on ne peut tout détruire sans se 
détruire soi-même. C’est l’histoire de la plus humaine et de la plus tragique des erreurs.» (‘’Le Figaro’’, 
25 septembre 1945). On peut ajouter que la liberté excessive se détruit elle-même.  
 S’il réunit toutes les contradictions : la domination et la détresse, la lucidité et la folie, la rage et la 
douceur, etc., c’est la tension des contraires qui fait I'unité profonde du personnage.  
 

* * * 
Ainsi, Caligula est un personnage riche, complexe, gardant un mystère nourri de ses contradictions, 
étant une des figures les plus troublantes du théâtre français. Mi-ange mi-démon, illustration de 
plusieurs facettes de la nature humaine, il joue de tous les registres d’émotion, de I'exaltation à la 
douleur, de la folie enfantine à la terrible intelligence, de la violence effrénée à la faiblesse pathétique, 
et se livre à tous les excès pour oublier sa douleur de vivre. Ayant tort et raison à la fois, il suscite 
autant de répulsion que de fascination ; nous l’aimons et le haïssons tour à tour. Son intranquillité, sa 
terreur profonde devant l’absurdité de la condition humaine, sa désillusion, ce sont les nôtres, qu’on le 
veuille ou non, qu’on accepte ou non de se reconnaître dans la détresse d’un monstre. 
On a pu le rapprocher de Hamlet, car il éprouve comme lui ce vertige devant l'absolu qui fait perdre 
les repères moraux. Mais, s’il exécute ses courtisans de la même manière que le héros de 
Shakespeare exécutait Polonius, chez lui, les velléités du prince d’Elseneur se sont muées en 
intempérance d'action, sa puissance lui permettant de multiplier les caprices.  
Caligula est aussi un peu Richard III, ce tyran sanguinaire, prêt à tout pour parvenir à ses fins, qui 
expose au public les grandes lignes de son plan dès la première scène, transformant ainsi en quelque 
sorte les spectateurs en complices silencieux ; personnage qui se distingue aussi par son narcissisme 
pervers et sa volonté d’élévation, qui cherche l’absolu comme un romantique. 
On a pu aussi voir en lui un Don Juan, celui de Molière, car lui aussi a résolu de bafouer pauvres, 
femmes et honnêtes gens, ne se souciant même pas de parer d'un semblant d'élégance le jeu 
cynique où il se complaît. 
On a pu enfin le comparer à Lorenzaccio car, ayant, comme le personnage de Musset, étouffé en lui 
toute nostalgie d'innocence, il pousse jusqu'aux limites le dégoût de soi-même. Et c’est bien avec la 
fougue d’un héros romantique qu’il a la volonté folle de s’affranchir de toute entrave à ses désirs, 
l’envie impérieuse d’aller voir au-delà du bien et du mal. 



 

37 

 

Caligula est enfin un peu lvan Karamazov de Dostoïevski, I'intellectuel athée, le nihiliste qui file vers la 
folie après avoir incité à tuer le père. 
Voilà qui fait du rôle un des plus difficiles du théâtre français contemporain, car il réclame du 
comédien une souplesse virtuose, un don pour le vertige, pour se jouer des contradictions 
fondamentales du personnage. 
 
Si Camus s'attacha à mettre en scène les caractères les plus marquants du Caligula de Suétone : son 
despotisme, sa folie sanguinaire, son cynisme et son histrionisme cruel, ce ne fut pas par scrupule 
historique, mais parce qu’il lui apparut d'abord pour une des figures exemplaires de I'humanité, qu’il 
voulut saisir, derrière ses multiples images, le drame d'une existence qu'il tenta d'élever à I'universel, 
qu’il le vit comme l’incarnation du drame de l’absurde vécu. 
L’ambivalence du personnage, dont le sentiment est pur mais dont les armes s’avèrent meurtrières 
quand il choisit de lutter contre son impuissance à réellement influer sur l’ordre du monde en se 
lançant dans la démesure, le mépris d’autrui, le meurtre, rejetant au passage tous ceux qui tentent de 
le raisonner, fait de ‘’Caligula’’ une pièce ambiguë, dont on ne saurait dire si elle est subversive, 
nihiliste ou optimiste, tout simplement parce qu'elle réussit le pari d'être les trois à la fois. Voilà qui 
interdit donc de considérer qu’elle est une pièce à thèse. Mais, comme, en présentant ce monstre en 
quête d’absolu, Camus nous force à penser, on ne peut manquer de relever… 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

L’intérêt philosophique 
 
Alors que Camus avait écrit, à propos de ‘’La nausée’’ de Sartre, qu’«un roman n’est jamais qu’une 
philosophie mise en images», définition qui s’applique évidemment aussi au théâtre, dans la préface à 
l’édition de ‘’Caligula’’ aux États-Unis, il s’étonna : «Je cherche en vain la philosophie dans ces quatre 
actes». Mais d’autres l’y ont trouvée pour lui.  
Si la pièce fut composée à une époque où la mode était à des pièces à thèse où le tragique de l'être 
humain éclate comme une fusée noire, si elle fait partie de ce que Camus lui-même appela «le cycle 
de l’absurde», trilogie composée d’abord du ‘’Mythe de Sisyphe’’ (essai paru en 1942 qui présentait sa 
réflexion sur l’absurdité de l’existence - voir, dans le site, ‘’CAMUS, ‘’Le mythe de Sisyphe’’).) et de 
‘’L’étranger’’ (roman publié également en 1942 - voir, dans le site, ‘’CAMUS, ‘’L’étranger’’), son 
déroulement rapide fait oublier que, sans être didactique, car la pensée, si elle est très forte, est 
toujours incarnée, elle a le tranchant d'une dissertation sans mériter la vilaine étiquette de pièce à 
thèse car elle offre un message assez ambigu pour qu’on la lui épargne. 
Elle a cependant pu être considérée comme un fragment détaché du ‘’Mythe de Sisyphe’’, comme 
étant l’essai en action, car l’absurde n’y est pas simplement montré, il est «agi». Les réponses à 
l’absurde énumérées dans l’essai sont, à des degrés divers, illustrées dans la pièce : le donjuanisme 
(dont le goût de la débauche de l’empereur offre une désespérante caricature), la révolte grâce à l’art 
(réduite, elle aussi, à des manifestations dérisoires), surtout le nihilisme qu’incarne Caligula en se 
fondant sur un au-delà humain qui est un pur néant pour l’être humain. Il faut répudier les dieux et non 
tenter de s’égaler à eux, pour éprouver pleinement la liberté à laquelle nous sommes condamnés. Or 
Caligula, en prétendant conquérir la lune, déserte la condition humaine. 
La pièce est donc bien autre chose qu’un drame sanguinaire ; c’est une méditation d’inspiration 
nietzschéenne sur le sens de la vie, le nihilisme du pouvoir absolu, la puissance meurtrière du 
langage quand les actes correspondent exactement aux mots prononcés. On a vu que «l’homme 
absurde», ayant la possibilité d'aller jusqu'au bout de sa révolte, y exécute son programme ; que la 
démence de l’empereur relève de la logique de l’absurde puisqu’il ne peut admettre l’idée que les 
êtres humains meurent, et qu’ils ne sont pas heureux ; puisqu’il veut se prouver qu’il est libre, et que, 
comme il en a les moyens, il entend le prouver aux dépens des autres, prenant «le visage bête et 
incompréhensible» des dieux et du destin, comme s’il voulait provoquer les gens, et les appeler à la 
révolte. Ce frère de Sisyphe finit par faire rouler sur eux son rocher, et s’exalte de son entreprise de 
destruction, passant de l’absurde au nihilisme. Il meurt conscient de son échec : «Je n’ai pas pris la 
voie qu’il fallait, je n’aboutis à rien. Ma liberté n’est pas la bonne.» 



 

38 

 

Le texte cristallise une foule de grands questionnements sur le bien et le mal, l’inné et l’acquis, le 
nihilisme et l’existentialisme, le pouvoir et la révolte. On peut considérer qu’il contient toute la pensée 
de Camus, sinon que la plupart des grands thèmes qu’il allait développer y sont déjà présents : 
l’innocence et la culpabilité, la difficulté de vivre et le goût du bonheur, la solitude, la révolte, 
l’exigence de lucidité devant l’absurde et la mort ; la passion qui dévore. 
 
On peut donc dégager d’abord de cette histoire d’un empereur qui bouscule son empire une réflexion 
politique. Mais cette histoire d’un tyran auquel nous pouvons nous identifier inspire aussi une réflexion 
morale. Enfin, cette histoire d’un être mis brutalement face à sa finitude conduit à une véritable 
réflexion philosophique.  
 

* * * 
La réflexion politique :  
La dignité impériale ayant été confiée au petit-fils de Tibère est ainsi montrée l’ineptie du pouvoir 
héréditaire. 
Sont moqués la classe dirigeante, les représentants de l’ordre établi, les serviteurs de l'État, les 
fonctionnaires tâtillons, dont la soumission, la longue hésitation avant de réagir, indiquent bien que la 
tyrannie ne s'installe pas sans le lâche assentiment des gens.  
Le pouvoir est percé à jour et radicalement disqualifié, la déclaration de Caligula : «Gouverner, c'est 
voler, […] moi je volerai franchement !» (I, 8) faisant apparaître clairement la vulgaire vénalité de la 
plupart de ceux qui l’exercent. D’autres de ses déclarations révèlent la puissance meurtrière du 
langage quand les actes correspondent exactement aux mots prononcés. Le tableau de I'arrogance et 
du jusqu'au-boutisme de ce potentat est une dénonciation d’abord de la bonne vieille et cruelle 
tyrannie, mais aussi du totalitarisme contemporain que Camus perçut avec une lucidité précoce. 
D’ailleurs, la pièce, qu’il a maintes fois remaniée pendant l'Occupation allemande de la France, fut 
désormais imprégnée de l'atmosphère de la Deuxième Guerre mondiale qui avait vu Hitler pousser sa 
folie jusqu'au bout, qui avait montré qu'un monde où le pouvoir est une fin en soi obéit à un 
mécanisme fondamentalement vicié. Il ne faut cependant pas, comme l’ont fait hâtivement certains 
critiques, comparer l’empereur à Hitler : même s’il mène une croisade furieuse et sanglante, il n'a rien 
d'un tueur obtus soumis à une idée fixe aussi banale que le racisme. Par contre, on peut voir dans la 
pièce un appel à la résistance au totalitarisme.   
D’autre part, Camus a pu, à travers cette figure du représentant du pouvoir arbitraire qu’est Caligula, 
réaliser cet objectif qu’il allait définir dans son ‘’Discours de Stockholm’’ : «Je suis d'avis que nous 
devons comprendre, sans cesser de lutter contre eux, l’erreur de ceux qui par une surenchère de 
désespoir ont revendiqué le droit au déshonneur, et se sont rués dans le nihilisme de l'époque.»  
On peut signaler aussi que, en stigmatisant un homme qui se sert du pouvoir «sans limite, jusqu’à nier 
l’homme et le monde» (II, 2), en signalant le rapport secret entre pouvoir absolu et plaisir absolu, la 
pièce illustre la fameuse formule de lord Acton : «Le pouvoir corrompt, le pouvoir absolu corrompt 
absolument».   
Enfin, dans l’annonce que fait Scipion à Caligula : «Des légions de dieux humains se lèvent, 
implacables à leur tour, et noient dans le sang ta divinité d’un moment» (III, 2), ne peut-on pas voir, 
au-delà du seul complot qui menace le tyran, l’annonce d’une révolution, analogue à celle de 1789, 
par laquelle sont balayés et les dieux et les rois, qui se disaient d’ailleurs de droit divin? Mais, cette 
révolution, Caligula prétend la souhaiter : «Sur tous les visages qui s’avancent alors du fond de la nuit 
amère, je reconnais, en effet, avec ravissement, le seul dieu que j’aie adoré en ce monde : misérable 
et lâche comme le cœur humain.» (III, 2). 
 
‘’Caligula’’, cette œuvre grinçante sur la tyrannie cynique d’un homme de pouvoir et sur la lâcheté de 
ses sujets apparaît visionnaire, tout à fait d’actualité, en une période d’agitation meurtrière comme la 
nôtre où les images des dictateurs contemporains ont effacé celles des excès des empereurs 
romains. 
 

* * * 



 

39 

 

La réflexion morale :  
On peut penser que, à travers ce Caligula en quête de lui-même, qui présente de multiples facettes 
de la nature humaine, qui fait preuve d’une ambivalence qui est aussi la nôtre parce que, d'une part, 
nous l’envions pour la liberté qu’il revendique, et que, d’autre part, il nous répugne par l’exercice qu’il 
en fait, Camus voulut montrer que chacun de nous, en qui sont présents l'enfant que nous avons été 
et l'adulte que nous serons, l'égoïste et l'altruiste, le respectueux et le tyran, le bien et le mal, porte en 
son cœur un tel monstre (comme il porte aussi un Achille, un Ulysse, un Don Juan, un Roméo, un 
Sade, un Robespierre, un François d'Assise, une Jeanne d’Arc…). Nous aurions tous en nous le 
même goût du mal, la même passion destructrice, la même possibilité de terroriser les autres, 
d’exercer sur eux la tyrannie. Dans ses ‘’Carnets’’, Camus révéla un projet d'épilogue qui nous éclaire 
sur la portée qu’il voulait donner à son œuvre : «Non, Caligula n'est pas mort. Il est là, et là. ll est en 
chacun de vous, ce monstre ou cet ange que vous portez en vous. Si le pouvoir vous était donné, si 
vous aviez du cœur, si vous aimiez la vie, vous le verriez se déchaîner, ce monstre ou cet ange que 
vous portez en vous. Notre monde se meurt d'avoir cru aux valeurs et que les choses pouvaient être 
belles et cesser d'être absurdes. Adieu, je rentre dans l'histoire où me tiennent enfermé depuis si 
longtemps ceux qui craignent de trop aimer.» 
Cependant, ce que, dans la présentation de sa pièce pour l'édition états-unienne, Camus définit 
comme «la perversion systématique de toutes les valeurs» qui conduit Caligula à «niveler tout autour 
de lui par la force de son refus et par la rage de destruction où l'entraîne sa passion de vivre» est en 
fait utile. On comprend qu’il s’en prenne à ces représentants du conformisme que sont les patriciens, 
dont sont fustigés aussi la peur, la lâcheté, la conspiration du silence, l’attachement aux biens et à la 
vie, qui permettent à Caligula d’exercer sa tyrannie, et qui sont en chacun de nous aussi.  
Comme on l’a vu, parmi les patriciens, se trouve pourtant Cherea, personnage d’une grande lucidité, 
qui, comprend l’attitude de Caligula mais n’y adhère pas, qui présente le véritable contrepoint de son 
nihilisme, qui, face à sa démesure, est l'homme de la mesure, qui montre justement que le secret de 
la durée de la vie est dans la mesure, qui estime dangereux de bouleverser toutes les valeurs. On 
peut le considérer comme le porte-parole de Camus. 
Scipion lui aussi, malgré sa sympathie pour celui qui est devenu empereur, fait preuve de sagesse 
quand il affirme : «Je puis nier une chose sans me croire obligé de la salir ou de retirer aux autres le 
droit d’y croire. […] La haine ne compense pas la haine. Le pouvoir n’est pas une solution. Et je ne 
connais qu’une façon de balancer l’hostilité du monde […] la pauvreté.» (III, 2). 
 
Comme Caligula laisse aux spectateurs le soin de se demander quelle sorte de liberté il est possible 
d'opposer à l'absurdité de la condition humaine, la pièce apparaît bien comme une mise en garde 
contre le fol exercice d’une liberté qui ne tient pas compte du fait qu'on ne peut se sauver seul, et 
qu'on ne peut être libre contre les autres ; qu’on ne peut agir contre les autres comme si rien n’était 
interdit ; qui ne se rend compte qu’à la fin des limites de la liberté.  
Sans doute fallait-il la révolte individuelle et suicidaire de Caligula pour accéder à la révolte solidaire 
de ‘’La peste’’, ou au «Je me révolte, donc nous sommes» de ‘’L'homme révolté’’.  
 
Caligula attaque aussi les Églises, dont la vénalité est stigmatisée par ce coup de griffe donné au 
passage : «Adorer, c’est bien, mais enrichir, c’est mieux» (III, 1). Surtout, il conteste les religions, les 
croyances en des puissances divines ; s’il le fait d’une façon grotesque, cela ne doit pourtant pas 
voiler l’athéisme de Camus qui refusait la justification de la présence du mal par la volonté divine que 
donnent les religions, qui est même la base sur laquelle elles sont fondées, d’où l’invention du péché 
originel par les chrétiens, qui conduisit Dostoïevski à cette phrase excessive mais mémorable : «Nous 
sommes tous coupables, de tout et devant tous», idée par laquelle Caligula justifie ses 
condamnations et ses exécutions, mais qui pose de nouveau la question de la liberté, car quelle 
liberté nous reste-t-il si nous sommes condamnés dès le départ? 
 

* * * 
 
 



 

40 

 

La méditation sur la condition humaine : 
La pièce, qui offre un message ambigu, ne prend tout son sens que si l’on considère l'évolution de la 
pensée de Camus : influencé par Nietzsche, il connut la tentation du nihilisme, constata l'absurdité de 
la condition humaine, dans ce qu’il a appelé le «cycle de l'absurde» dont fait partie ‘’Caligula’’ avec le 
roman ‘’L’étranger’’, l’essai ‘’Le mythe de Sisyphe’’, son autre pièce ‘’Le malentendu’’. 
Dans ces œuvres, il posait la question fondamentale du sens à donner à une existence qui, sans qu’il 
l’ait demandée, est imposée à l’être humain, qui est, selon la formule de Malraux «cet animal qui sait 
qu’il doit mourir», avant que, en dépit de l’attachement qu’il a pu lui porter, elle lui est enlevée par la 
mort. Si certains conçoivent la vie comme une étape vers une autre vie, Camus ne croyait pas à un 
au-delà, ne croyait à aucun dieu, sa moquerie à l’égard de Vénus n’étant d’ailleurs pas qu’un gag 
mais l’affirmation du refus de toute transcendance. Il était athée, participait de cet athéisme 
contemporain qui constate que Dieu n'est pas possible dans un monde si mal en point, devant le 
scandale de la souffrance, de la maladie et de la mort, des guerres et des cataclysmes naturels. 
S’étant donné un plateau de théâtre comme à Caligula avait été donné un empire, le théoricien du 
‘’Mythe de Sisyphe’’ en fit un champ d'observation, un terrain pour une expérience. Pour rendre sa 
démonstration plus saisissante, en habile dramaturge, il choisit un homme qui, étant au sommet de 
l’humanité, ayant tous les pouvoirs, pouvant satisfaire ses moindres folies, ne pouvant s’identifier aux 
autres, était le mieux placé pour prendre conscience des limites ontologiques de l’être humain. Dans 
un monde sans dieux, voué à la souffrance et la mort, Caligula vit jusqu'à la démesure la passion 
désespérée d'une existence qui se sait absurde, et doit choisir entre le désespoir et la révolte. Ce qui 
lui importe, ce n’est pas la mort de Drusilla, mais la mort tout court. À sa révolte face à I'absurdité 
d'une vie privée de sens répond la volonté d'une substitution car il est libre d'exercer le «métier 
ridicule» des dieux en se faisant à la fois I'auteur et le protagoniste de la tragédie terrestre. Sa quête 
absolue de liberté devant l’absurdité de la vie suscite une révolte plus puissante que celle qui la 
motivait. Et vient le moment où, même dans l’absolu, il a tort. Mais demeure son exigence de lucidité 
devant I'absurde et la mort qui fait que cette œuvre subversive est un appel à garder les yeux ouverts. 
Dans cette expérience, Camus laissa l'homme absurde exécuter son programme, la logique absurde 
filer tout droit. Or il constata que son aboutissement est la folie et le crime. Ne les acceptant pas, lui 
qui avait, dès l'avant-propos du ‘’Mythe de Sisyphe’’, signifié que la constatation de l’absurdité de la 
condition humaine, loin d'être le point d'aboutissement d'une philosophie du désespoir, est un «point 
de départ», et ne se sépare pas de la révolte qu'il suscite, chercha le défaut, la fêlure, illustra 
parfaitement les limites de la révolte contre l’absurdité de l’existence, montra que, s’il est noble de se 
révolter contre notre condition, les moyens choisis pour mener notre rébellion donnent la mesure de 
notre valeur. Ainsi, la pièce, plus hardie que “Le mythe de Sisyphe”, décrit les conséquences 
ruineuses de la découverte de l'absurdité de la condition humaine. Caligula consent à mourir après 
avoir compris qu’il fallait lutter contre l’absurde et non le fomenter. On a signalé qu’on peut même 
considérer sa fin comme ce suicide qui est d’ailleurs défini, dans ‘’Le mythe de Sisyphe’’, comme «le 
problème philosophique vraiment sérieux». 
Il faut remarquer que s’oppose à l’aveuglement de Caligula, la sagesse de Cherea : pénétré de la 
vérité que Caligula a découverte (et dont il s’est approché plus ou moins dangereusement lui aussi), 
celle de l’absurdité du monde, il a pourtant choisi d'y vivre, et, pour cela, de lui accorder un sens, une 
cohérence, sans que le devoir de résistance à l’horreur soit commandé par une volonté supérieure, 
sans donner à sa morale une justification métaphysique, faisant donc de la rédemption une affaire 
strictement humaine et non pas divine, affirmant une confiance raisonnée dans notre capacité à 
introduire dans le monde plus de bonheur et plus de justice, proposant donc déjà cet humanisme 
laïque et positif que Camus allait promouvoir en particulier dans ‘’La peste’’. 
 

* * * 
Loin d'être une «pièce à thèse», comme Sartre a pu en produire, ‘’Caligula’’ est une œuvre vibrante et 
vivante, aussi pleine de désespoir que d'amour de la vie, où s’exprime une interrogation 
philosophique sincère. Aujourd’hui, dans la nostalgie d’une époque qui fut soucieuse de concilier des 
idées avec une forme théâtrale, on peut en sourire ou s’en émouvoir. Mais il reste que la sombre 
beauté du personnage, la logique vivante des situations, la poésie et la clarté du langage, donnent à 



 

41 

 

la pièce une force qui permet de la classer parmi les œuvres qui donnèrent à l’époque une nouvelle 
dimension dramatique. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

La destinée de l’œuvre 
 
En 1943, Gaston Gallimard fit parvenir le manuscrit de ‘’Caligula’’ à Jean-Louis Barrault qui, étant 
nietzschéen, avait été enthousiasmé et avait souhaité monter cette pièce, qui est la plus 
nietzschéenne de Camus ; il avait même été question qu’il joue le rôle-titre, mais il ne pouvait le faire 
en raison de ses engagements à la Comédie Française.  
À l'automne de la même année, Jean Vilar envisagea de la monter avec la ‘’Compagnie des Sept’’, 
mais des difficultés matérielles firent encore échouer le projet.  
La pièce fut publiée le 20 mai 1944 avec ‘’Le malentendu’’, avec ce prière d'insérer : «Grâce à une 
situation (‘’Le malentendu’’) ou à un personnage (Caligula) impossible, ces pièces tentent de donner 
vie aux conflits apparemment insolubles que toute pensée active doit d'abord traverser avant de 
parvenir aux seules solutions valables.» 
Une deuxième édition, la même année, présenta ‘’Caligula’’ seul, le texte ayant alors été légèrement 
modifié.  
 
La pièce fut, le 27 juin 1945, créée par Giorgio Strehler, à Genève au ‘’Théâtre de la Comédie’’. Il 
allait reprendre sa mise en scène l’année suivante au ‘’Teatro de la Pergola’’ à Florence. Il joua le rôle 
de Scipion.  
 
La même année, Camus confia sa pièce à Jacques Hébertot, directeur du ‘’Théâtre Hébertot’’, 
découvreur de talents qui cherchait à privilégier, dans sa programmation, les auteurs contemporains. 
Jean Vilar aurait aimé faire la mise en scène et tenir le rôle-titre. Mais ses tractations avec Hébertot 
n’aboutirent pas, car son théâtre, une intime bonbonnière rouge avec balcons, était à l’opposé de ce 
qui allait devenir son esthétique au T.N.P.. Hébertot suggéra à Camus de rajeunir le rôle de Caligula 
pour qu'il puisse être tenu par un élève du Conservatoire âgé de vingt-trois ans peu connu mais très 
prometteur, avec ses élans de chien fou et sa voix de basse profonde : Gérard Philipe ; Camus 
accepta à cause du côté ténébreux que laissait voir le jeune homme derrière son air angélique ; le 
comédien respecta les indications données, incarna un empereur jeune et lisse, en toge romaine, 
maintint l'ambiguïté du personnage entre jeunesse et cruauté. Une amitié immédiate se noua entre 
l’auteur et son interprète. Les autres rôles furent tenus par Michel Bouquet (Scipion), Jean Barrère 
(Cherea), Georges Vitaly (Hélicon), Margo Lion (Cæsonia). Camus avait indiqué : «Décor : il n'a pas 
d'importance. Tout est permis, sauf le genre romain». Mais il ne voulut pas non plus une actualisation 
du décor car elle aurait pareillement trahi ses intentions : Caligula n'est pas plus un dictateur moderne 
qu'un empereur qui annonce la décadence de Rome. La mise en scène fut faite par l’oncle par 
alliance de Camus, Paul Œttly, qui s'imposa sans conteste pour décider du jeu des comédiens et des 
décors, alors que l’auteur, qui assistait à toutes les répétitions, intervenait chaque fois que le texte 
était en cause.  
La première représentation eut lieu le 26 septembre 1945. Elle obtint un indiscutable succès, étant 
d’ailleurs la seule pièce de Camus aussi bien accueillie, ce qui était mérité car elle est aussi la plus 
réussie, celle à laquelle il tint toujours beaucoup, celle aussi sur laquelle il allait le plus souvent 
revenir. Marlene Dietrich vint assister à plusieurs représentations, et René Clair y vit pour la première 
fois celui qui allait devenir ensuite son interprète et son ami : Gérard Philipe qui, selon Raymond 
Cogniat (dans ‘’Arts’’, 28 septembre 1945), «au lieu d'un empereur conventionnel nous donne une 
manière d'Hamlet plus inquiétant mais non moins tourmenté, non moins obsédé de l'explication du 
monde et de soi-même», tandis que, pour Pierre Loewel (dans ‘’Les Lettres françaises’’, 6 octobre 
1945), il «supporte et exhausse tout le poids du spectacle». Le succès de la pièce fut d'abord le sien, 
et, à partir de cet événement, il devint une vedette qui allait être longtemps adulée. Le plus souvent, la 
révélation de son talent occulta tout le reste. Dans la plupart des articles se démêlent difficilement les 
louanges ou critiques adressées à la pièce et celles qui visent sa mise en scène et son interprétation.  



 

42 

 

Aussi, au lendemain de la première, Camus exprima-t-il sa déception : «Trente articles. La raison des 
louanges est aussi mauvaise que celles des critiques. À peine une ou deux voix authentiques ou 
émues.» 
Ce ne fut que plus tard qu’on se pencha sur le texte : 
-Certains critiques posèrent, comme on l’a indiqué plus haut, le problème de la valeur dramatique du 
sujet, et leurs réponses furent contradictoires.  
        -Dans ‘’L'arche’’ (octobre 1945), Jacques Lemarchand écrivit : «Le sujet de ‘’Caligula’’ est un 
raisonnement poussé jusqu'à ses conséquences extrêmes. […] C'est un excellent sujet dramatique, le 
théâtre ayant, pour des raisons personnelles, plus besoin de logique que tout autre moyen 
d'expression artistique ». Et il résuma ainsi le raisonnement de Caligula : «Ce n'est que par le 
mensonge que l'homme arrive à croire à un bonheur possible. Or, il faut vivre dans la vérité. Et 
puisque j'en ai le pouvoir, je vais ramener l'homme à sa vérité, savoir : l'arbitraire, l'injustice et la 
mort".  
        -Dans ‘’Les temps modernes’’ (décembre 1945), Albert Ollivier considéra, au contraire, que le 
thème central de l'homme absurde «est, par essence, adramatique», avis que sembla corroborer 
Robert Kanters qui écrivit dans les ‘’Cahiers du Sud’’ (deuxième semestre 1945) : «À première vue, 
c'est le tableau de la folie de Caligula et d'une folie qui, posée dès le début, ne progresse plus et 
communique donc à la pièce un caractère statique». 
 
D’autres critiques, pensant à la chute récente de Hitler, virent dans la pièce une fable sur les horreurs 
du nazisme et un appel à la solidarité contre la tyrannie. 
Certains constatèrent que l’auteur répondait à l’accusation de démission qui était faite aux 
«philosophes de l’absurde», à la fois par les chrétiens et par les marxistes, c’est-à-dire par les deux 
camps qui se partageaient alors le monde intellectuel français. Ainsi, dans ‘’La nef’’ (novembre 1945), 
Henri Troyat jugea que «M. Camus était hanté par un certain système philosophique», que «toute la 
pièce n'est qu'une illustration des principes existentialistes de M. Sartre» [or, le 15 de ce même mois 
Camus allait donner une interview aux ‘’Nouvelles littéraires’’, où il allait affirmer : «Non, je ne suis pas 
existentialiste»] ; il ajouta qu’il ne concevait ses œuvres que comme des démonstrations nécessaires 
de ce système d'après lequel «la vie est absurde» ; il fit valoir que cet «apôtre de  l'illogisme» est un 
«logicien forcené  lorsqu'il nous  présente son Caligula ; il lui reprocha de jamais laisser à ses  
créatures l'occasion de le contredire dans sa démonstration de l'absurde. Dans sa réponse à Troyat, 
Camus avoua qu'il ne se faisait «pas trop d'illusion sur ce que vaut ‘’Caligula’’». 
 
En janvier 1946, dans le numéro 1 de la revue ‘’Europe’’, Francis Crémieux constata : «Au lever du 
rideau, quand les lumières de la salle s'éteignent et que le spectateur a refermé son programme, il 
doit choisir entre ce qu'il a lu et ce qu'il va voir. Si l'argument philosophique de la pièce l'emporte sur 
sa théâtralité, le spectateur va alors accepter ou refuser sa philosophie. Mais si au contraire il 
considère, au-delà des principes qui la soutiennent, le fait théâtral que représente la pièce, il la suivra 
de la même façon qu'il a suivi une œuvre d'Ibsen ou de Giraudoux.» Voyant dans la figure de 
l'empereur un moteur dramaturgique «d'autant plus puissant qu'il se donne à lui-même la réplique 
pour accélérer sa vitesse», Francis Crémieux justifie les «agréables divertissements» que se donne 
l'empereur comme autant de «gags» qui permettent au public de respirer. Puisque l'empereur vit 
devant nos yeux son existence de fou, on ne saurait parler de «pièce à thèse» ou de «pièce à idées» : 
‘’Caligula’’ se déroule suivant la liberté que Camus a donnée à son personnage, comme la toupie 
sous l'effet du mouvement qu'on lui a imprimé. «Le personnage vit sur ses réserves ; jamais ficelles 
ou conventions artificielles ne viennent prolonger le drame.» Et, sans échapper au rapprochement 
abusif de l'«existentialisme» des deux auteurs, Francis Crémieux compara ‘’Caligula’’ aux ‘’Bouches 
inutiles’’, de Simone de Beauvoir, créé à quelques jours d'intervalle : tandis que chez Camus domine 
un personnage, Beauvoir décentralise les «foyers dramatiques», mais les «qualités théâtrales» de sa 
pièce sont «moins prenantes que les bonds et les rictus de Caligula».  
 
La pièce fut rééditée en 1947, avec d'importants ajouts : une scène entière pour souligner, d'après 
Camus lui-même, le suicide supérieur de Caligula, qui refuse de prendre connaissance des 



 

43 

 

informations que lui apporte sur le complot un vieux patricien ; des scènes mettant en présence 
Cherea et Scipion, qui donnent tout leur sens à la résistance de Cherea et à I'attirance qu'exerce 
Caligula sur Scipion.  
 
‘’Caligula’’, qui échappe à la lourdeur et à la contrainte symbolique dont allaient pâtir ses pièces 
ultérieures, fut le succès le plus durable de Camus au théâtre. Elle est, des quatre pièces qu’il écrivit, 
celle qui génère le plus de commentaires. Elle est aussi celle qui n'a cessé d’être jouée en France et à 
l'étranger car elle est toujours actuelle.  
 

* * * 
Au fil des années, ‘’Caligula’’ fut encore travaillé par Camus, et, la pièce étant souvent jouée en 
France et à l'étranger, étant le succès le plus durable de Camus au théâtre, elle connut différentes 
mises en scène qui explorèrent les virtualités du personnage, la frêle icône romantique ou le tyran 
hystérique, l’allure angélique de Gérard Philipe ayant laissé le chemin libre à des interprètes plus 
torturés. 
 
En 1946, Ingmar Bergman monta la pièce au Théâtre de Göteborg, en Suède, le comédien Anders Ek 
étant un clown et un acrobate dont le rire hoquetant, hystérique, résonnait tout au long.  
  
En 1949, la pièce fut représentée à Londres, Camus assistant à la première, le 8 mars.  
 
La même année, il vit la représentation «afro-brésilienne» de sa pièce au ‘’Théâtre Ginastico’’ de Rio 
de Janeiro, et s'avoua déconcerté au spectacle de ces «Romains noirs». 
 
En 1950, il reprit le texte en vue de nouvelles représentations qui eurent lieu au ‘’Théâtre Hébertot’’, le 
rôle de Caligula étant alors tenu par Michel Herbault, qui était aussi le metteur en scène. 
 
Le 26 mars 1955, il en fit une lecture, au ‘’Théâtre des Noctambules’’, et Roger Grenier témoigna : 
«Soirée impressionnante, car il joue plutôt qu'il ne lit» (‘’Albert Camus. Soleil et ombre’’). 
 
En juillet 1957, au ‘’Festival d’art dramatique d'Angers’’, ayant, pour des raisons de distribution, 
modifié le texte, abrégeant le rôle de Caligula, étoffant celui d'Hélicon, tandis qu’il ajouta de 
nombreuses didascalies, il mit sa pièce en scène, Michel Auclair jouant Caligula, cette histoire de 
conspiration romaine feutrée détonnant quelque peu en plein air et devant les magnifiques murailles 
du château !  
 
En 1958, parut, aux États-Unis, ‘’Caligula and three other plays’’, édition pour laquelle il écrivit cette 
préface :  «’’Caligula’’ a été composé en 1938, après une lecture des ‘’Douze Césars’’, de Suétone. Je 
destinais cette pièce au petit théâtre que j'avais créé à Alger et mon intention, en toute simplicité, était 
de créer le rôle de Caligula. Les acteurs débutants ont de ces ingénuités. Et puis j'avais vingt-cinq 
ans, âge où l'on doute de tout, sauf de soi. La guerre m'a forcé à la modestie et ‘’Caligula’’ a été créé 
en 1946, au Théâtre Hébertot, à Paris. ‘’Caligula’’ est donc une pièce d'acteur et de metteur en scène. 
Mais, bien entendu, elle s'inspire des préoccupations qui étaient les miennes à cette époque. La 
critique française, qui a très bien accueilli la pièce, a souvent parlé, à mon grand étonnement, de 
pièce philosophique. Qu'en est-il exactement? / Caligula, prince relativement aimable jusque-là, 
s'aperçoit à la mort de Drusilla, sa sœur et sa maîtresse, que le monde tel qu'il va n'est pas 
satisfaisant. Dès lors, obsédé d'impossible, empoisonné de mépris et d'horreur, il tente d'exercer, par 
le meurtre et la perversion systématique de toutes les valeurs, une liberté dont il découvrira pour finir 
qu'elle n'est pas la bonne car elle nie les êtres humains. Il récuse l'amitié et l'amour, la simple 
solidarité humaine, le bien et le mal. Il prend au mot ceux qui l'entourent, il les force à la logique, il 
nivelle tout autour de lui par la force de son refus et par la rage de destruction où l'entraîne sa passion 
de vivre. / Mais, si sa vérité est de se révolter contre le destin, son erreur est de nier les hommes. On 
ne peut tout détruire sans se détruire soi-même. C'est pourquoi Caligula dépeuple le monde autour de 



 

44 

 

lui et, fidèle à sa logique, fait ce qu'il faut pour armer contre lui ceux qui finiront par le tuer. ‘’Caligula’’ 
est l'histoire d'un suicide supérieur. C'est l'histoire de la plus humaine et de la plus tragique des 
erreurs. Infidèle à l'homme, par fidélité à lui-même, Caligula consent à mourir pour avoir compris 
qu'aucun être ne peut se sauver tout seul et qu'on ne peut être libre contre les autres hommes. / Il 
s'agit donc d'une tragédie de l'intelligence. D'où l'on a conclu tout naturellement que ce drame était 
intellectuel. Personnellement, je crois bien connaître les défauts de cette œuvre. Mais je cherche en 
vain la philosophie dans ces quatre actes. Ou, si elle existe, elle se trouve au niveau de cette 
affirmation du héros : ‘’Les hommes meurent et ils ne sont pas heureux’’. Bien modeste idéologie, on 
le voit, et que j'ai l'impression de partager avec M. de La Palice et l'humanité entière. Non, mon 
ambition était autre. La passion de l'impossible est, pour le dramaturge, un objet d'études aussi 
valable que la cupidité ou l'adultère. La montrer dans sa fureur, en illustrer les ravages, en faire 
éclater l'échec, voilà quel était mon projet. Et c'est sur lui qu'il faut juger cette œuvre. / Un mot encore. 
Certains ont trouvé ma pièce provocante qui trouvent pourtant naturel qu'Œdipe tue son père et 
épouse sa mère et qui admettent le ménage à trois, dans les limites, il est vrai, des beaux quartiers. 
J'ai peu d'estime, cependant, pour un certain art qui choisit de choquer, faute de savoir convaincre. Et 
si je me trouvais être, par malheur, scandaleux, ce serait seulement à cause de ce goût démesuré de 
la vérité qu'un artiste ne saurait répudier sans renoncer à son art lui-même.» 
 
La même année, Camus s’étant, après les diverses émotions qu’il avait connues lors de la réception 
du prix Nobel, réfugié dans le monde du théâtre, reprit ‘’Caligula’’ sur l’étroit plateau du ‘’Nouveau 
théâtre de Paris’’, «avec de jeunes comédiens [ce fut Jean-Pierre Jorris qui tint cette fois le rôle de 
Caligula], sur une scène d'essai, assez semblable à la scène pour laquelle elle avait été écrite», 
comme il l’indiqua dans le programme des représentations. Aussi, comme, pour lui, un texte théâtral 
était quelque chose de vivant, de mouvant, qu'on aménage suivant les comédiens, l'espace scénique, 
le décor, il avait encore procédé à des retouches qui concernaient surtout les rôles des patriciens, 
dont la caricature fut accusée ; elles prouvaient que cette pièce de «jeunesse» n'avait jamais cessé 
de l'intéresser ; que, dans sa pleine maturité et au faîte de la gloire, il ne l'avait pas reniée. Il donna 
ainsi une édition définitive éditée cette même année.  
 
En 1958 encore, la pièce, traduite par Nicola Chiaromonte, fut présentée en Italie par Luigi Squarzina, 
Carmelo Bene tenant le rôle. 
 
En 1962, la pièce fut jouée au ‘’Théâtre des Galeries’’ de Bruxelles, et Jean-Pierre Jorris tint à 
nouveau le rôle de Caligula. Le décor de Jacques Van Nerom retint principalement l'attention des 
critiques : «décor unique, mégalithique, auquel les éclairages d'Auguste Lodewijck donnaient l'illusion 
d'être multiple, décor inquiétant avec l'amorce de ses hauts couloirs sombres où se trame toujours 
quelque complot, décor théâtral avec ce monumental escalier qui traverse tout le plateau et qui 
assure, comme au music-hall, le maximum d'effets aux protagonistes qui l'escaladent et le 
descendent» (P. Godefroy, ‘’Les lettres françaises’’, 7 décembre 1962). Dans l'ensemble, la critique 
souligne la froideur de la pièce. 
 
En 1964 et en 1969, la pièce fut jouée aux ‘’Tréteaux de France’’ de Sarcelles, avec Jacques 
Goasguen dans le rôle de l'empereur. 
 
En 1970, dans l’essai polémique de Jean-Jacques Brochier, ’’Camus, philosophe pour classe 
terminales’’, ‘’Caligula’’ fut la seule des pièces de Camus qui trouva grâce à ses yeux. Ce qui le 
séduisit dans cette pièce, outre la rigueur de sa construction, c'est sa «grandeur métaphysique 
bouffonne indéniable», l’empereur cherchant la liberté absolue à travers son pouvoir absolu, cachant 
une douleur existentielle absolue qui le conduit au pire. Toutefois, il ne le prisa guère, et préféra 
l'humour grinçant des «personnages négatifs».  
 
La même année, à la ‘’Maison de la Culture’’ de Nantes, fut donnée une mise en scène très simple de 
Georges Vitaly, avec Jean-Pierre Leroux dans le rôle de Caligula. Puis la troupe effectua une longue 



 

45 

 

tournée dans les universités américaines, faisant applaudir la pièce par plus de cent mille spectateurs. 
Georges Vitaly avait voulu un décor en forme d'arène où les acteurs s'entre-déchiraient, expliquant : « 
Tous les personnages sont des gladiateurs qui défendent leur peau.» Ces intentions ne furent guère 
comprises, quand il redonna la pièce à Paris en 1971, au ‘’Théâtre La Bruyère’’, par les critiques : 
dans ‘’Le Figaro’’ (23 septembre 1971), Jean-Jacques Gautier écrivit : «Peut-être M. Georges Vitaly 
aurait-il pu éviter que ce ne soit joué comme on faisait si volontiers dans les années qui suivirent la 
guerre : tout le monde criant tout le temps, et arrivant ainsi à la véhémence soutenue d'un tissu 
sonore tendu si l'on veut, mais sans air et combien monotone» ; Matthieu Galey regretta dans 
‘’Combat’’ (24 septembre 1971) que l'inévitable péplum soit «remplacé par des peignoirs de bain et 
des minijupes d'une laideur si provocante qu'elle doit être voulue !» ; dans ‘’Le monde’’ (24 septembre 
1971), Bertrand Poirot-Delpech parla d'une «impression de rétrospective vieillotte, que le jeu 
odéonesque de certains patriciens et le style opérette de Cœsonia portent parfois au bord du 
ridicule». 
 
En 1976, Bernard de Coster mit la pièce en scène, avec l'équipe du ‘’Point Carré’’, Jean-Philippe 
Harmel jouant le rôle principal. 
 
En 1977, Gérard Carrât la présenta à la ‘’Comédie de Genève’’, François Germond étant Caligula. La 
critique retint surtout la reconstitution romaine à la David, avec des éclairages modelant les draperies 
et accentuant les visages. 
 
La même année, Daniel Scahaise le fit, au ‘’Théâtre des Galeries’’ de Bruxelles, Roger Van Hool étant 
Caligula, les costumes étant ceux de notre époque. 
 
En 1981, au ‘’Jeune Théâtre National’’, on eut une mise en scène résolument «jeune» de Patrick 
Guinand, où Caligula fut «Rimbaud et Hitler à la fois», un magazine parisien ayant titré ‘’Caligula Rock 
Star’’ pour rendre compte de cette audacieuse tentative. 
 
En 1983, le metteur en scène italien Maurizio Scaparro inaugura le ‘’Teatro di Roma’’ avec ‘’Caligula’’, 
traduit en italien. Il prit l'exact contre-pied de la mise en scène diffusée l'année précédente par la 
télévision nationale italienne, qui sacrifiait au «genre romain», et choisit la version de 1941, afin que la 
pièce soit débarrassée de sa charge politique, et que l'empereur redevînt, comme l'exprimait un 
compte rendu d'un journal italien au lendemain de la première, «un surhomme à la recherche d'une 
utopie».  
 
En 1984, la version de 1941 de la pièce fut publiée dans ‘’Les cahiers Albert Camus’’.  
 
En juin, la pièce fut de nouveau jouée au ‘’Festival d'Angers’’, toujours sous la direction de Camus.  
 
En 1991, au ‘’Théâtre Jean-Marie Serreau’’, puis à Versailles et au ‘’Théâtre des Mathurins’’, ce fut 
dans une mise en scène de Jacques Rosny qu’Émmanuel Dechartre fut Caligula. 
  
En 1992, après que, dès 1957, Camus ait sollicité en vain l'inscription de sa pièce au répertoire de la 
Comédie-Française, qu’il n’ait pas plus réussi en 1960, elle y entra enfin, dans une mise en scène du 
réalisateur égyptien Youssef Chahine qui renouvela cette pièce longtemps considérée comme une 
machine à idées, lui restitua toute son actualité. Pour lui, il ne s'agit pas de théâtre à thèse, mais 
d'une réflexion sur notre époque : «Pourquoi Caligula devient-il un tyran? Parce que les gens autour 
de lui ont démissionné. Il ne supporte pas ces gens qui sont comme des cafards. Là où il se trompe, 
c'est quand il croit qu'en en finissant avec ces cafards les choses changeront. C'est son erreur 
dramatique, et il la paiera de sa mort. Mais, au départ, Caligula a profondément raison. Voyez le 
monde d'aujourd'hui. Aurait-on eu la guerre du Golfe si les gouvernements n'avaient pas fabriqué 
Saddam Hussein? Il y a eu Saddam Hussein parce que tout le monde a démissionné. Alors, qui sont 
les vrais tyrans? Voilà la question qu'on aurait dû se poser l'année dernière.»  Mais cette mise en 



 

46 

 

scène violente, hystérique, moderniste, tirant beaucoup de ses effets du cinéma fut très controversée. 
Le décor de Françoise Darne juxtaposait ruines romaines et panneaux où se profilaient des gratte-
ciel, tandis que les costumes de Jean-Pierre Delifer étaient intemporels. Jean-Yves Dubois était 
Caligula. 
 
En 1993, au ‘’Asmita theater’’ de Bombay, ‘’Caligula’’, traduit en hindi, fut mis en scène par Arvind 
Gaur (21 représentations).  
 
La même année, à Montréal, au ‘’Théâtre Denise-Pelletier’’, la pièce fut mise en scène par Brigitte 
Haentjens, avec Marc Béland ; comme, devant une façade gréco-romaine, dans un mobilier Louis 
XIV, les comédiens portaient des costumes contemporains, l’œuvre n’avait pas d’âge. Comédiens et 
spectateurs participèrent à une espèce de communion tragi-comique qui repoussait les frontières de 
l'illusion théâtrale, et donnait à vivre, l'espace d'un instant, toutes les virtualités qui nous habitent.  
 
En 2006, au ‘’Théâtre de l'Atelier’’ à Paris, Charles Berling mit en scène la pièce, et tint le rôle de 
Caligula, incarnant un empereur plutôt vieillissant, plus décadent (il se peignait les ongles en noir, 
était toujours à demi nu, à peine drapé d'un tissu blanc, le teint jauni par les éclairages). 
 
La même année, à Budapest, la pièce a été jouée au ‘’Théâtre Radnóti’’. 
 
En 2008, à Dublin, au ‘’Project Cube Theater’’, dans le cadre du ‘’Festival international de théâtre de 
Dublin’’, la pièce fut montée par Conor Hanratty.  
 
La même année, à Tokyo, elle fut mise en scène par Yukio Ninagawa, au ‘’Bunkamura Cocoon 
Theater’’. 
 
En 2009, au ‘’Théâtre de Varna’’, en Bulgarie, fut jouée la mise en scène de Javor Gardev. Il mit 
l’accent sur la dénonciation du totalitarisme, son Caligula tenant à la fois du tyran antique, du fasciste 
et du dirigeant de l’ex-bloc de l’Est, étant une sorte de figure de dictateur universelle et anhistorique, 
les comédiens portant chemises noires et bottes de cuir, un motif hexagonal noir et blanc reproduit 
partout étant le symbole d’un État totalitaire. Lorsque, à l’acte II Caligula impose ses caprices aux 
sénateurs, l’arbitraire du pouvoir fut très bien montré. Gardev choisit de donner à ces rapports de 
domination une couleur sadomasochiste en munissant Hélicon d’une cravache… De plus, il explora 
les soubassements sexuels du culte de la personnalité, le corps de Caligula étant fortement érotisé, 
d’autant plus que l’interprète du rôle, Dimo Alexiev, est un véritable athlète à la musculature 
impressionnante qui focalisa les regards, surtout lorsqu’il s’immergea dans un bassin, et en ressortit 
ruisselant, telle Vénus. Ce spectacle fut présenté aussi au ‘’Festival Next 002’’ à Courtrai (Belgique) et 
à la Maison des arts de Créteil. 
  
La même année, la pièce fut, dans le cadre de ‘’L'année de la France au Brésil’’, produite par Rui 
Xavier, avec Daniel Sommerfeld dans le rôle-titre.  
 
La même année encore, Éric Boulenger présenta un film opéra de 2h45. 
 
En 2010, à Québec, au ‘’Théâtre du Trident’’, Gil Champagne monta la pièce en se donnant ce but : 
démasquer le monstre pour révéler sous sa folie sanguinaire l'homme qui souffre affreusement de la 
mort de Drusilla, dont la présence fantomatique et récurrente tout au long de la pièce démontre à quel 
point il est hanté par la perte de l'être cher. Comme on peut penser que Camus s’est aussi inspiré des 
tyrans du XXe siècle pour écrire sa tragédie, on remarque les costumes à la SS et un clin d'œil 
manifeste quand Caligula arbore, un court instant, la moustache caractéristique d'Hitler. Une musique 
techno pesante rend le climat oppressant, tout en rythmant les enchaînements. À noter aussi 
l'inclusion de séquences propres à la danse contemporaine dans les scènes de combat ou d'amour 
qui en disent beaucoup plus que bien des discours. Christian Michaud donna une formidable 



 

47 

 

performance, son jeu fébrile, sa présence physique à la fois intense et fragile réussissant (presque) à 
rendre l'empereur sympathique malgré la répulsion qu'il suscite.  
 
En 2011-2012, une version expurgée et recentrée sur l'enfermement et la folie de Caligula fut donnée, 
dans une mise en scène de Jean-Luc Jeener, au ‘’Mois Molière’’ à Versailles, et au ‘’Théâtre du Nord-
Ouest’’ dans le cadre d'une Intégrale Camus-Sartre.  
 
En 2011, au ‘’Théâtre de Colombes’’ (Hauts-de-Seine), puis à Paris, à l'’’Athénée Théâtre Louis 
Jouvet’’, enfin en Algérie (à Bejaia en Kabylie, et à Alger), Stéphane Olivié Bisson mit en scène la 
version de 1941 de la pièce qu’il préféra, car, confia-t-il, «à trop amender sa pièce pour prendre ses 
distances avec son héros, Camus a éteint une poétique première que j'ai envie de retrouver». Même 
si c’est une pièce de théâtre impossible car Caligula, penché au-dessus du vide, n'écoutant et 
n'entendant rien autour, se donne à lui-même la réplique comme pour accélérer sa vitesse, et 
apercevoir sa fin comme une libération, il la monta avec un parti pris qui apporte une dimension 
onirique et presque chaleureuse, grâce aussi à la scénographie mobile et inventive de Georges 
Vafias. Bruno Putzulu incarna Caligula avec beaucoup de souplesse et de subtilité.  
 
En juin-juillet 2011, trente représentations exceptionnelles furent données au ‘’Théâtre du Petit Saint-
Martin’’, dans une mise en scène de Valérie Fruaut pour laquelle «Caligula, dans sa folie et ses 
dérives profondément humaines, fait plus que jamais écho. Il symbolise des générations qui par 
revendication de liberté et de progrès retournent leur propre logique contre elles-mêmes, assumant 
pourtant envers et contre tout les conséquences de leurs actes, pour ‘’la beauté du geste’’. C’est 
l’idéologie de l’esthétisme et de la pureté de l’intention qui prend le pas sur l’instinct de survie.» La 
metteuse en scène voulut un plateau entièrement blanc et un décor épuré, le tout seulement mis en 
relief par des ambiances lumière les plus nuancées possibles. 
 
En 2012, à Londres, à la ‘’Donmar Warehouse’’, dans une nouvelle traduction de David Greig, la 
pièce fut mise en scène par Michael Grandage, avec Michael Sheen, obtint un grand succès et 
remporta plusieurs ‘’Olivier Awards’’.  
 
La même année, au ‘’Coliseum Theatre’’ de Londres, Benedict Andrews fit la mise en scène, et 
incarna un Caligula qui, le revolver à la main, est un empereur meurtrier, et toujours ambigu, vêtu de 
sa robe de Vénus à paillettes dorées. 
 
La même année encore, à Montréal, au ‘’Théâtre La chapelle’’, fut présenté ‘’Caligula (remix)’’, 
spectacle ingénieux et contrasté dans lequel Marc Beaupré offrit une relecture radicale et audacieuse, 
rigoureuse et ludique, de la pièce dont, cependant, il ne conserva que le tiers pour, afin de faire écho 
au texte de Camus,  insérer des textes d’écrivains de l’Antiquité (Platon, Suétone, Ovide, Virgile et 
Lucrèce), mais aussi de notre époque, le Français Pascal Quignard et l'États-Unien Will Durant. Sa 
production, toute en relief, transpirant l'intelligence, découla d'une authentique recherche formelle et 
historique. Ces ajouts, jamais gratuits, font apparaître les enjeux intimes et collectifs d'un texte qui 
concerne aussi bien le règne d'un empereur romain tyrannique et mégalomane que les abominations 
de notre époque. Il fit de nombreux choix formels radicaux, qui ne sont jamais strictement formels. 
Rassemblés autour d'une immense table de conférence parcourue de fils (ce qui, sur le plan 
scénique, ne rendait pas très dynamique ce spectacle cérébral et plutôt désincarné !), deux femmes 
et six hommes constituent un chœur dirigé par un coryphée, Caligula (interprété par Emmanuel 
Schwartz) qui, pour porter un regard rétrospectif sur sa propre histoire, depuis la console de sons qu’il 
manipule, orchestre arbitrairement les interventions au micro des autres qui, obéissants et dévoués, à 
la fois empathiques et distanciés, nous entraînant du sublime au grotesque, de l'amour pur à 
l'exécution crapuleuse, du charnel à l'existentiel, se souviennent de lui, racontent les événements, 
recréent les ambiances et les lieux, redisent les paroles maintes fois entendues, deviennent des 
jouets chéris ou abhorrés. Comme leurs voix sont soumises à des répétitions, à des distorsions et à 
des transformations diverses, ils créent une étonnante matière sonore. Voici une puissante métaphore 



 

48 

 

du pouvoir exercé par un tyran, sinon une métaphore de l’une des incarnations contemporaines du 
pouvoir, le contrôle des médias. 
 
En 2013, au ‘’Théâtre du Gymnase’’, à Marseille, Dominique Bluzet présenta de nouveau la première 
version de ''Caligula'', qui avait déjà été jouée au ‘’Théâtre de Colombes’’ (Hauts-de-Seine), en 
novembre 2011, par Stéphane Olivié-Bisson. 
 
En 2017, à Montréal, au ‘’Théâtre du Nouveau Monde’’, la pièce fut montée par René-Richard Cyr.  
Comme Camus souhaitait que l'on évite «le style romain», le décor et les costumes antiques, il situa 
l’action dans un monde qui évoque le nôtre, coupa des éléments qui avaient vieilli par rapport aux 
aspects comiques et provocateurs, fouilla dans toutes les versions du texte, conçut un spectacle brut 
et métallique, sombre et contemporain, plus rock que classique. On vit d’abord, dans l’espace 
immaculé qui surplombait la scène, Drusilla, cracher des litres de sang. Ce tableau, poignant, crucial, 
«autorisa» ce qui allait suivre la descente aux enfers de Caligula qui, aveuglé par la souffrance, le 
crâne rasé, les vêtements tachés de sang, cesser de distinguer le bien du mal pour se transformer en 
tyran, en impitoyable meurtrier des êtres et des valeurs, en homme entièrement livré à sa quête 
d’absolu, de liberté et d’impossible.  Hormis l’ouverture et les apparitions du fantôme de Drusilla, la 
mise en scène fut plutôt sobre. 
 
En 2019, au ‘’Bunkamura Cocoon Theater’’ de Tokyo, puis au ‘’Nouveau théâtre national’’ de Tokyo, 
fut donnée une mise en scène de Tamiya Kuriyama, avec Masaki Sugata dans le rôle principal.  
 

* * * 
Ainsi, ‘’Caligula", qui n’a absolument rien perdu de sa pertinence, est toujours mis en scène avec 
succès. On ne compte plus les reprises récentes de la pièce tant à Paris qu’en province, tant en 
France qu’à l’étranger (la pièce compte quarante-deux traductions). Ayant acquis le statut de 
classique, elle trouve de nombreux spectateurs grâce à la notoriété de son auteur plutôt qu’à celle de 
ses metteurs en scène. 
 

André Durand 
  

Faites-moi part de vos impressions, de vos questions, de vos suggestions, en cliquant sur : 
 
 

andur@videotron.ca 
 

Peut-être voudrez-vous accéder à l'ensemble du site en cliquant sur :  
 

www.comptoirlitteraire.com 
 

mailto:andur@videotron.ca
http://www.comptoirlitteraire.ca/

