
 1 

 
www.comptoirlitteraire.com 

 

présente 

 
‘’Spleen 

Quand le ciel bas et lourd…’’ 
 

poème de Charles BAUDELAIRE 
 

dans  
 

‘’Les fleurs du mal’’ 
(1857) 

 
 
 
 
Quand le ciel bas et lourd pèse comme un couvercle 

   Sur l'esprit gémissant en proie aux longs ennuis 
   Et que de l'horizon embrassant tout le cercle 
   Il nous verse un jour noir plus triste que les nuits ; 
 
   Quand la terre est changée en un cachot humide 
   Où l'Espérance, comme une chauve-souris, 
   S'en va battant les murs de son aile timide 
   Et se cognant la tête à des plafonds pourris ; 
 
   Quand la pluie, étalant ses immenses traînées, 
   D'une vaste prison imite les barreaux 
   Et qu'un peuple muet d'infâmes araignées  
   Vient tendre ses filets au fond de nos cerveaux, 
 

http://www.comptoirlitteraire.ca/


 2 

   Des cloches tout à coup sautent avec furie 
   Et lancent vers le ciel un affreux hurlement, 
   Ainsi que des esprits errants et sans patrie 
   Qui se mettent à geindre opiniâtrement. 
  
   - Et de longs corbillards, sans tambour ni musique,  
   Défilent lentement dans mon âme ; l'Espoir, 
   Vaincu, pleure et l'Angoisse atroce, despotique, 
   Sur mon crâne incliné plante son drapeau noir. 
 

Analyse 
 
Ce poème, qui figure dans la partie ‘’Spleen et idéal’’ du recueil ‘’Les fleurs du mal’’, est le dernier d’un 
groupe de quatre, tous intitulés “Spleen” (LXXV, LXXVI, LXXVII, LXXVIII).  
Ce mot anglais entré en français depuis 1655, qui signifiait proprement «rate» (car cet organe du corps 
était considéré comme étant le siège des «humeurs noires»), en était venu, au XIXe siècle, à désigner 
une mélancolie vague, sans cause apparente, caractérisée par un incurable ennui, une lassitude qui 
fait qu’on ne prend plus d’intérêt, de plaisir, à rien, qu’on éprouve un dégoût de toute chose, la perte de 
tout espoir, qu’on n’envisage que l’échec de toute tentative d'évasion, qu’on s’enferme dans une 
pénible claustrophobie, qu’on se réduit à une prostration résignée et souffrante. Cette forme de 
neurasthénie, mal à la fois psychique et physique, aboutit à un état de torpeur stérile, d'angoisse 
morbide, de dépossession de soi-même.  
Baudelaire en souffrit toute sa vie, et ce sentiment était son expérience fondamentale. Il décrivit ainsi 
son état dans une lettre à sa mère de 1857 : «Ce que je sens, c'est un immense découragement, une 
sensation d'isolement insupportable, une peur perpétuelle d'un malheur vague, une défiance complète 
de ses forces, une absence totale de désirs, une impossibilité de trouver un amusement quelconque 
[...] Je me demande sans cesse : À quoi bon ceci? à quoi bon cela? C'est le véritable esprit de 
spleen.» 
 
On constate, dans les quatre ‘’Spleen’’, qui présentent une grande unité thématique, une nette 
évolution, au terme de laquelle, dans celui-ci, le plus terrible, le plus angoissant, qui est délirant, 
dément, le spleen n'est plus l’état d'ennui sans espoir où l'âme s'enlise interminablement, le sentiment 
d’accablement sous le poids du temps qu’il est dans “Spleen” (LXXVI), ‘’J’ai plus de souvenirs que si 
j’avais mille ans’’ (voir, dans le site, BAUDELAIRE, ‘’J’ai plus de souvenirs…’’). Il revêt un caractère 
plus dramatique, apparaît sous une forme aiguë et nettement pathologique. Il atteint son paroxysme ; 
c'est l'apogée de la souffrance, la reconnaissance inexorable de l'échec.  
 
On manque de points de repère précis qui permettraient de déterminer la date de composition de 
‘’Quand le ciel bas et lourd pèse comme un couvercle’’. Certaines images font penser au romantisme 
sombre de 1842-1845. Mais la grande beauté de la dernière strophe semble suggérer une date plus 
tardive.  
 
On peut considérer que le poème, formé de cinq quatrains d'alexandrins, est organisé en deux étapes, 
la première s’étendant sur les trois premières strophes, la seconde sur les deux autres, même si, 
syntaxiquement, une première phrase s’étend sur les quatre première strophes.  
La première étape, où l’on peut voir une protase (étymologiquement, «tension vers l’avant») la 
première partie d'une période (en rhétorique, ce terme désigne une phrase complexe, et construite de 
manière à présenter une cohérence, une unité de sens), énonce les circonstances du spleen en cinq 
propositions circonstancielles de temps, qui ébauchent un espace qui prépare et explique ce 
sentiment. Dans une atmosphère de malaise croissant, on assiste à la montée vers la crise nerveuse. 



 3 

Dans les deux dernières strophes, la crise éclate, violente et désordonnée, dans l’hallucination auditive 
de la quatrième pour aboutir, dans la cinquième, à une détente. Mais celle-ci n'est pas libératrice, car 
«l'Angoisse» règne désormais sur l'âme vaincue qui renonce à ses aspirations vers l'idéal.  
 
Examinons le poème en détail. 
 

* * * 
Première strophe : 
 
Commençant avec la conjonction «quand», elle est constituée d’une première proposition subordonnée 
de temps, qui est au présent de vérité générale (ou d'habitude), proposition où s’imbrique une autre 
subordonnée temporelle («Et que...») qui imbrique, à son tour, une autre subordonnée 
(«embrassant...»). 
Le premier vers fait bien sentir, tant le plafond de nuages est épais, compact, climat typique de la 
région parisienne, une forte pression atmosphérique. Le ciel, habituellement symbole d'ouverture, 
d'espace, d'infini, est ici «bas et lourd». Cette idée d’un ciel écrasant était déjà apparue en 1841 dans 
un poème de Prarond, un ami de Baudelaire, intitulé “Un jour de pluie” : 
    «Le monde où nous vivons, sous sa voûte d’airain, 
    Semble épaissir sur nous l’ombre d’un souterrain.»  
Baudelaire allait la reprendre dans un poème, intitulé justement “Le couvercle”, écrit en 1861 : 
    «Le Ciel ! couvercle noir de la grande marmite, 
    Où bout l’imperceptible et vaste Humanité.» 
L’élément impalpable qu’est le «ciel» est transformé en élément solide : il devient «couvercle», terme 
dont on remarque le prosaïsme. Et ce «couvercle» réduit l'espace, impose la claustration dans un lieu 
restreint et oppressant, provoque l'écrasement, l'étouffement, signifie l’impossibilité de toute échappée. 
On peut même y voir le couvercle d'un tombeau.  
Notons que le rythme de ce vers (3 + 3 + 1 + 5) isole le mot «pèse», et le met en valeur. 
 
Ce n’est qu’après un enjambement, qui crée un effet d’attente, qu’on apprend, au vers 2, que ce 
«couvercle», par une correspondance entre l’extérieur et l’intérieur, par un effet psychosomatique, 
impose une douleur à l’«esprit». Alors que le lyrisme personnel est flagrant, cette généralisation à tous 
les êtres humains, cette dépersonnalisation, s’expliquent parce que Baudelaire parle au nom de tous 
ceux qui partagent sa condition ; parce que nous sommes tous susceptibles de ressentir le spleen. Cet 
«esprit», qui est un sujet passif, impuissant, victime de forces hostiles, mais qui ne manque pas de 
complaisance à étaler sa douleur, ne peut que «gémir» en étant «en proie aux longs ennuis», qui sont 
bien propres au «spleen».  
 
L’impression de «couvercle» se précise aux vers 3 et 4. L’inversion du vers 3 permet de mettre en 
relief le mot «cercle». Comme il rime avec «couvercle», l’accolement des deux mots suggère qu’est 
ainsi formé un espace clos, qui ne laisse aucun interstice sur ses bords, ce qui implique que le poète 
se sent emprisonné, oppressé. Tout le cercle de l’horizon est «embrassé», c’est-à-dire saisi par la vue 
dans toute son étendue. Ainsi, le ciel réunit sous son poids la verticalité et l'horizontalité. 
 
Au vers 4, on constate que, les nuages obstruant les rayons du soleil, la conséquence en est une 
obscurité que le ciel «nous verse». Baudelaire avait d’abord écrit : «Il nous fait» ; mais «verse» indique 
mieux que cette obscurité tombe de haut sur les êtres humains, comme par l’effet d’une volonté 
supérieure désinvolte sinon malveillante, tombe de ce ciel qui devient ici le siège de la puissance 
divine. Et, dans l'expression «nous verse», les voyelles font écho à «couvercle». 
Le monde étant interprété par une conscience malheureuse, le jour qui est versé est, véritable 
oxymoron, «un jour noir», une lumière noire, une lumière qui n'en est donc pas une, l'obscurcissement 
s'ajoutant à la claustration, à l'oppression. Dans une antithèse traduisant le renversement complet des 
repères habituels (jour / nuit, mais aussi haut / bas, vie / mort, etc.), et le bouleversement du poète, ce 
«jour» est paradoxalement comparé à des «nuits», considéré même comme «plus triste que les nuits», 



 4 

car l’obscurité de celles-ci est normale, attendue, consacrée d’ailleurs habituellement au sommeil, 
tandis que celle des jours est anormale, pénible, dangereuse. On remarque, dans «plus triste que les 
nuits», le seul comparatif de supériorité du poème, une insistance par l’assonance en «i». Enfin, ce 
vers est marqué par le retour régulier du son «n» qui donne une impression d’étouffement, 
d’épuisement. 
 
La strophe, qui est marquée par une redondance de lourdes conjonctions («quand», «que» et 
«comme»), de diphtongues sourdes qui allongent interminablement et étouffent les vers, de voyelles 
nasales, de sifflantes en «s» ; où la rime «ennuis» - «nuits» établit bien l’analogie entre la nuit physique 
et la nuit morale qu’est l’ennui ; où «noir» fait écho à «proie» ; présente donc une grande unité 
thématique, montre un double mouvement de rétrécissement, le ciel pesant et l’horizon bouché 
symbolisant une vie lourde à supporter. Comme elle se termine sur un point-virgule, et qu’elle n’est 
constituée que d’une proposition subordonnée, un suspens est créé par un enjambement de strophe à 
strophe. 
 
Deuxième strophe : 
 
Commençant avec l’anaphore de la conjonction «quand», qui annonce de nouvelles circonstances 
consécutives aux premières, cette strophe est constituée d’une deuxième proposition subordonnée de 
temps, où s’imbrique une autre subordonnée temporelle («Où l’Espérance...») qui imbrique, à son tour, 
d’autres subordonnées («S’en va battant...» - «Et se cognant»). Ainsi, le rapport temporel entre les 
propositions s'affirme comme un axe important du poème. Ici est décrite une conséquence du temps 
atmosphérique qui a été mentionné dans la première strophe, le couvercle de nuages entraînant une 
humidité générale, les éléments complotant décidément contre le poète.  
 
Au vers 5, le mot «terre» pourrait avoir une majuscule, car c’est comme la planète entière qui est 
envisagée. Elle succède au ciel, comme le bas au haut. L'enfermement décrit par le «cercle» dans la 
première strophe se précisant, à la comparaison («comme un couvercle») succédant une métaphore, 
la terre est «un cachot humide», ce qui semble un souvenir de  Montaigne, qui parlait de «la terre, ce 
petit caveau où tu es logé» (“Essais”, II, 12) et de Pascal qui reprenait presque la même image : 
«l’univers, ce petit cachot». Mais ces prédécesseurs ne pensaient qu’à l’exiguïté de la Terre alors que 
le poète la compare vraiment à cette «prison» malsaine qui est bien désignée à la strophe 3. En fait, 
l'image n'est pas un ornement, elle est la matière même du poème ; la Terre n'est plus la Terre ; elle 
n'est pas comme un cachot, mais elle devient un cachot elle-même. 
 
Au début du vers 6 sonne la mention de «l’Espérance», la disposition du mot suggérant un 
rapprochement entre elle et l'«esprit», les deux entités étant opprimées par une nature devenue 
hostile. Ce mot à majuscule est la première allégorie invoquée par le poète, la personnification d’un 
concept. Mais, alors que «l'Espérance», qui est positive, ne fait que quatre syllabes (avec accent sur 
«ran»), le comparant, «comme une chauve-souris», qui est négatif, dégradant, péjoratif, trivial (en effet, 
la chauve-souris est un oiseau noir, aveugle et quelque peu hideux, qui aime l’obscurité), s’étend sur 
sept syllabes. Le poète entend ainsi montrer la nocivité de l’espérance, car ce sentiment fait refuser de 
voir ce qui existe, provoque la vaine attente d’autre chose, rend les êtres humains esclaves. Dans “Les 
litanies de Satan”, il appela l’espérance «cette folle charmante». 
 
Les vers 7 et 8 décrivent le comportement, dans le «cachot humide», de cette «chauve-souris», 
affolée, apeurée, mais tenace, qui se heurte aux murs. La valeur évocatrice de ces vers tient au fait 
qu’au début de chacun d’eux on trouve des mots qui désignent les mouvements désespérés de 
l’oiseau qui se débat («s'en va battant», «se cognant», construction qui indique un aspect systématique 
et une succession inachevée), avec des consonnes dures, des «t» martelés («battant», «tête»), ainsi 
que des diphtongues sourdes. Mais, ensuite, apparaissent la limitation et l'obstacle. En effet, les coups 
sont donnés par une «aile timide», ce qui est à la fois métonymie et hypallage, l'adjectif étant à prendre 
dans son sens étymologique («craintif»), les sonorités étant faibles, douces, liquides. Les réactions 



 5 

maladroites de la chauve-souris, qui témoignent de sa panique alors qu’elle est prisonnière dans un 
lieu dont elle ne peut s'évader, indiquent l’inutilité de la lutte de l’espérance «timide» et enfermée dans 
un milieu à l'humidité malsaine, l'eau ayant envahi la prison, ce qui est suggéré par la mollesse et 
l’amortissement complet de l’allitération en «p» dans «plafonds pourris», où l’adjectif dépréciatif 
augmente l'horreur. Voilà qui ajoute encore à la tristesse du vol de la chauve-souris, et ce qui suggère 
aussi la déchéance de l’esprit de Baudelaire. 
 
Dans cette strophe, de nouveau, les sonorités dominantes sont douloureuses : nasales en «en», 
sifflantes en «s», assonance en «i» de nouveau à la rime. Comme elle n’est constituée que d’une 
proposition subordonnée, et qu’elle se termine sur un point-virgule, de nouveau un suspens est créé 
par un enjambement de strophe à strophe. 
 
Troisième strophe : 
 
Commençant de nouveau avec l’anaphore de la conjonction «quand», dont c'est la troisième et 
dernière occurrence, cette strophe est constituée d’une troisième proposition subordonnée de temps, à 
laquelle s’en joint une autre («Et que...»). Cette répétition confirme l'hypothèse formulée pour la 
strophe précédente. La progression du phénomène météorologique étant tout à fait normale, l’humidité 
entraîne la pluie, et, dans une aggravation cauchemardesque, favorise l’invasion d’araignées. 
 
Cette pluie, où l’on peut voir la métaphore de larmes causées par la tristesse, se répandant en 
«immenses traînées», il apparaît, après un enjambement, que, la métaphore du cachot étant filée, une 
nouvelle comparaison, bien marquée cette fois par le verbe «imite», qui fait de ces «traînées» «les 
barreaux» d'une «vaste prison». Les lignes verticales ainsi évoquées relient le ciel et la terre, le haut et 
le bas, qui ne font plus qu'un. Un piège morbide se referme donc, accroissant la solitude. Les sonorités 
d’«étalant», d’«immenses traînées», de «vaste prison», donnent une impression de lourdeur, 
d’épaisseur, par la présence de diphtongues, et celle d’un martèlement incessant et angoissant, par le 
retour des «t».  
 
Aux vers 11 et 12, par une sorte d’analogie, le poète passe de la prison qu’est devenue le monde 
extérieur à celle qu’est le cerveau, dans une progression de plus en plus angoissante. Glissant vers 
une vision fantastique, il le voit envahi par un grouillement angoissant d’autres présences menaçantes 
appartenant à un bestiaire répulsif, des araignées, autres bêtes noires, encore plus répugnantes que 
les chauves-souris. Si leur «peuple», multitude qui réalise une saturation de l'espace clos, est dit 
«muet», c’est parce que silencieusement ce mal insidieux et contre lequel on ne peut rien, comme cela 
est révélé après un autre enjambement, s'immisce dans les cerveaux pour y «tendre ses filets», en fait, 
sans outil de comparaison cette fois, ses toiles. Elles relaient «les barreaux» de la prison (vers 8-9), 
qui, d'abord extérieure au poète en proie au spleen, devient donc intérieure, de physique devient 
psychique, l’être se trouvant atteint dans ses forces intellectuelles. De même est relayée l’action de la 
chauve-souris dans le monde-cachot. D’autre part, l'humain est réduit à son «cerveau», qui n'est plus 
qu'un espace lugubre et sans issue, ce terme physiologique évinçant ce qui avait auparavant été 
appelé l'«esprit». 
Ces araignées, Baudelaire les avait d’abord qualifiées d’«horribles», leur aspect physique les rendant 
d’ailleurs effrayantes aux yeux de bien des gens, avant de choisir de les désigner comme «infâmes», 
ce qui révèle une trace de l’énonciateur, qui n’est pas neutre, qui porte un jugement en quelque sorte 
moral sur leur comportement. Et la mention de ces araignées «au fond de nos cerveaux» (qui 
remplacent «l'esprit») reprend des expressions populaires comme «avoir une araignée dans le 
cerveau» («dans la tête», «dans la coloquinte»), «avoir une araignée au plafond», qui signifient «avoir 
l’esprit quelque peu dérangé». L’idée de ce cerveau où se passent tant de choses, qui, ici, est un 
espace clos qui grouille de mauvaises pensées condamnées à rester enfermées, où le spleen opère 
son industrieuse sape, était habituelle à Baudelaire vers 1854 et dans les années suivantes. On la 
trouve ainsi dans : 
 



 6 

- “Au lecteur”  :  «La sottise, l’erreur, le péché, la lésine, 
    Occupent nos esprits et travaillent nos corps... 
    Serré, fourmillant, comme un million d’helminthes, 
    Dans nos cerveaux ribote un peuple de Démons...»  
 
-  “Le chat” :              «Dans ma cervelle se promène, 
    Ainsi qu’en son appartement, 
    Un beau chat, fort, doux et charmant». 
 
- ‘’Les nouvelles histoires extraordinaires’’, traduction d’Edgar Poe : «la chambre dérangée de mon 
cerveau». 
 
La strophe se termine sur une virgule, un suspens encore plus fort étant créé par un enjambement de 
strophe à strophe encore plus hardi que les précédents. 
 
Ainsi, dans les trois premières strophes qui évoquent un paysage tout à fait singulier, que caractérisent 
humidité, ténèbres, espace clos, une correspondance s’est établie entre le milieu extérieur pluvieux et 
le paysage intérieur du poète, qui déforma les sensations réelles pour qu’elles s’accordent avec son 
malaise, les interpréta d’une façon morbide. On assiste peu à peu à une vision de cauchemar, qui va 
conduire à l’éclatement d’une crise.  
 
Quatrième strophe : 
 
La seule phrase commencée dans les trois premiers quatrains avec trois propositions subordonnées 
aboutit ici à la proposition principale qui rapporte, conséquence des phénomènes extérieurs 
mentionnés auparavant et de plus en plus inquiétants, un phénomène qui, cette fois, est intérieur et 
atteint un paroxysme. Au mouvement descendant des trois premières strophes (du ciel à la terre, la 
chute de la pluie) succède un mouvement ascendant, et, dans une scène hystérique marquée par un 
vocabulaire très animé, des verbes de mouvement, est décrite une hallucination auditive. 
 
Elle éclate brusquement («tout à coup»), brutalement («avec furie»), au vers 13, dont on constate qu’il 
n’est fait que de mots monosyllabiques ou dissyllabiques, aux sonorités agressives (allitération en «k» 
et en «t», d’où, car il faut respecter les liaisons, le martèlement de «toutakou», de «sautetavek»), pour 
rendre l’horreur du bruit, et les mouvements extrêmes et incontrôlés («sautent» - «lancent») d’une 
sonnerie de «cloches». Or, habituellement, les cloches sont vues comme bénéfiques, comme un appel 
religieux empreint de douceur, d’espoir. Ç’avait été le cas en particulier chez les romantiques ; ainsi, 
Chateaubriand les évoqua dans “Atala”, au moment des funérailles, et leur consacra un passage dans 
“Le génie du christianisme” ; Lamartine chanta, dans “L’isolement”, «la cloche rustique» qui «Aux 
derniers bruits du jour mêle de saints concerts» (vers 15).  
 
Au contraire, Baudelaire, comme par une volonté de blasphème (contre «le ciel», ici non seulement 
voûte des nuages mais siège de la divinité), leur fit produire un bruit effroyable, inhumain, rendu par le 
hiatus de «affreux hurlement» au vers 14. Cet «affreux hurlement», terme en fait impropre mais qui, 
après «sautent» et «lancent», personnifie les cloches, les animalise même, indique que sortir du 
silence du «peuple muet», ce n’est pas accéder à la parole mais au cri informe et animal, qui est un 
non-message, accéder à la cacophonie, au signe sonore expression du déchaînement.  
 
Aux vers 15 et 16, les cloches, qui sonnent le glas, sont comparées, le mot «esprit» changeant de sens 
en passant au pluriel, à «des esprits errants et sans patrie», c’est-à-dire à des revenants, des âmes 
des morts qui se manifestent parmi les vivants pour protester contre quelque manquement dont elles 
souffrent ; qui tout à coup se plaignent à haute voix de maux supportés en silence jusqu'à ce moment-
là, leur geignements rappelant l'expression «esprit gémissant» du vers 1. Et le poète s'identifie à ces 
âmes.  



 7 

 
Aussi la complaisance à la douleur de «l’esprit gémissant» du vers 2 est-elle encore affirmée par 
«geindre opiniâtrement», où, au verbe qui exprime la plainte faible et inarticulée, est adjoint un adverbe 
qui signifie «avec entêtement, obstination, acharnement», ce qui laisse donc se prolonger indéfiniment 
ce supplice, car résonne longuement (le mot occupe à lui seul l’hémistiche car, pour que le vers ait 
bien douze syllabes, il faut respecter la diérèse : «opini-âtrement») cette note sourde, sombre, 
précédée d’assonances en «an» («lan» - «ment» - «rants» - «sans») et en «t» («metteta»), pour 
exprimer plainte et souffrance.  
 
L’adverbe est habilement placé à la fin du vers, à la fin de la strophe, à la fin de la phrase. Et celle-ci 
est remarquable par la disproportion entre l’accumulation des trois propositions subordonnées dans les 
trois premières strophes, et la proposition principale qui n’occupe que cette seule quatrième strophe. 
Cette disproportion est significative : il faut une accumulation de faits de plus en plus significatifs, de 
plus en plus morbides, pour expliquer l’éclatement de cette crise d’une confusion démente.  
Si une opposition s'établit entre le mouvement furieux des cloches dans l'espace libre et le vol entravé 
de la chauve-souris, à l'intérieur du cachot, il faut néanmoins se rappeler que le ciel est un «couvercle» 
: les cris des cloches comme les gémissements des «esprits» se heurtent à ce nouveau «plafond», et 
la révolte n'a pas d'issue. 
 
Après la protase que forment les quatre première strophes, la seconde étape du poème, la seconde 
partie de la période, est une apodose (étymologiquement, «résolution définitive») qui occupe la 
dernière strophe. 
 
Cinquième strophe : 
 
Un tiret ménage une forte séparation, une distanciation, par rapport à la crise qui semble passée, la 
strophe étant une suite, mais décalée : ses effets perdurent de façon inquiétante, une sorte d’atonie, 
d’aphasie (prémonitoire de celle dont Baudelaire allait être atteint à la fin de sa vie?) imprégnant ce 
quatrain où il est pris conscience de l'échec.  
Pourtant, le mouvement est relancé par la conjonction de coordination «Et», dont on pourrait 
considérer qu’elle enchaîne le dernier quatrain au précédent, et qu’ainsi l'ensemble du poème formerait 
une seule phrase, serait un continuum, qui mènerait de la tyrannie du ciel à la défaite du poète, de 
façon inéluctable. 
Au vers 17, on passe d’une hallucination auditive à une hallucination visuelle, non sans logique 
puisque les cloches deviennent celles, sonnant le glas, qui accompagnent les funérailles, un 
interminable cortège funèbre de «longs corbillards» (voitures servant à transporter les morts jusqu’à 
leur sépulture, pour un enfermement ultime) dans lesquels on peut voir une métaphore des idées 
noires, et un rappel des «longs ennuis» du vers 2. Baudelaire avait d’abord écrit «anciens corbillards» ; 
avec «longs», il insista sur la persistance de ces hallucinations, ce qu’«anciens» aurait justement 
contredit. Le mouvement horizontal des corbillards montre que l'essor des «hurlements» des cloches 
vers le ciel (quatrième strophe) a été vain. 
Le rythme lent et solennel du cortège est indiqué par la coupe de ce vers en deux hémistiches égaux. 
La catharsis ayant été atteinte, le silence s’est fait : le convoi funèbre passe «sans tambours ni 
musique». Du fait du sens des mots, des sonorités très expressives (diphtongues sourdes), 
l’impression en est une de tristesse infinie, d’accablement, d’abdication.  
 
Et le pathétisme est d’autant plus grand que, avec «dans mon âme» (mot qui fait écho à l'«esprit» du 
vers 2), l’adjectif possessif fait surgir le «moi» du poète, qui avait d’abord généralisé le drame à 
l’humanité, mais passe ici, par un raccourci saisissant, du macrocosme qu’était la geôle cosmique des 
vers 1 et 2 au microcosme de sa personne, un lieu de désolation, pour faire finalement l’aveu que ce 
drame est bien le sien, et que son sort est encore plus désespéré que celui de l’humanité car, face à 
l’angoisse, il est seul. La prison est devenue intérieure ; par une sorte d'inversion, ce n'est plus le corps 
qui est enfermé dans le cercueil, mais le cercueil qui est enfermé dans l'esprit. 



 8 

Pourtant, après le point-virgule, un nouvel élan est pris qui dynamise la fin du vers 18, avec la mention 
de «l’Espoir», autre allégorie qu’on peut distinguer de «l’Espérance» : celle-ci est une des trois vertus 
théologales, est la confiance dans la grâce de Dieu ; tandis que l’espoir est un état psychologique 
d’attente confiante. Mais, les mots étant en contre-rejet, l'enjambement entre le vers 17 et le vers 18 
crée un fort suspens. 
 
Aussi, de l’autre côté, dans le vers 19, qui est haletant, comme désarticulé par les nombreuses coupes 
; qui suggère un désarroi complet, les mots séparés étant des spasmes et des sanglots, est accentuée 
la chute que marquent les mots «Vaincu, pleure», deux simples mots brefs, sans plus de commentaire, 
qui signifient un désespoir irrémédiable. Baudelaire avait d’abord écrit : «et l’Espoir / Pleurant comme 
un vaincu, l’Angoisse despotique» ; mais la rédaction définitive montre une grande supériorité : l’Espoir 
n’est plus semblable à un vaincu, il est bel et bien un vaincu ; le verbe «pleure» au présent est plus fort 
que le participe présent ; et le poète put alors ajouter le mot «atroce» qui est lourd de sens. 
En effet, à «l’Espoir», est opposé, qui s’impose sans transition, son antithèse, «l’Angoisse», ces entités 
psychologiques personnifiées étant cependant rapprochées par le son «oi». On peut définir l’angoisse 
comme un malaise psychique et physique, né du sentiment de l’imminence d’un danger, caractérisé 
par une crainte diffuse pouvant aller de l’inquiétude à la panique, et par des sensations pénibles de 
constriction épigastrique ou laryngée (gorge serrée). Ces états d’âme matérialisés participent à une 
dramatisation hyperbolique de la vie de la conscience, deviennent les acteurs d’un récit violent, le 
cerveau étant une sorte de prison où se joue un théâtre affreux, où se livre cette bataille sans merci, 
dont on découvre l’issue au dernier vers. 
 
L'«Espoir» et l'«Angoisse» sont présentés comme des belligérants, dans une conception manichéenne 
du monde. Dans ce combat, «l’Angoisse» triomphe d’un esprit affaibli, ce qu’indique «sur mon crâne 
incliné», passage significatif de «mon âme» à «mon crâne», de l’abstrait insaisissable au concret 
vulnérable, consentement à la défaite. Choisissant, pour bien marquer sa cruauté, une image macabre, 
le poète fit de «l’Angoisse» un pirate victorieux d'un navire assiégé, et qui y plante un «drapeau noir».  
Cette image finale signifie qu’il n’y a pas de libération à la suite de la crise : le mal est vainqueur, le 
bien est cloué au sol, «l’Angoisse» règne désormais sur l’âme vaincue qui, dans une capitulation 
générale, renonce à ses aspirations vers l’idéal qui avait été, en quelque sorte, représenté par «l’esprit 
gémissant» de la première strophe, «l’Espérance» de la deuxième, les «cerveaux» de la troisième.  
L'abdication qu'évoque le vers est rendue par son rythme et ses sonorités : en juxtaposant deux temps 
forts à la césure, il semble fixer dans l'inéluctable et la fatalité une âme devenue inerte. 
 

* * * 
Cette œuvre tragique et poignante, mais très calculée (les différentes versions en attestent), rend sans 
faille un son direct et sincère. Sa facture montre incontestablement, que, malgré et grâce à ce 
désespoir intérieur, Baudelaire parvint à dépasser et sublimer ce qui aurait pu signifier l'incapacité à 
créer.  
Tout son effort esthétique porta sur l'organisation dramatique d'une crise en trois temps (comme en 
trois actes théâtraux), et en deux phrases dont la première, extrêmement longue, s'étale sur quatre 
strophes, où l’accumulation des subordonnées crée un effet d'étouffement. Plus qu'un simple prétexte, 
le décor (ciel, terre, pluie) envahit le paysage du poème, retardant ainsi l'expression du «moi» qu'il 
enferme. En maintenant une progression parfaitement linéaire et une lenteur rythmique, le poète 
développa un réseau d'images concrètes horribles, denses et suggestives, qui affectent tant le 
physique que le moral, dans un crescendo qui aboutit à un véritable cauchemar. Ne dirait-on pas 
quelque tableau de Goya, ou quelque tableau surréaliste, dont les éléments sont fortement condensés, 
et unis d'ailleurs par la magie du style? 
Par les métaphores, avec ou sans outil de comparaison, s’effectuent glissements et métamorphoses. 
Les frontières entre les éléments (animés et inanimés, naturels et humains, etc.) se déplacent et 
s'estompent. Les termes matériels et les métaphores animales ou spatiales mettent en évidence 
l'horreur d'un emprisonnement et d'une asphyxie qui détruisent progressivement l'esprit, l'imagination, 
la sensibilité ; qui préparent la défaite de l'esprit. La suggestion que permet le jeu des 



 9 

correspondances, dont Baudelaire eut la parfaite maîtrise, fut le moyen de donner une idée des états 
morbides où l’être humain sent passer sur lui ce qu’il allait noter dans ‘’Mon cœur mis à nu’’ : 
«Aujourd’hui 23 janvier 1862, j’ai subi un singulier avertissement, j’ai senti passer le vent de l’aile de 
l’imbécillité». 
Ces effets sont redoublés par le jeu des sonorités : la répétition en anaphore du mot «quand» qui 
rythme la progression, et crée un refrain ; le rythme d’abord régulier des vers qui se désarticulent à la 
fin ; les coordinations, les enjambements continuels, qui donnent l'impression d'un mouvement lent et 
inexorable. 
Par l’emploi de «nous», de «nos», Baudelaire voulut présenter cette pathologie qu’est bel et bien le 
spleen comme un drame non seulement personnel mais universel. Il se manifeste ici sous la forme de 
sensations visuelles et auditives morbides, les impressions que ressent la victime étant pesantes, 
douloureuses, de plus en plus pénibles et de plus en plus inquiétantes. Le sentiment de l'enfermement 
étant un symptôme du spleen, on trouve dans le texte différentes images de la prison. Les éléments 
complotant contre le poète, la présence d’une humidité constamment rappelée en fait une véritable 
noyade dans une nature où tous les repères sont brouillés, et suggère l'image du déluge. Des 
hallucinations de plus en plus étouffantes montent à l'assaut de la raison jusqu'à la crise finale proche 
de la démence. On assiste à la montée de l'horreur et du désespoir, à la progression de la crise, puis à 
la défaite de l'esprit. Et le texte montre, et propose, au-delà de la crise ponctuelle, un constat d'échec 
plus général, l'échec d'une vie. 
Au fur et à mesure que se déroule le poème, il y a intériorisation de la crise, qui ne se passe plus dans 
la nature mais dans l'âme. Longtemps, le condamné a lutté, tirant sur des liens qui l'étouffaient, sans 
espérance, certes, mais sans résignation, tandis que hurlaient furieusement les démons de ses 
malaises et de ses hallucinations poussés jusqu'aux limites de la folie. Finalement, la révolte est 
impossible, et le poème se termine sur la grande symphonie de la défaite et du repli sur soi. Avec le 
renoncement intellectuel et moral, le spleen a vaincu l'idéal. 
La succession continuelle de ces deux états, l’angoisse et l’espoir, le spleen et l’idéal, était le drame 
même que vivait Baudelaire, qui, comme beaucoup de romantiques, beaucoup de créateurs, était un 
maniaco-dépressif. Le poème montre que son spleen qui était issu d’une pensée avide d’absolu, qui ne 
trouvait rien à sa mesure, et qui était dénuée à la fois de résignation et d’espérance, était une sorte de 
violence immobile qui ne se dissolvait pas dans l'étendue, mais, au contraire, traçait autour de son âme 
un cercle maudit qui la tenait captive.  
 

André Durand 
  

Faites-moi part de vos impressions, de vos questions, de vos suggestions ! 
 

 Contactez-moi 
 

Peut-être voudrez-vous accéder à l'ensemble du site :  
 

www.comptoirlitteraire.com 
 
 
  
  
 
 

http://www.comptoirlitteraire.ca/new/contact.html
http://www.comptoirlitteraire.ca/

