
 1 

 
 

www.comptoirlitteraire.com 
 

présente 

 
‘’L’horloge’’ 

 
poème de Charles BAUDELAIRE 

 

dans 
 

‘’Les fleurs du mal’’ 
(1857) 

 
 

Horloge ! dieu sinistre, effrayant, impassible, 
Dont le doigt nous menace et nous dit : «Souviens-toi ! 
Les vibrantes Douleurs dans ton cœur plein d'effroi 
Se planteront bientôt comme dans une cible, 

 
Le Plaisir vaporeux fuira vers l'horizon 
Ainsi qu'une sylphide au fond de la coulisse ; 
Chaque instant te dévore un morceau du délice 
À chaque homme accordé pour toute sa saison. 

 
Trois mille six cents fois par heure, la Seconde 
Chuchote : Souviens-toi ! - Rapide, avec sa voix 
D'insecte, Maintenant dit : ‘’Je suis Autrefois, 
Et j'ai pompé ta vie avec ma trompe immonde !’’ 

 
Remember ! Souviens-toi, prodigue ! Esto memor ! 
(Mon gosier de métal parle toutes les langues.) 
Les minutes, mortel folâtre, sont des gangues 
Qu'il ne faut pas lâcher sans en extraire l'or ! 

http://www.comptoirlitteraire.ca/


 2 

Souviens-toi que le Temps est un joueur avide 
Qui gagne sans tricher, à tout coup ! c'est la loi. 
Le jour décroît ; la nuit augmente ; souviens-toi ! 
Le gouffre a toujours soif ; la clepsydre se vide. 

 
Tantôt sonnera l'heure où le divin Hasard, 
Où l'auguste Vertu, ton épouse encor vierge, 
Où le Repentir même (oh ! la dernière auberge !), 
Où tout te dira : Meurs, vieux lâche ! il est trop tard !» 

 

Analyse 
 
Avec cette menaçante horloge, qui adresse à chaque être humain un long discours d’avertissement, 
d’exhortation, d'exigence, Baudelaire reprit les thèmes pessimistes de la présence obsédante et de la 
fuite du temps, thèmes classiques dans la poésie romantique et dans ‘’Les fleurs du mal’’. Il usa 
d’accents qui, une fois de plus, rappelaient ceux des grands prédicateurs. On sent qu’il fixa toute son 
attention pour décortiquer le temps, en donner une description minutieuse, en analyser les éléments 
avec un acharnement qui semble tenir de la haine. En effet, si l’être humain est condamné à chérir le 
temps, car il est son bien le plus grand, il doit aussi le détester, car il le détruit et annonce sa fin.  
Pour lui, le temps était démesurément long, parce qu’il était un oisif, un velléitaire qui, inlassablement, 
prenait chaque soir de bonnes résolutions qu'il ne tenait pas le lendemain, un mélancolique qui 
subissait le poids du spleen, de l'insupportable et maladif ennui, un impuissant incapable de vivre, 
d’agir, de voyager, de travailler, d’aimer. Aussi fit-il du temps «l'ennemi» (voir le poème de ce titre), le 
monstre qu'il lui fallait tuer :             
                                                                           «Le Temps mange la vie, 

Et l’obscur Ennemi qui nous ronge le cœur 
Du sang que nous perdons croît et se fortifie !» 

Dans  ‘’Le goût du néant’’, il répéta : 
«Et le Temps m’engloutit minute par minute, 
Comme la neige immense un corps pris de roideur.» 

Dans ‘’L'examen de minuit’’, au soir d’une journée consacrée à des activités habituelles et vaines, au 
moment de rendre des comptes sur son emploi du temps, il dressa cet amer bilan :  
                                                                     «La pendule, sonnant minuit, 

Ironiquement nous engage 
                                                                      À nous rappeler quel usage 
                                                                      Nous fîmes du jour qui s’enfuit.»   
Dans ‘’Spleen’’ (LXXVI), il se plaignit : «Rien n’égale en longueur les boiteuses journées, 

    Quand sous les lourds flocons des neigeuses années 
    L’ennui, fruit de la morne incuriosité, 
    Prend les proportions de l’immortalité.»  

Dans la ‘’Correspondance’’, on trouve ces regrets : «la fuite du temps, et comme il est mal rempli» 
(lettre du 25 décembre 1857) - «Ah, si j'avais su, quand j'étais jeune, la valeur du temps» (lettre du 19 
février 1858). 
 
D’autre part, certaines réminiscences évidentes ne permettant pas d’en douter, Baudelaire se souvint 
du poème d'’’España’’, de Théophile Gautier, qui porte le même titre. 
 
 
 



 3 

Dans ce poème formé de six quatrains d’alexandrins, Baudelaire traça la biographie banale d’un 
humain ordinaire en trois époques, qui sont comme les trois actes d’une tragédie : 
          - saison du plaisir (strophe 2) ; 
          - saison de la paresse, vie dépensée à ne rien produire (strophe 4) ; 
          - tardifs regrets d’avoir oublié les valeurs (strophe 6). 
Par sa composition même, le poème est une image du temps : six quatrains d’alexandrins rythmés 
très régulièrement, aux rimes embrassées, ces vingt-quatre vers correspondant aux vingt-quatre 
heures d’une journée, le poème fonctionnant donc comme une mécanique d’horloge.  
 
Examinons-le avec précision. 
 
Première strophe  
 
Comme si un défi était lancé contre elle, l'horloge est apostrophée, ainsi que l’indique le point 
d’exclamation. Elle personnifie évidemment le temps qui passe. Qualifiée de «dieu», elle pourrait être 
une représentation du dieu grec Chronos, dieu du temps qui, dans la tradition orphique, était figuré 
comme un serpent à trois têtes, l'une d'homme, l'autre de lion et la troisième de taureau. Cette triade 
pourrait expliquer les trois adjectifs : «sinistre», «effrayant», «impassible». «Sinistre» peut avoir ici ses 
deux sens : «ce qui dit l’avenir» et «ce qui fait craindre un malheur», «qui conduit à la mort». Le dieu 
est encore «effrayant», et d'autant plus qu'il est «impassible», c'est-à-dire incapable d'éprouver la 
douleur ou le plaisir, de faire preuve de compassion. Le hiatus «effrayant, impassible», qui n'est pas 
fortuit, qu’il eût été facile d'éviter en utilisant le mot «effroyable» qui a la même racine qu’«effrayant» 
et un sens plus fort, accentue encore cette impression pénible. Le caractère ternaire se vérifie aussi 
par le rythme 3 / 3 / 3 / 3 du vers, qui n'a ici rien de dansant : il rend le tic-tac de l'horloge, le 
balancement du pendule, le martèlement régulier des secondes.  
Au vers 2, le «doigt» du dieu, du temps, qui est hostile, peut correspondre au doigt du Dieu de 
l’Ancien Testament (qui est censé ne cesser de se dresser devant chacun de nous, pour nous 
persécuter) mais aussi, plus simplement, à l’aiguille de l’horloge ou au gnomon ou style du cadran 
solaire. Puis, par ce procédé rhétorique qu’on appelle la prosopopée, cette horloge / dieu parle à un 
«nous» qui indique que Baudelaire lance un message à portée universelle, à tous les êtres humains ; 
que ce n'est pas seulement lui qui est impliqué. Il fait de l’horloge la grande Institutrice, qui prononce 
un discours d'avertissement direct, rappelant à l’ordre, à la nécessité de se souvenir de l’inéluctabilité 
de la catastrophe finale qu’est la mort. Le poème prend donc une caractéristique de la tragédie 
puisqu’une puissance divine menace le destin de l’être humain, qui se perd au lieu d’affronter la vie, 
au lieu de construire une existence de vertu ; qui est averti mais porte en lui les causes même de son 
châtiment. L’horloge, tutoyant un être humain (à la fois l’auteur et le lecteur) qui est dépourvu de 
conscience et de sérieux, lui lance un premier impératif, un «Souviens-toi !» qui sera comme un 
refrain dans le cours du poème, qui doit être une expérience personnelle à laquelle chacun fait face. 
Dans ce vers, les allitérations en «d» et l’assonance en «oi» soulignent l’effet de tic-tac. 
Tout de suite, dans les deux autres vers du quatrain, est émise la menace : celle de «vibrantes 
Douleurs» dont l’être humain devrait se souvenir avant d’agir, mais qui, puisque, fatalement, il ne le 
fera pas, «bientôt» (premier adverbe de temps du poème), «se planteront» de nouveau dans son 
«cœur», «comme dans une cible». Et l’être est «plein d’effroi» car rien ne fait plus peur que de savoir 
que d’anciennes douleurs, bien connues et déjà éprouvées, vont revenir. Les «Douleurs» sont 
«vibrantes» à la fois parce qu’elles provoquent une intense émotion qui fait frémir, trembler, et parce 
qu’elles sont comparées aux flèches qui sont projetées sur la «cible» qu’est le cœur, et s’y fichent en 
continuant à trembler. Tirées par des archers invisibles et implacables, elles ne se plantent pas au 
hasard. Ce ne sont pas des flèches aveugles qu'on peut espérer éviter par la chance. Elles nous 
visent. Elles nous sont destinées, comme les douleurs de notre vieillesse, nos regrets, nos remords, 
le poète ayant écrit aussi ailleurs : 

«Connais-tu le Remords, aux traits empoisonnés, 
À qui notre cœur sert de cible?» (‘’L'irréparable’’). 

 



 4 

On peut rapprocher cette image de celle du poème ‘’L’horloge’’ de Théophile Gautier : 
«Oui, c’est bien vrai, la vie est un combat sans trêve, 
Un combat inégal contre un lutteur caché 
Qui d’aucun de nos coups ne peut être touché ; 
Et dans nos cœurs criblés, comme dans une cible, 
Tremblent les traits lancés par l’archer invisible. [...] 
Les Heures, sans repos, parcourent le cadran ; 
Comme ces inconnus des chants du Moyen Âge, 
Leurs casques sont fermés sur leur sombre visage, 
Et leurs armes d'acier deviennent tour à tour 
Noires comme la nuit, blanches comme le jour. 
Chaque sœur à l'appel de la cloche s'élance, 
Prend aussitôt l'aiguille ouvrée en fer de lance, 
Et toutes, sans pitié, nous piquent en passant, 
Pour nous tirer du cœur une perle de sang.» 

Et cette image, Baudelaire l’avait aussi utilisée, mais à propos d'une idée différente, dans ‘’À une 
Madone’’, poème qui est de 1854, où, s’adressant à une femme aimée, il proférait cette menace :  

                                                                                                                                                                     
«des sept Péchés capitaux, 

Bourreau plein de remords, je ferai sept Couteaux 
Bien affilés, et, comme un jongleur insensible, 
Prenant le plus profond de ton amour pour cible,  
Je les planterai tous dans ton Cœur pantelant».    

 
Deuxième strophe  
 
Le premier quatrain s’étant terminé sur une virgule, la phrase se prolonge pour continuer à évoquer 
un avenir qui, car le passé n’est pas que douleur, sera privé du «Plaisir» connu auparavant, plaisir qui 
est «vaporeux» parce que son souvenir s'évapore en fumée.   
Au vers 6, le «Plaisir» est comparé à «une sylphide», c’est-à-dire, le terme venant du latin «sylphus» 
qui signifie «génie», une créature imaginaire issue des mythologies gauloise, celte et germanique, 
décrite comme un esprit élémentaire de l'air par Paracelse, se situant à mi-chemin entre l’ange et 
l’elfe, considérée comme un symbole de beauté, de subtilité et d'aspiration spirituelle. Dans ses 
‘’Mémoires d’outre-tombe’’, Chateaubriand avait révélé qu’adolescent en proie au vague des 
passions, à la désespérance, il s’était créé une compagne idéale, «la Sylphide», qu’il avait parée de 
tous les attraits de la beauté et de la poésie : «L’ardeur de mon imagination, ma timidité, la solitude 
firent qu’au lieu de me jeter au dehors, je me repliai sur moi-même ; faute d’objet réel, j’évoquai par la 
puissance de mes vagues désirs un fantôme qui ne me quitta plus.» Mais ces rêves, loin de calmer sa 
fièvre, l’exaspérèrent encore. À l’âge mûr, il fit de cette «enchanteresse» le symbole de son ardente 
inquiétude, de ses aspirations toujours insatisfaites. D’autre part, avait été créé en 1832 à l'Opéra de 
Paris, ‘’La sylphide’’, un ballet de Philippo Taglioni sur un argument tiré d'un conte de Charles Nodier 
et une musique de Jean Schneitzhoeffer, œuvre qui eut un immense succès. Voilà qui a pu conduire 
Baudelaire vers l’idée de ce théâtre, monde artificiel et fugitif par excellence, où la sylphide, après 
s’être montrée sur le devant de la scène, y avoir dansé, est sortie lestement du plateau, sur un 
entrechat, dans un froufrou de sa robe de gaze, pour se retirer «au fond de la coulisse». Elle est ainsi 
le symbole de l’être humain qui ne tient qu’un court rôle dans cette immense pièce de théâtre qu’est la 
vie de l’humanité. On peut rapprocher cette image de celle qui apparaît à la fin de ‘’L'irréparable’’ :
    «J’ai vu parfois au fond d’un théâtre banal / 
    Un être, qui n’était que lumière, or et gaze, 
     Terrasser l’énorme Satan ;  
    Mais mon cœur, que jamais ne visite l’extase, 
     Est un théâtre où l’on attend 
    Toujours, toujours en vain, l’Être aux ailes de gaze !» 



 5 

 
Au vers 7, curieusement, après seulement un point-virgule, le poète passe au présent pour de 
nouveau s’adresser à lui-même ou tutoyer le lecteur, afin de rappeler que le passage du temps est 
bien une expérience individuelle, et user d’un style familier pour stigmatiser son hostilité. Il est bien un 
agresseur dangereux puisqu’à «chaque instant», comme un ogre qui consomme la chair des êtres 
humains, il «dévore un morceau du délice», prive peu à peu les êtres humains de leur plaisir. 
Or, au dernier vers du quatrain, après un enjambement qui ménage la surprise, et en procédant à une 
habile inversion, il apparaît que, «À chaque homme», la somme de plaisir semble strictement 
comptabilisée, n’est pas donnée mais «accordée» avec toute la réticence que ce terme sous-entend, 
et cela «pour toute sa saison», c’est-à-dire sa vie dont la brièveté est suggérée par l’emploi de cette 
image. Si, traditionnellement, on associait le printemps à la jeunesse, l'été à l'âge mur, l'automne à la 
vieillesse, et l'hiver à la décrépitude, Baudelaire réduisit la vie humaine à une seule saison, ce qui la 
raccourcit encore. Cette saison, qui est orpheline, unique, est rongée, grignotée, dévorée, absorbée,  
par le temps.  
Les vers 7 et 8 constituent un distique. 
 
Troisième strophe  
 
Le thème du temps progresse par un éclatement en sous-thèmes plus précis, qui sont aussi des 
allégories.  
D’abord, le temps éternel de l'horloge se décompose jusqu’à l'infiniment petit : les «Trois mille six 
cents» secondes qui font une heure, Baudelaire ayant sans doute remarqué cette précision 
mathématique dans I'une des nouvelles de Poe qu’il avait traduites, ‘’Le masque de la mort rouge’’ : 
«Et puis, après la fuite des soixante minutes qui comprennent les trois mille six cents secondes de 
I'heure disparue, arrivait une nouvelle sonnerie de la fatale horloge». Mais il les a unifiées en un 
singulier, «la Seconde», qui, déifiée même si elle est minuscule, isolée à la fin d’un vers coupé très 
irrégulièrement, se manifeste par, révélé au-delà d’un enjambement intrigant, son chuchotement 
insidieux qui répète le refrain : «Souviens toi !». 
Ce chuchotement pourrait être le fait de cette «voix d’insecte» (donc quasiment imperceptible) qui, 
après la forte coupure que produit le tiret du vers 10, et grâce à un nouvel enjambement dramatique, 
apparaît comme celle d’un «Maintenant», qui dit : «Je suis Autrefois». Cela paraît d’abord illogique, 
mais, en effet, «Maintenant» est un moment insaisissable : le temps de prononcer son nom, il a déjà 
disparu dans le passé. Et pourtant, aussi éphémère, aussi insaisissable soit-il, c'est par le 
«maintenant» que nous faisons l'expérience du temps. On a fait dire aussi à «Aujourd’hui» : «Je fus 
Demain. Je serai Hier». Et le philosophe Gaston Bachelard constata : «Le temps n'a qu'une réalité, 
celle de l'instant. Autrement dit, le temps est une réalité resserrée sur l'instant et suspendue entre 
deux néants.» (‘’L'intuition de l'instant’’). Mais le poète, qui aurait pu faire dire plus justement à son 
«Maintenant» : «Je suis le Passé», «Je suis Naguère», ne craignit pas l’exagération. 
Et peut-être voulut-il, par les deux enjambements de cette strophe, qui viennent en heurter le rythme, 
nous suggérer que le temps ne passe pas toujours d'une manière très harmonieuse ; que le temps de 
l'horloge est du temps mécanique, transmis par des multitudes de rouages, de ressorts ; qu’il peut 
avoir des ratés, des à-coups, des soubresauts. Il est, en effet, segmenté, fractionné, divisé en 
sections visuelles (les graduations du cadran, le va-et-vient du balancier) et en sections sonores (le 
tic-tac, les sonneries ou le carillon qui ponctuent les heures et les quarts d'heure). Il n'a ni la fluidité, ni 
le silence de l'ombre qui se déplace sur le cadran solaire, de l'eau qui coule dans la clepsydre ou du 
sable qui s'écoule dans le sablier. 
Au vers 12, l’image de l’«insecte» est poursuivie pour montrer l’hostilité, sinon la méchanceté, du 
temps : il se conduit comme un insecte maléfique qui suce le nectar des fleurs, la sève ou le sang 
avec sa «trompe immonde» (mais la qualifierait-il lui-même ainsi?). Dans ce vers, on remarque 
combien Baudelaire excelle à jouer sur les sonorités, à créer une harmonie imitative : les allitérations 
des consonnes brutales («p», «t» et «d») et l’assonance en «on» («pompé», «trompe», «immonde»)  
rendent plus sensible la violence de l'acte. 

 



 6 

Quatrième strophe   
 
Au vers 13, le refrain «Souviens toi !» revient plus rapidement qu’auparavant, accompagné de sa 
traduction en deux autres langues : l’anglais («Remember !») et le latin («Esto memor»), ce qui 
indiquerait que, peu importe la multiplication des langues depuis la chute de Babel dans la Bible, la 
fuite du temps et la nécessité d’en prendre conscience concernent tout être humain, celui-ci étant 
d’ailleurs, dans l’intervalle, traité de «prodigue» parce qu’il dépense le temps sans compter. 
Au vers 14, surprend une parenthèse où «mon gosier» indique que c’est l’horloge qui s’exprime pour 
confirmer sa capacité polyglotte ; c’est en fait assez inutile, et plus intéressante est la mention du son 
que produit son «gosier de métal», notation qui se retrouve dans ‘’Le poème du haschisch’’ où 
Baudelaire écrivit : «J'attribuais aux oiseaux ce chant mystérieux du cuivre, et je croyais qu'ils 
chantaient avec un gosier de métal.» Il faut savoir que, à la vie biologique, végétaux ou animaux, il 
préférait le minéral ou les matières froides comme l’acier.  
De nouveau se présente un distique, celui des vers 15 et 16, qui marque une progression puisque, 
des secondes, on passe aux minutes. Et l’être humain, dans le premier vers, qui est coupé 
irrégulièrement, est qualifié par l’oxymoron «mortel folâtre», qui oppose la gravité (il est promis à la 
mort) à l’insouciance (pour Littré, était «folâtre» «celui qui aime à faire gaiement de petites folies»). 
Aussi l’horloge l’incite-t-elle à «extraire», des «gangues» (la gangue est la substance qui enveloppe 
un minerai, ou une pierre précieuse) que sont «les minutes», ce qui apparaît après un enjambement 
et avec un certain style familier : «l’or» qu’est le plaisir ou le travail. En effet, dans ‘’Fusées’’, 
Baudelaire nota : «À chaque minute nous sommes écrasés par l'idée et la sensation du temps. Et il 
n'y a que deux moyens pour échapper à ce cauchemar, - pour I'oublier : le plaisir et le travail. Le 
plaisir nous use. Le travail nous fortifie.»  
Ce quatrain faisait l'admiration de Paul Claudel qui y voyait un superbe coup de gong, un crescendo 
sur deux lignes suivi d'un retour de crescendo. (‘’Réflexions et propositions sur le vers français’’). 
  
Cinquième strophe  
 
«Souviens-toi !» revient encore, et avec plus de hâte. Puis, dans une image cauchemardesque, le 
poète, faisant du Temps un joueur hostile et puissant qui désire ardemment et immodérément gagner 
la partie, doit, usant d’un présent de vérité générale, reconnaître qu’il y parvient, constatant, de 
nouveau dans un style familier, presque vulgaire, qu’il le fait «sans tricher, à tout coup ! c'est la loi», 
ce qui peut être un souvenir de ‘’L'horloge’’ de Théophile Gautier où on lit :  

«Un combat inégal contre un lutteur caché 
Qui d'aucun de nos coups ne peut être touché…» 

 Au vers 19, qui est coupé irrégulièrement, toute la vie est réduite à une seule journée, par une 
métaphore en fait bien connue où le jour représente la jeunesse et ses plaisirs, la nuit, la vieillesse et 
son angoisse. Et sonne encore le pressant «souviens-toi !». 
Au vers 20, la «soif» perpétuelle du «gouffre» peut être celle du trou du sablier qui indique 
l’écoulement du temps. Puis, à cette partie inférieure du sablier est opposée la partie supérieure de 
«la clepsydre», puisque «se vide» cette horloge de l’antiquité fonctionnant à l’eau (étymologiquement, 
la clepsydre est la voleuse d'eau), sur le même principe que le sablier, car elle est constituée d'un 
simple bol conique pourvu d'un orifice à la base, servant à l'écoulement, la mesure du temps se 
faisant sur des graduations lisibles à l'intérieur du bol. De la goutte d'eau à la goutte de vie volée par 
l'Horloge, il n'y a qu'une nuance. 
 
 Sixième strophe  
 
Le discours s’achève comme il a commencé. En effet, on retrouve l’«Horloge», qui, continuant à 
annoncer ce qui se produira, prévoit que «Tantôt», c’est-à-dire dans un proche avenir, «sonnera 
l’heure». Elle est comme «la pendule d'argent» qu’évoqua Jacques Brel dans sa chanson ‘’Les 
vieux’’, «qui ronronne au salon, qui dit oui qui dit non, qui dit : je vous attends.» Cette heure est en fait 
la dernière heure qu’aura choisie un dieu, le Hasard (Albert Einstein disait : «Le hasard, c'est Dieu qui 



 7 

se promène incognito»), dieu de l'improbable qui s'oppose au dieu de l'exactitude qu’est l'Horloge, car 
le hasard sous-entend l'imprévu, l'aléa, l'accident. 
L’horloge s’adresse toujours à l’être humain pour lui reprocher d’avoir repoussé «la Vertu», qui est 
dite «auguste» parce qu’elle inspire un grand respect, un respect d’ailleurs si grand que, la féminité de 
cette notion étant habilement exploitée, il ne l’a pas touchée, qu’il ne s’est pas encore uni à elle, 
qu’elle est «encor vierge», l’orthographe d’«encor» étant une de ces traditionnelles licences poétiques 
utilisées pour obtenir que le vers ait bien le nombre de syllabes voulu. Ce mariage avec la Vertu fut, 
jour après jour, remis au lendemain par l'effet d'une pathologique procrastination, qui était d’ailleurs 
celle de Baudelaire, et qu’il allait stigmatiser dans ‘’L'imprévu’’ (du recueil ‘’Les épaves’’) : 

«Mieux que tous, je connais certain voluptueux 
Qui bâille nuit et jour, et se lamente et pleure, 
Répétant, l’impuissant et le fat : ‘’Oui, je veux 
Être vertueux, dans une heure !’’»  

Comme ce mariage n’a malheureusement pas été consommé, l’être humain, jusque-là insouciant, 
coupable d’avoir perdu son temps à des futilités, en aura lourd sur la conscience, et, sur le chemin qui 
le mène inéluctablement à la mort, croira pouvoir s’arrêter à ce qui est qualifié, dans une autre 
parenthèse, de «dernière auberge», d’ultime étape. C’est «le Repentir» des fautes commises, le tardif 
regret d’avoir oublié les valeurs. On peut y voir une claire allusion à la scène 5 de l'acte V du ‘’Dom 
Juan’’ de Molière, et à la dernière chance que donne le Spectre à Don Juan de se repentir : il n’a plus 
qu’un moment à pouvoir profiter de la miséricorde du Ciel ; et, s’il ne se repent, sa perte est résolue. 
On peut encore rapprocher ce vers de ceux-ci, de ‘’L'irréparable’’ : 

«L'Espérance qui brille aux carreaux de I'Auberge 
  Est soufflée, est morte à jamais !» 

Le repentir laissera un espoir jusqu’au dernier moment, mais cette étape même sera dépassée, cette 
ressource même fera défaut. Le repentir lui-même est associé dans ce «tout» du dernier vers, qui 
englobe le monde physique et le monde moral, la progression dans l’exhortation étant nette : de 
«nous dit» du vers 2 on passe à «tout te dira».  
Dans l'apostrophe finale, la condamnation à mort est prononcée. Mais, dans une ultime rupture de 
ton, qui transforme la tragédie en comédie, l’être humain est traité de «vieux lâche» parce que, s’il 
était soumis à la loi implacable du temps, il gardait néanmoins son libre arbitre pour trouver l’or caché 
dans chacune des minutes de sa vie (vers 16), ce qu’il n’a pas fait, par paresse ou par peur. 
Cette condamnation à mort est prononcée avec rigueur, «il est trop tard !» étant les mots de la fin du 
poème et de la fin de la vie. Si I'on observe que, chez Baudelaire, I'idée de remords se lie 
habituellement à celle de sa vie gâchée, on est tenté de croire qu'il avait très précisément dans 
l'esprit, en écrivant ce dernier vers, un passage d’une autre des nouvelles de Poe qu’il avait traduites, 
‘’Le démon de la perversité’’, où la malheureuse victime de ce mal s'écrie : «L'horloge sonne, et c'est 
le glas de notre bonheur» ; elle croit un instant qu'elle va se mettre enfin au travail ; mais : «Hélas, il 
est trop tard.» 
  
Conclusion 
  
Ce poème a pris la forme d'un discours destiné à impressionner le lecteur, autant par son thème que 
par ses procédés d'énonciation.  
L’obsession passionnelle pour le temps insaisissable et fuyant devient le symbole du drame dont l'être 
humain est le théâtre.   
Si le vocabulaire est évidemment axé sur le temps ; s’il se fait parfois abstrait, d'ordre psychologique 
et moral, jouant sur les contraires ; si l'horloge est le symbole le plus visible du temps, dont les 
différentes unités sont évoquées ; si les adverbes de temps marquent l'approche d'un moment fatal ou 
illustrent la différence entre aujourd'hui et autrefois, une certaine convulsion provoquée par un univers 
hallucinatoire confère au poème toute sa force. Baudelaire se plut aussi à mêler langage soutenu et 
langage familier, pour bien montrer le caractère à la fois tragique et grotesque de la vie humaine.  
 

* * * 



 8 

Ce poème fut publié pour la première fois dans la revue ‘’L'artiste’’ du 15 octobre 1860 ; mais on peut 
se demander si Baudelaire ne l’avait pas écrit quelques années plus tôt, ou si, du moins, il n'en avait 
pas d'abord composé un premier état vers 1855. Mais il ne figurait pas dans la première édition des 
‘’Fleurs du mal’’ en 1857, n’étant intégré que dans celle de 1861 sous le numéro LXXXV ; puis dans 
l'édition posthume de 1868 sous le numéro CVII. Dans les deux cas, se trouvant à la fin de la série de 
poèmes consacrés à «l'ennemi» qu’est le Temps : "Chant d'automne", "Spleen", "Le goût du néant", 
marquant le terme d'un parcours qui voit la victoire du spleen et la défaite de l'idéal, il fermait la 
section intitulée justement ‘’Spleen et idéal’’, où il est le texte le plus solennel.  
Baudelaire allait aussi écrire un petit poème en prose intitulé également ‘’L’horloge’’, mais qui n’a rien 
de commun avec le poème des ‘’Fleurs du mal’’, son objet étant plutôt l’éloge du chat puis d’une 
femme appelée «Féline», les Chinois lisant l'heure dans l'œil du premier, tandis que le poète disait 
voir, dans les «yeux adorables», «une heure vaste, solennelle, grande comme l’espace, sans 
divisions de minutes ni de secondes, – une heure immobile qui n’est pas marquée sur les horloges, et 
cependant légère comme un soupir, rapide comme un coup d’œil.» 
 
Signalons que le poème fut mis en musique, en 1967, par Léo Ferré ; en 1988, par Mylène Farmer. 
 
 

André Durand 
  

Faites-moi part de vos impressions, de vos questions, de vos suggestions ! 
 

 Contactez-moi 
 

Peut-être voudrez-vous accéder à l'ensemble du site :  
 

www.comptoirlitteraire.com 
 

http://www.comptoirlitteraire.ca/new/contact.html
http://www.comptoirlitteraire.ca/

