| M’a (M irnire

www.comptoirlitteraire.com

présente

““Hymne a la Beauté”

poeme de Charles BAUDELAIRE

dans

“’L es fleurs du mal”’
(1857)

Viens-tu du ciel profond ou sors-tu de I'abime,
O Beauté? Ton regard, infernal et divin,
Verse confusément le bienfait et le crime,

Et I'on peut pour cela te comparer au vin.

Tu contiens dans ton ceil le couchant et I'aurore ;

Tu répands des parfums comme un soir orageux ;
Tes baisers sont un philtre et ta bouche une amphore
Qui fait le heros lache et I'enfant courageux.

Sors-tu du gouffre noir ou descends-tu des astres?
Le Destin charmé suit tes jupons comme un chien ;
Tu sémes au hasard la joie et les désastres,

Et tu gouvernes tout et ne réponds de rien.

Tu marches sur des morts, Beauté, dont tu te moques ;
De tes bijoux I'Horreur n'est pas le moins charmant,

Et le Meurtre, parmi tes plus cheres breloques,

Sur ton ventre orgueilleux danse amoureusement.


http://www.comptoirlitteraire.ca/

L’éphémere ébloui vole vers toi, chandelle,
Crépite, flambe et dit : Bénissons ce flambeau !
L’amoureux pantelant incliné sur sa belle

A l'air d’'un moribond caressant son tombeau.

Que tu viennes du ciel ou de I'enfer, qu'importe,
O Beauté ! monstre énorme, effrayant, ingénu !
Si ton cell, ton souris, ton pied, m'ouvrent la porte
D'un Infini que j'aime et n'ai jamais connu?

De Satan ou de Dieu, qu'importe? Ange ou Sirene,
Qu'importe, si tu rends, - fée aux yeux de velours,
Rythme, parfum, lueur, 6 mon unique reine ! -
L'univers moins hideux et les instants moins lourds?

Analyse

A sa question initiale, «Viens-tu du ciel profond ou sors-tu de I'abime, & Beauté?» Baudelaire donna
une réponse qui varia selon les époques. Il avait placé d’abord, dans “Les fleurs du mal”, un sonnet
intitulé “La Beauté”, qui datait de 1844-1845 et ou il la symbolisait par une statue impassible, la
considérait comme une image des «clartés éternelles».

“Hymne a la Beauté”, poeme formé de sept quatrains d’alexandrins a rimes croisées, qui fut publié le
15 octobre 1860, dans “L’artiste”, et qui n'apparut que dans la seconde édition des ‘“Fleurs du mal”,
présenta une conception plus moderne de la beauté, plus inquiétante aussi, en accord avec
I'inspiration méme du recueil.

Montrant la fascination qu’elle exerce sur lui, il la présente d’abord comme ambigué et contradictoire, a
la fois divine et satanique, ce caractére double entrainant une équivoque qui est poursuivie tout au
long du poeme, produisant le sentiment du gouffre, un vertige. De plus, l'identifiant a la Femme, par
une fusion artistique trés réussie, il craint de s’y perdre. Mais, finalement, il voit en elle le moyen
d’accéder a I'Infini, d’échapper au spleen.

Examinons le poéme en détail.

* % %

Dans la premiére strophe, Baudelaire, pour qui la beauté se présente d'emblée comme un mystére qu'il
ne cesse d'interroger, s’adresse a elle pour chercher d'abord a cerner son origine. Que ce soit du «ciel
profond» ou de «/abime», elle émergerait toujours d'une vastitude. On constate, au vers 2, qu'il la
personnifie ; qu’a son «regard, infernal et divin» (ces deux mots étant rapprochés par le son «in») sont
attribués deux qualités fondamentalement antithétiques, cette ambivalence et cette ambiguité
(«confusément») étant confirmée au vers 3 par les conduites contraires qu’elle inspire («le bienfait et le
crimey»). Il apparait quelque peu étonnant qu'ensuite le poéete puisse, d’'une fagon quelque peu
didactique, la «comparer au vin», la considérer donc comme un autre «paradis artificiel», comme
I'alcool ou la drogue, pouvant procurer une ivresse qui pourrait lui faire oublier son malheur.

On remarque le jeu des rimes, «crime» répondant a «abime» et, a la facon de Rabelais, «vin»
répondant a «divin».




Dans la deuxieme strophe est d’abord poursuivie I'évocation du «regard», par cet «ceil» qui reflete des
moments symboliques, eux aussi opposés: «le couchant et l'aurore». Puis, par une sorte de
correspondance, le poéte passe aux «parfums» qui lui furent toujours si chers, et, comme il les
compare a «un soir orageux», on retrouve bien ici les parfums «corrompus» du sonnet
“Correspondances”. L’allégorie qu’est la Beauté devient bel et bien une femme ; en effet, lui sont
prétés des «baisers» au pouvoir extraordinaire, puisqu’ils sont comme un «philtre», un breuvage
magique destiné a inspirer 'amour. La comparaison de la «bouche» avec «une amphore» est moins
claire ; elle est peut-étre simplement appelée par les allitérations en «b» et en «f» ; on peut cependant
supposer l'amphore, un vase antique sans caractéristique spéciale, comme remplie d’'un liquide
semblablement magique, qui transforme les étres dans une autre antithése : «le héros» devient
«lache» et «I'enfant courageux».

Au début de la_troisiéme strophe, la question initiale, revétant un caractére obsessionnel, est posée de
nouveau par le poete de facon presque identique, les deux termes antithétiques, «gouffre noir», qui
répéte «abime», et «astres», qui répéte «ciel profond», étant toutefois placés dans l'ordre inverse,
tandis qu’apparait une opposition entre les ténébres et la lumiére. On peut aussi voir dans ces deux
origines de la beauté deux sources de linspiration : vient-elle du «gouffre noir» qu’est le monde
intérieur, l'inconscient méme, ou vient-elle d’'un monde supérieur, d’'une puissance divine?

Cette question du vers 9 étonne d’autant plus qu’au vers suivant Baudelaire passe a un tout autre
sujet. Cette créature féminine qu’est décidément la Beauté, puisque voila qu’elle porte des «jupons»,
est pourtant si puissante que «le Destin» qui, chez les Grecs, commandait méme aux dieux, est, ici,
soumis au pouvoir magique d’une séductrice («charmé» ayant le sens fort d’«ensorcelé»), réduit a
I'état de «chien» de compagnie.

Aux vers 11 et 12, la beauté devient méme le Destin lui-méme qui, aveuglément, dispense «au
hasard» «la joie et les désastres» (autre antithese), le poéte ajoutant a son caractére maléfique
limprévisibilité et l'irresponsabilité («tu gouvernes tout et ne réponds de rien»).

Les rimes opposent de fagon assez prévisible «astres» et «désastres», tandis que «rien» répond a
«chien».

A la quatriéme strophe, Baudelaire attribue une puissance maléfique a la beauté : au vers 13, elle
seme la mort avec désinvolture ; au vers suivant, est présenté de facon contournée (I'inversion) et
fantaisiste son goQt de 'horreur (elle est un de ses «bijoux») ; les deux derniers vers font du meurtre
une des «breloques» («petits bijoux de fantaisie qu’on attache a une chaine de monte, a un bracelet»)
de celle qui apparait comme une véritable danseuse du ventre | Nous voila en plein baroque et en
plein satanisme romantique, le poéete exploitant l'idée d'associer la beauté et I'horreur.
Cette idée remontait a la seconde moitié du XVllle siécle, quand J. et A. L. Aikin publiérent en 1773
“On the pleasure derived from objects of terror” ("Du plaisir trouvé aux objets inspirant la terreur”),
manifestation, entre beaucoup d'autres, d'un golt nouveau. Cette idée séduisit les plus grands esprits
du romantisme européen, Shelley composant d’ailleurs son poéme “On the Medusa of Leonardo da
Vinci in the Florentine Gallery” (“Sur la Méduse de Léonard de Vinci”) dans lequel il découvrait I'image
la plus fascinante de la beauté : «Tis the tempestuous loveliness of terror» («C’est le charme
tempétueux de la terreur»). La méme idée s’était déja trouvée chez Baudelaire dans le second tercet
de “Causerie”, poéme composé probablement en 1854 :

«O Beauté, dur fléau des ames, tu le veux !

Avec tes yeux de feu, brillants comme des fétes,

Calcine ces lambeaux qu’ont épargné les bétes »




La cinquieme strophe continue I'évocation des méfaits de la beauté en montrant deux victimes de
amour, qui n’est que perdition, deux victimes qui pourraient bien n’en faire qu'une. En effet,
«I’éphémérey, cet insecte, dont 'adulte ne vit qu’un seul jour, qui est fasciné par la «chandelle» (la
construction du vers rend le qualificatif surprenant, et le fait rimer avec «belle») qu’est la beauté, et qui
s’y brlle en étant un masochiste satisfait (le vers 18 est d'un réalisme saisissant), est aussi
«l'amoureux pantelant», qui respire avec peine, et qui, lui aussi, apprécie sa propre mort prochaine
(«tombeau» rimant avec «flambeau»). Mais, si ces deux figures sont frappantes par leur pittoresque et
leur caractére dramatique, la strophe ne fait que confirmer I'image de la beauté comme séductrice
dangereuse, n'apporte rien de nouveau a sa dénonciation.

Cela correspond a I'évocation de la fascination mortelle que la beauté exercait sur Théophile Gautier :
«J'ai désiré la beauté ; je ne savais pas ce que je demandais. - C'est vouloir regarder le soleil sans
paupiéres, c'est vouloir toucher la flamme. - Je souffre horriblement.» (dans “Mademoiselle de
Maupin”).

A la_sixiéme strophe, le poéte reprend encore les antithéses du vers 1 et du vers 9, pour cependant
dépasser la question de l'origine de la beauté, marquer son indifférence devant le choix du ciel ou de
I'enfer, de traduire la la pensée de saint Augustin : «Peu importe que la beauté vienne de l'enfer si elle
ouvre le ciel». Ce laconique «qu'importe?» est a rapprocher de celui du "Voyage” : «Plonger au fond
du gouffre, Enfer ou Ciel, quimporte?» Mais, avant de célébrer la magnifique ouverture qu’offre la
beauté, il affrme encore le danger qu’elle présente, et ceci de fagon encore antithétique, car au
«monstre» (qui est lui-méme antithétique puisqu'il est a la fois «effrayant» et «ingénu») sont accolés de
miévres caractéres féminins : «ceil», «souris» [«sourire»], «pied», dont peut-étre seulement le dernier
peut ouvrir la porte !

Enfin, aprés un enjambement significatif, au vingt-quatriéme vers de ce poéme, Baudelaire affirme que
la beauté transcende toute chose, ouvrant «la porte / D'un Infini» pour lequel il indique bien son
attirance personnelle (comme il I'avait fait en 1858 dans son article intitulé “Le godt de [l'infini”) mais
aussi son incapacité a I'atteindre (qui va de soi).

La septiéme strophe est d’abord encore encombrée des perpétuelles antithéses du poéme, comme du
martélement de «qu’importe», par lequel le poéete répete qu'il ne se soucie plus de la nature de la
beauté. «De Satan ou de Dieu» reprend «infernal et divin» (vers 2) et «du ciel ou de I'enfer» (vers 21).
Autre antithése, «Ange ou Siréne» exploite encore le théme de la féminisation de la beauté, I'«ange»
étant une créature vivant dans le «ciel profond», prés des «astres», et qui exerce une bonne influence,
la «siréne» étant une créature marine vivant dans «/’abime», dans le «gouffre noir», et censée attirer
malicieusement les matelots sur des récifs. On peut remarquer que ces deux antithéses, «De Satan ou
de Dieu», «Ange ou Siréne», sont construites de telle fagon que ces mots produisent un chiasme
significatif puisque les étres maléfiques enferment les étres bienveillants.

Aux vers 26-27, entre les tirets comme entre des parenthéses, Baudelaire livre une accumulation
elliptique quelque peu énigmatique : «fée aux yeux de velours / Rythme, parfum, lueur, & mon unique
reine !» On comprend que la premiére et la derniére expressions qualifient la beauté, mais les mots
intercalés interloquent : «des parfums» furent évoqués auparavant ; «rythme» désigne-t-il la poésie?
«lueur» est-il justifié par le «ciel», «le couchant et l'aurore», les «astres», la «chandelle», le
«flambeau»?

Enfin se présente le dernier vers, chute du poéme et qui résume la pensée de Baudelaire : I'adoration
de la beauté est un moyen donné a I'étre humain d’échapper a la laideur du monde, au poids du
temps, a I'ennui (rendus par la succession de compactes diphtongues), d’opposer au spleen un idéal,
le poéme faisant justement partie de la section des “Fleurs du mal” intitulée "Spleen et idéal". Forme
privilégiée de l'idéal, la beauté exerce un role de consolatrice.




Conclusion

Dans "Hymne a la beauté", celle-ci n'est plus la statue froide et austere du sonnet ‘La beauté” : définie
progressivement par 'accumulation d'antithéses qui traduisent le plus souvent la lancinante sensation
d'écartelement de I'ame du poéte entre deux pdles opposés, elle est présentée comme un étre
incertain, paradoxal, ambigu et méme contradictoire, mystérieux, inquiétant, dangereux, mais un étre
fascinant, qui ouvre vers l'infini.

Mais ce poeme de sept quatrains manque de la rigueur et de la concentration du sonnet, et la
démonstration de I'idée s’y fait avec trop de répétitions et de détours quelque peu inutiles.

André Durand

Faites-moi part de vos impressions, de vos questions, de vos suggestions !

Contactez-moi

Peut-étre voudrez-vous accéder a I'ensemble du site :

www.comptoirlitteraire.com



http://www.comptoirlitteraire.ca/new/contact.html
http://www.comptoirlitteraire.ca/

