| M’o (M érnire

www.comptoirlitteraire.com

présente

“’Correspondances”

sonnet de BAUDELAIRE

dans

“’L es fleurs du mal”’
(1857)

La Nature est un temple ou de vivants piliers
Laissent parfois sortir de confuses paroles :
L'homme y passe a travers des foréts de symboles
Qui l'observent avec des regards familiers.

Comme de longs échos qui de loin se confondent
Dans une ténébreuse et profonde unite,

Vaste comme la nuit et comme la clarté,

Les parfums, les couleurs et les sons se réepondent.

Il est des parfums frais comme des chairs d'enfants,
Doux comme les hautbois, verts comme les prairies,
- Et d'autres, corrompus, riches et triomphants,

Ayant I'expansion des choses infinies,
Comme I'ambre, le musc, le benjoin et I'encens,
Qui chantent les transports de I'esprit et des sens.


http://www.comptoirlitteraire.ca/

Analyse

Dans ce sonnet, Baudelaire formula nettement |a loi de I'analogie universelle, qui a toujours été au
fondement de la pensée primitive et de la poésie, et qui veut que, l'univers étant une unité animée, les
formes sensibles, multiples en leur apparence, sont en fait I'écho d'une réalité unique. Pour lui, «Dieu a
proféré le monde comme une complexe et indivisible totalité», et, depuis ce jour, les choses «se sont
toujours exprimées par une analogie réciproque» (dans “Richard Wagner et “Tannhduser” a Paris”). |l
écrivit aussi : «C'est cet admirable, cet immortel instinct du beau qui nous fait considérer la terre et ses
spectacles comme un apercu, comme une correspondance du Ciel.» (dans “Notes nouvelles sur Edgar
Poe”).

Et il définit la_théorie des correspondances selon laquelle, l'univers étant composé d’éléments
analogues, chaque élément d’'un régne (minéral, végétal, animal) correspond a un élément d’un autre
regne, les éléments célestes correspondant a des éléments terrestres, I'étre humain étant une réplique,
a échelle réduite, de l'univers. Mais il ne faut pas lui attribuer cette loi et cette théorie. En effet, déja
pour Platon, les réalités sensibles, matérielles, n’étaient que le reflet des ldées, c’est-a-dire d’'un
monde spirituel. Puis la pensée mystique chrétienne considéra que les formes sensibles, multiples en
apparence, sont, en fait, 'écho d’une réalité unique, et se proposa de retrouver |'unité fondamentale de
l'univers derriere la diversité du multiple. Au ler siécle, pour Philon le Juif, le cosmos et I'étre humain
ont capté quelque chose de divin, qui permet a ce dernier de s’y refléter, et c’est pourquoi ils sont tous
deux des images de Dieu. Au llle siecle, Origéne exposa, dans son livre “Des principes”, une
cosmogonie fondée sur I'idée de I'analogie universelle. Au Ve siécle, saint Cyrille d’Alexandrie estimait
que «ce qui touche notre main est une figure des choses intellectuelles». Au Vle siecle, dans sa
“Théologie mystique”, le pseudo-Denys déclara : «Les choses visibles sont des images lumineuses
des invisibles». Au Xlle siécle, Hugues de Saint-Victor, dans son “Commentariorum in hierarchiam
caelestam”, proclamait : «Tous les objets visibles nous sont offerts de fagons visibles pour éveiller
notre sens symbolique, c'est-a-dire qu'ils nous sont proposés, a travers leur transmission figurée, en
vue d'une signification des objets invisibles.» Au XVle siecle, Cornelius Agrippa considérait que
«chaque monde inférieur est gouverné par un monde supérieur et recoit I'influence de ses forces» ;
que «tout ce qui est en bas est comme ce qui est en haut» ; qu’il existe trois sortes de mondes,
I'élémental (celui des quatre éléments), le céleste (celui des étoiles), l'intellectuel (celui des démons ou
des anges), et chaque inférieur est gouverné par son supérieur, et est influencé par lui ; que la nature
est vivante et imprégnée de la vie et de I'esprit du monde, qu’elle est organisée selon l'analogie et les
correspondances : «Les os ont du rapport avec la terre, la chair avec l'air, I'esprit vital avec le feu, et
les humeurs avec I'eau.» Au XVle siécle encore, Paracelse croyait aux «signatures» ou expressions
extérieures des vertus cachées des choses, au symbolisme primitif des «correspondances» selon
lequel la similitude extérieure de I'aspect d’'une plante avec un organe du corps humain permet de
conclure a une vertu spéciale de la plante «apparentée» a l'organe. Au XVlle siécle, pour Jakob
Boehme, le monde était I'expression de Dieu, et la «loi des signatures» voulait que chaque objet du
monde réel ait une signification cachée, ces signatures interagissant. Au XVllle siecle, l'illuministe
Louis-Claude de Saint-Martin intégra chaque élément concret de l'univers dans un systéme
théosophique a la fois cosmogonique, cosmologique et eschatologique ou chaque donnée était
toujours saisie dans un ensemble des ensembles ; et il définit la démarche analogique et la doctrine
des correspondances. Fut adepte de cette conception le philosophe suédois Swedenborg, pour qui
«I'homme intérieur est le ciel sous sa petite forme» et «le ciel est un grand homme», et qui employa
aussi le mot «correspondance» ; ses ceuvres furent trés lues dans la premiére moitié du XIXe siécle,
Balzac, par exemple, se proclamant swedenborgien. En 1784, dans ‘Les études de la nature”,
Bernardin de Saint-Pierre voulut écrire une histoire générale de la nature ou il affirmait son ordre et son
harmonie, montrait le jeu des «consonances» entre le végétal, I'animal et 'humain. Au début du XIXe
siécle, 'Allemand Schelling tenta de mettre au point un systeme qui réconcilierait la nature et I'esprit,
les deux versants (inconscient et conscient) de I'absolu, ce qui le conduisit a construire sa «philosophie
de lidentité», a émettre cet axiome : «Ce que nous hommons nature est un poéme en des signes
secrets et mystérieux». Mme de Staél reprit cette pensée dans un chapitre de “De I’Allemagne” (1810-
1813) : «L’analogie de chaque partie de l'univers avec I'ensemble est telle que la méme idée se

2



réfléchit constamment du tout dans chaque partie et de chaque partie dans le tout.» (lll, chapitre 10) ;
elle en tirait, de fagon précise, l'idée des correspondances : «Les analogies des divers éléments de la
nature physique entre eux servent a constater la supréme loi de la création, la variété dans I'unité, et
l'unité dans la variété. Qu’y a-t-il de plus étonnant par exemple que le rapport des sons et des formes,
des sons et des couleurs?» Hoffmann, dans ses “Kreisleriana” (1813-1815), écrivit : «Ce n'est pas
seulement en réve et dans le léger délire qui précéde le sommeil, c'est encore éveillé, lorsque
j'entends de la musique, que je trouve une analogie et une réunion intime entre les couleurs, les sons
et les parfums. Il me semble que toutes ces choses ont été engendrées par un méme rayon de lumiére
et qu'elles doivent se réunir en un merveilleux concert. L'odeur des soucis bruns et rouges produit un
effet magique sur ma personne. Elle me fait tomber dans une profonde réverie, et j'entends alors,
comme dans le lointain, les sons graves et profonds du hautbois.» ; dans “Le Sanctus”, il ajouta : «ll
m'a toujours semblé que la nature nous avait placés sur un immense clavier dont nous touchons sans
cesse les cordes.» En 1821, Joseph de Maistre, dans le dixiéme entretien des ‘’Soirées de Saint-
Petersbourg”, déclara : «Tout se rapporte, dans ce monde que nous voyons, a un autre monde que
nous ne voyons pas. Nous vivons [...] au milieu de choses invisibles manifestées visiblement». En
1836, dans “Nature”, I'Etats-Unien Emerson établissait que le monde est symbolique ; qu’une grande
part du discours est métaphorique, parce que la totalité de la nature est une métaphore de I'esprit
humain ; que les lois de la nature morale et celles de la nature physique se répondent comme dans un
miroir : «Le monde visible et le rapport entre ses parties, est le cadran solaire du monde invisible.» En
1839, I'Etats-Unien Christopher Pearse Cranch publia un poéme intitulé “Correspondances”, ou il
invoquait la mystique de Swedenborg. Le poéte francais Esquiros, un ami de Baudelaire qui avait avec
lui des relations assidues, enseignait que «tout est sacramental en ce monde», que «le monde visible
est comme un sacrement», traduisant de préférence cette doctrine en formules qui évoquent une forét
ou un temple ; il aimait & comparer les bois au temple d'Isis, a «une grande église», ou l'arbre «parle a
I'ame des fidéles» (‘’Les chants”, 1841). En 1843, dans ‘Le club des haschischins”, Gautier évogqua un
phénomene provoqué par l'usage du haschich : «J'entendais le bruit des couleurs. Des sons verts,
bleus, jaunes, m'arrivaient par ondes parfaitement distinctes». En 1845, dans ‘Les trois harmonies”,
'abbé Constant publia un poéme intitulé “Correspondances”, oll sous sa plume le monde devenait le
songe de Dieu, «formé de visibles paroles». André Breton allait pouvoir indiquer, dans “Arcane 177, en
1947, que Baudelaire «<emprunta notoirement aux occultistes leur théorie des “correspondances”.

En effet, il est slr que Baudelaire avait lu Swedenborg, dont il adopta I'idée des correspondances sans
toutefois adhérer a la métaphysique qu’elle implique, voyant surtout ses conséquences d'ordre
esthétique, appréciant que cette doctrine permette une interprétation poétique de l'univers. Il avait lu
aussi Hoffmann, et avait cité, dans ‘“Le salon de 1846”, la phrase des “Kreisleriana” sur la
correspondance des parfums, des sons et des couleurs.

Il aurait donc pu avoir composé le sonnet dés 1846. Mais il faut constater que, avant 1855, “Le salon
de 1846” est le seul texte de lui qui porte sur la correspondance des sons, des couleurs et des
parfums, puisque, dans le chapitre “De la couleur”, il évoqua un passage de Hoffmann ou celui-ci
déclara trouver «une analogie et une réunion intime entre les couleurs, les sons et les parfums». Il n'en
avait écrit aucun sur I'analogie universelle. Au contraire, a partir de cette date, ses publications et sa
correspondance se référerent, d'année en année, a cette doctrine, et témoignérent d'une
préoccupation insistante et continuelle. Aussi peut-on penser que la date, non pas certaine, mais
vraisemblable, de composition de “Correspondances” pourrait bien étre fixée aux environs de 1855.
Plus que Le salon de 1846”, c’est son article sur ‘L'exposition universelle de 1855” qui présente des
analogies de pensée et d'expression avec le sonnet : le mot de «correspondance» s'y trouve, dans une
phrase du chapitre intitulé “Méthode de critique” ou il déclara que le professeur d’esthétique est un
barbare «qui a oublié la couleur du ciel, la forme du végétal, le mouvement et I'odeur de I'animalité, et
dont les doigts crispés, paralysés par la plume, ne peuvent plus courir avec agilité sur I'immense
clavier des correspondances.» ; un autre passage, dans la méme page, semble un commentaire du
second quatrain : il y parle de «ces fleurs mystérieuses dont la couleur profonde entre dans I'celil
despotiquement», de ces fruits «dont le golt trompe et déplace les sens, et révéle au palais des idées
qui appartiennent a I'odorat» ; il y évoque tout ce monde d'harmonies nouvelles, qui entrera dans I'étre



humain intelligent, le pénétrera lentement «comme la vapeur d'une étuve aromatisée» ; il considere
qgue, pour les critiques abstraits et systématiques, «tous les types, toutes les idées, toutes les
sensations se confondraient dans une vaste unité, monotone et impersonnelle, immense comme
I'ennui et le néant.» Le 21 janvier 1856, il écrivit au naturaliste Alphonse Toussenel «que l'imagination
est la plus scientifique des facultés, parce que seule elle comprend l'analogie universelle, ou ce qu'une
religion mystique appelle la correspondance». Trois mois plus tard, il fit paraitre sa traduction des
“Histoires extraordinaires” d'Edgar Poe, ou se lit cette phrase : «Le monde matériel [...] est plein
d'analogies exactes avec l'immatériel.» En 1857, il publia les “Nouvelles histoires extraordinaires”, la
préface qu'il y mit contenant cette affirmation : «C'est cet admirable, cet immortel instinct du beau qui
nous fait considérer la terre et ses spectacles comme un apercu, comme une correspondance du ciel.
La soif insatiable de tout ce qui est au-dela, et que révele la vie, est la preuve la plus évidente de notre
immortalité. C’est a la fois par la poésie et a travers la poésie, par et a travers la musique que 'dme
entrevoit les splendeurs situées derriere le tombeau». Il considérait donc que le rble exaltant du poete
est de saisir intuitivement ces mystérieuses correspondances «pour atteindre une part de cette
splendeur» surnaturelle ; d’étre le médiateur entre la nature et les étres humains ; d’étre l'interpréte des
signes, le déchiffreur des symboles qui I'entourent dans la nature extérieure.

Ce probleme de date serait d'importance secondaire si l'interprétation du sonnet ne dépendait de la
solution adoptée. Car, s'il fallait retenir la date de 1846-1847, il faudrait expliquer “Correspondances” a
la lumiére d'Hoffmann et de Balzac, d'Esquiros et de I'abbé Constant, tandis que, si I'on pense au
contraire que Baudelaire composa ces vers autour de 1855, c'est dans sa lettre a Toussenel, dans ses
articles sur Hugo et Gautier, dans ses traductions de Poe, qu’on aura a chercher les éclaircissements
nécessaires.

* % %

Si le poéme est véritablement didactique, le double systéme de correspondances y est illustré par la
forme méme du sonnet. Traditionnellement, dans ce type de poémes, les deux tercets s’opposent aux
deux quatrains. C’est bien ce qui se Vvérifie ici, et ainsi est indiqué le plan de la démonstration : les deux
guatrains vont servir a définir un axiome que les deux tercets vont illustrer.

Examinons le poéme avec plus de précision.

* *x %

Premier quatrain

D’emblée, y est exprimé le principe général d’'une «Nature» (mot doté d’'une majuscule qui lui confere
une signification étendue), d’un univers visible, extérieur, considéré comme distinct de I'univers
invisible, spirituel, ou les choses en apparence inertes sont animées, douées d’une ame, ont un
langage.

Or Baudelaire refusait la nature, considérant qu’elle ne pouvait devenir poétique que si, par le
symbolisme des correspondances, le poete (ou le peintre) la revétait de spiritualité : alors, mais alors
seulement, «la Nature est un temple», mot qui fait donc d’elle le lieu matériel d’'une révélation ou I'étre
humain, en vertu de I'analogie universelle, entre en communication avec le monde spirituel, comme il
le fait dans un bétiment religieux, pourra connaitre l'univers, mais aussi découvrir en lui son
appartenance au monde spirituel. Cette comparaison, pour traduire en langage poétique l'idée de
I'analogie universelle, était traditionnelle ; déja, Montaigne avait noté : «Ce monde est un temple trés
saint, dans lequel 'nomme est introduit pour y contempler des statues, non ouvrées de mortelle main,
mais celles que la divine pensée a faites sensibles : le Soleil, les étoiles, les eaux et la terre pour nous
représenter les intelligibles» ; Chateaubriand avait proclamé dans “Le génie du christianisme” : «Les
foréts ont été les premiers temples de la Divinité, et les hommes ont pris dans les foréts la premiére
idée de l'architecture» ; Lamartine s’était écrié : «Dieu caché, disais-tu, la nature est ton temple !»
Emerson, que Montaigut, un ami de Baudelaire, venait de traduire, appelait I'univers «un temple
d'emblémes, d'images et de commandements de la divinité.» ; I'abbé Constant, dans ‘“La mére de
Dieu” (1844), recourait, lui aussi, a cette image d'un temple dressé a la gloire de son Créateur. Cette
comparaison confére une certaine solennité et une sorte de froideur et de majesté a la Nature.



Ce temple présente de «vivants piliers». L'emploi de I'adjectif «vivants», qui désigne quelque chose
d’animé, pour qualifier «piliers», qui désigne quelque chose d’inanimé puisque les piliers sont
généralement faits de pierre, est surprenant a premiére vue. Mais, avec cette expression, le poéte
réussit a méler inextricablement la Nature et le temple. Et on comprend que I'expression désigne les
arbres, «vivants piliers» entre la terre, ou ils sont profondément enracinés, et le ciel, vers lequel ils sont
tendus, ce qui fait d’eux des agents privilégiés pour les correspondances.

L'enjambement entre le vers 1 et le vers 2 met en relief la surprise de «Laissent parfois sortir de
confuses paroles», qui confirme I'’hypothése des arbres, de la nature, servant d’intermédiaire entre |'au-
dela spirituel et I'étre humain, puisqu’ainsi Baudelaire pourrait avoir fait allusion aux bruissements des
chénes de Dodone, dans la Gréce antique, dont on pensait qu’ils étaient des oracles plus ou moins
obscurs, qu'il fallait traduire, qui étaient émis avec réticence, n’étaient qu’intermittents, d’ou les mots
«Laissent parfois sortir». Et il avait pu lire ces deux vers d’Edgar Poe dans “Al Aaraaf”: «All Nature
speaks, and ev’'n ideal things / Flap shadowy from visionary wings» («Toute la Nature parle, et méme
les choses idéales / Font jaillir des sons ténébreux de leurs ailes visionnaires»), ce rapprochement
n’étant pas négligeable si I'on admet que “Correspondances” peut avoir été écrit vers 1855.

Le troisieme vers de ce quatrain fait entrer dans le décor I'étre humain. Mais il ne fait que passer dans
la nature, dans des «foréts», sans chercher a en comprendre le sens, car les foréts sont denses et
obscures, et, la plupart des étres humains étant passifs, fréquentent la nature sans l'interroger ou sans
comprendre ses signes. Il est confirmé que les «vivants piliers» du «temple» sont bien des arbres
puisqu’ils forment des «foréts». Cette association d’'idées est fondée sur la réalité des cathédrales
gothiques, dont la hauteur des piliers et de la nef s’inspirait en effet des troncs des arbres des foréts.
«Foréts de symboles» montre que I'univers visible n'est qu'un vaste magasin d'images et de signes qui
refletent I'au-dela supra-sensible ou tout est harmonie et unité, car les «symboles» sont des signes
matériels, concrets, fournis par la nature ; qui représentent autre chose en vertu d’une analogie ; qui
peuvent étre porteurs d'une signification abstraite, spirituelle, traduisant la réalité profonde, celle des
causes premieres a l'origine de [l'univers. Toute poésie se nourrit de symboles, mais les
correspondances permettent d’étendre cette symbolisation a I'échelle de I'univers. Le but du poéte est
de chercher dans les «foréts de symboles» ce qui doit donner a sa poésie plus de profondeur et peut-
étre aussi une plus grande spiritualité.

Cependant, les symboles sont souvent peu explicites, et les rimes des vers 2 et 3 établissent d’ailleurs
une analogie entre les «symboles» et les «confuses paroles». Cependant, Baudelaire affirma : «Les
symboles ne sont obscurs que d'une maniére relative, c'est-a-dire selon la pureté, la bonne volonté ou
la clairvoyance native des ames.» (dans “Réflexions sur quelques-uns de mes contemporains”). Ces
qualités sont celles d'un étre privilégié, doué d'une espéce de seconde vue et d'une imagination
extraordinaires, capable d’appréhender la réalité supérieure, spirituelle, capable de comprendre et de
déchiffrer le sens caché de ces «symboles» : le poéte, qui est clairvoyant par nature, prédestiné au
déchiffrement des signes. Et cette idée d’'une multitude de symboles a interpréter allait justement faire
de Baudelaire l'initiateur du mouvement qui allait prendre le nom de symbolisme.

Au vers 4, ces «symboles», personnifiés, «observent» le passant «avec des regards familiers», en fait,
des regards pleins de sympathie, I'univers semblant comprendre I'étre humain, tandis que celui-ci ne le
comprend pas.

Ce premier quatrain présente bien la dualité entre le monde matériel, visible, et le monde immatériel,
invisible, entre la Nature et I'au-dela spirituel, mais aussi le fait que les «symboles» permettent au
poéte de substituer a cette dualité une harmonie et une unité, a les suggérer aux étres humains. Sont
ainsi définies des correspondances verticales.

Deuxiéme quatrain

Aprés la formulation du principe général, Baudelaire passe a un cas particulier, apporte un exemple de
correspondances horizontales, sur le seul plan terrestre cette fois, entre les sensations. Dans son
article sur Hugo (dans “Réflexions sur quelques-uns de mes contemporains” [1861]), ou il allait
s'étendre longuement sur la théorie de I'analogie, il allait rappeler aussi que, aux yeux de Swedenborg,



«tout, forme, mouvement, nombre, couleur, parfum, dans le spirituel comme dans le naturel est
significatif, réciproque, converse, correspondant». Dans ‘“Le poéme du haschich” (1858), il observa
que les sons se revétent de couleurs, et que les couleurs contiennent une musique. Dans “Richard
Wagner et Tannhalser a Paris” (1861), émouvant salut d’'un génie raillé a un autre génie méconnu, il
cita les deux quatrains de “Correspondances”, et en donna le commentaire le plus autorisé : «Ce qui
serait vraiment surprenant, c’est que le son ne plt pas suggérer la couleur, que les couleurs ne
pussent pas donner l'idée d’une mélodie, et que le son et la couleur fussent impropres a traduire des
idées, les choses s’étant toujours exprimées par une analogie réciproque, depuis le jour ou Dieu a
proféré le monde comme une complexe et indivisible totalité.»

Dans le sonnet, cette théorie est synthétisée dans I'axiome du vers 8 pour lequel toute la deuxieme
strophe est construite : «Les parfums, les couleurs et les sons se répondent», ce qui réalise ce qu’'on
appelle une synesthésie, une perception simultanée par plusieurs sens, qui peuvent atteindre en nous
certaines zones profondes, et mettre en mouvement les forces qui y sommeillent. Baudelaire disait
volontiers que la peinture et la musique «réveillent» en nous des souvenirs, des images, et que ces
souvenirs, ces images resurgissent avec leur tonalité et leur coloration originelles.

Pour évoquer ces correspondances, il faut procéder a des comparaisons que permet «linépuisable
fonds de l'universelle analogie» (dans “Réflexions sur quelques-uns de mes contemporains”), et elles
sont nombreuses dans le poéme ou l'on reléve sept fois le mot «comme». Ainsi, le quatrain se
présente comme une longue comparaison.

Le poéte choisit d’abord le domaine de I'ouie, et, comme I'analogie ne s’établit pas d’une facon claire
et nette, il rend cette imprécision par I'image de «longs échos», qui font penser aux «confuses paroles»
du premier quatrain qui ont pu se répercuter dans les «foréts». Ces échos sont «longs» soit parce
qu’ils sont de longue durée, soit parce qu'ils traversent de longues distances ; dans les deux cas, ils
sont si bien fondus les uns dans les autres qu'il n'est plus possible de distinguer leurs sources
individuelles. Les sonorités du vers 5, dont le rythme est ample, sont significatives : se succedent avec
régularité la dureté des «k» («Co», «cho», «con»), la liquidité des «d» («de», «de», «dent») et des «I»
(«longs», «loinx»), la surdité des diphtongues («on», «oin», «onx», «on»), qui sont des vagues de sons
se répercutant sur les parois qui provoquent I'écho. On peut vraiment parler d’harmonie imitative.

Au vers 6, ces «longs échos» sont fondus dans une «ténébreuse et profonde unité». Le substantif
«unité» est un mot-clef du poéme ; c’est I'«unité» de l'univers, due a la compléte analogie entre toutes
ses parties. Cependant, cette unité, définie en recourant au sens de la vue, demeure d’abord
«ténébreuse», obscure, secréte, parce qu’elle est difficile a percevoir, a apprécier, a pénétrer. Elle est
«profonde» car elle s'est faite de loin. Mais cette «ténébreuse et profonde unité» est sans rapport avec
la «vaste unité, monotone et impersonnelle, immense comme l'ennui et le néant.» dont parlait I'article
sur I'Exposition universelle de 1855 : elle en serait en fait plus exactement le contraire, et ce serait un
beau contresens de voir dans cette phrase la preuve que Baudelaire aurait répudié la doctrine des
correspondances. Ce qu'il condamnait, c'était une interprétation d'un univers uniforme qui le définirait a
partir de quelques axiomes abstraits, et méconnaitrait l'infinie variété et la richesse de la vie.

Au vers 7, l'unité est dite «vaste» parce qu’elle s’étend sur toute la Terre, et cette vastitude est
comparée a «la nuit» et a «la clarté», le vers semblant construit sur une dualité et une antithése. En
fait, 'unité couvre autant la partie de la Terre qui est dans 'ombre que celle qui est au soleil, parties qui
se compléetent.

Ainsi, peut étre proclamé I'axiome du vers 8 ou les correspondances horizontales s’établissent entre
trois sens : «Les parfums, les couleurs et les sons se répondent», c’est-a-dire qu'ils s'appellent les uns
les autres, qu’ils communiquent entre eux dans un accord fondamental, une unité des choses. L’idée
de correspondance est rendue aussi par la régularité du rythme et du retour des sonorités (la
succession des diphtongues «ar», «um», «ou», «eur», «0Nn», «on»).

Il est a remarquer que, dans ce quatrain ou il est question de «longs échos», le poéte créa une série
d'échos par la répétition du méme son nasal («longs», «confondent», «profonde», «sons»,
«répondent») et par le triple emploi du mot «comme», qui sert a souligner le theme des
correspondances.



Si, dans les quatrains, Baudelaire présente la théorie des correspondances et de la synesthésie, dans
les tercets, il illustre cette théorie, donne des preuves d'associations spontanées et intuitives entre des
sensations qui sont toutefois choisies dans un seul des trois sens invoqués au vers 8 : I'odorat. Cela
marque l'originalité de Baudelaire par rapport aux romantiques qui n’avaient fait entrer que la notation
des couleurs dans une poésie qui, jusque alors, avait dédaigné de traduire la sensation ; il y fit entrer
celle des odeurs et avec elles celle des images et des idées qu’elles entrainent. Si 'odorat est de tous
les sens le plus grossier, celui qui nous rapproche le plus de I'animal, il est peut-étre aussi le plus
suggestif, parce que c’est celui dont les impressions demeurent le plus étroitement liées aux
circonstances de leur cause, le plus capable de ressusciter en nous le passé. Ce choix s’explique
quand on constate a quel point il se révéla dans I'ensemble de sa poésie comme un olfactif, un
amateur de parfums. Il les considérait comme un des stimulants les plus riches et les plus évocateurs,
ayant pour lui un pouvoir particulier car ils sont a la fois les corps et la négation des corps. Il leur
consacra d’ailleurs une grande place dans ses poémes (voir “Le parfum” [dans “’Un fantéme’], “Le
flacon” et, surtout, “Parfum exotique”, ‘La chevelure” qui sont d'ailleurs de beaux exemples de
«correspondances»). |l fait apparaitre les liens entre des parfums et des qualités morales, en
employant des adjectifs qui s'appliquent a la fois aux deux domaines.

Premier tercet

Les deux premiers vers évoquent des parfums qu’on peut qualifier de bons, qui nous introduisent dans
un monde de pureté et d'innocence : ils sont «frais», «doux», «verts».

En affirmant que la fraicheur d'un parfum peut évoquer la fraicheur des chairs d'enfants, le poete méle
des sensations olfactives et des sensations tactiles et visuelles. Le vers est doté d’'une douceur
veloutée par le frou-frou des trois «f».

Il est encore dit de ces parfums qu’ils sont «doux», c'est-a-dire suaves, délicats. Par une
correspondance entre l'odorat et I'ouie, ils sont appréhendés comme pouvant évoquer la tonalité
nostalgique de la musique des hautbois, instruments dont Hoffmann, toujours dans les “Kreisleriana”,
disait apprécier «les sons graves et profonds», tandis que Balzac se demandait : «Le hautbois n’a-t-il
pas sur tous les esprits le pouvoir d’éveiller des images champétres, ainsi que presque tous les
instruments a vent?» (dans “Massimilla Doni”).

Ce sont peut-étre ces images champétres qui conduisirent Baudelaire a «verts comme les prairies»,
cas ou il réunit une sensation olfactive et une sensation visuelle. Ce vert «des prairies» peut étre
rapproché du «vert paradis des amours enfantines» qu’il évoqua dans le poéme “Moesta et
errabunda”.

Ces deux vers sont donc consacrés aux parfums qui émanent de ce qu’on pourrait appeler «les fleurs
du bien». Mais ils sont bien fades pour le poéte, et, preuve que ce sont plutét «les fleurs du mal» qui lui
plaisent, les bons parfums n’ont méme pas droit a tout le tercet, car, aprés la forte séparation ménagée
par le tiret, le dernier vers est déja voué a d'autres parfums, des parfums d'un registre différent, des
parfums «corrompus, riches et triomphants», répandus par «les fleurs du mal», qui nous font pénétrer
dans les régions du péché. «Corrompus», qui suggére la pourriture, s’oppose a «chairs d’enfants».
«Riches» marque le pouvoir de suggestion. «Triomphant» indique le pouvoir de provoquer une sorte
d'ivresse. On peut se demander si cet écho a «enfants» est moqueur.

Aprés ces trois épithétes, le poéte nous laisse en suspens par un enjambement hardi de strophe a
strophe, une nouveauté dans la poésie du temps.

Deuxiéme tercet

Comme avec ces parfums des «fleurs du mal», les correspondances s'établissent entre le plan le plus
inférieur et un plan trés supérieur, elles ne peuvent étre rendues que par des états d’ame, des idées
morales, qui restent donc plus abstraits, plus mystérieux, plus attirants.

C’est ainsi qu’est évoquée «/'expansion», la faculté de propagation, ce substantif rappelant I'adjectif
«vaste» du second quatrain, et préparant le substantif «transports» du dernier vers. Ce mot est



essentiel pour comprendre la pensée de Baudelaire dans ce sonnet ; il apparut dans son ceuvre a
I'époque des “Paradis artificiels” ou il écrivit : «Le parfum le plus répugnant deviendrait peut-étre un
plaisir s’il était réduit & son minimum de quantité et d'expansion» ; ou encore : «Les vices de I'homme
[...] contiennent la preuve (quand ce ne serait que leur infinie expansion) de son godt de l'infini.» Il
semble que le mot venait de De Quincey, qui disait : «L'opium donne de I'expansion au cceur» ; qui
parlait de «I'expansion donnée par I'opium», et I'expliquait par le fait que, grace a lui, «le sentiment de
I'espace et plus tard le sentiment de la durée» sont tous deux «excessivement augmentés». Théophile
Gautier allait écrire dans “Avatar” (1856) que certains ravissements sont obtenus par «une expansion
de I'ame». Le mot figura également dans ‘Les petits poémes en prose”, c'est-a-dire dans la méme
période de I'ceuvre de Baudelaire. Le sens du mot est renforcé par la diérése «si-on» qu’on doit faire
pour que le vers ait ses douze pieds.

Cette «expansion» étant celle «des choses infinies», est donc sans limites, s’étend vers un au-dela.

Le vers treize cite certains de ces parfums «corrompus, riches et triomphants». Des énumérations de
parfums ont été proposées pour source de ce vers, comme celle qu’'on trouve dans ce passage de
“Dina la belle juive” de Petrus Borel : «Elle se chargeait des fleurs les plus odorantes, elle s'entourait
de vases pleins de syringa, de jasmin, de verveine, de roses, de lys, de tubéreuses, elle faisait fumer
de I'encens, du benjoin ; elle épandait autour d'elle de I'ambre, du cinnamome, du storax, du musc.»
Les parfums choisis par Baudelaire, lourds et sensuels, sont tous exotiques. Leurs noms sont
remarquables par leur musique (surtout par la répétition des voyelles nasales prolongées qui ont une
gualité expansive et sensuelle). On peut remarquer que les deux premiers, «l'ambre, le musc», sont
d’'origine animale et facilement répugnants, donc «corrompus», mais incitent a la sensualité ; tandis
que les deux autres, «le benjoin et I'encens», sont d'origine végétale, favorisent la spiritualité, sont
employés dans les cérémonies religieuses, rappellent donc le «temple» du premier quatrain, sont donc
«riches et triomphants».

Ces parfums, qu'’ils soient animaux ou végétaux, «chantent les transportsy», c’est-a-dire I'excitation,
I'exaltation ; sont capables d'enlever I'étre humain a sa condition habituelle pour le projeter dans une
sorte d'extase qui crée en lui momentanément I'unité qu'il recherche. Il faut remarquer que, par un
chiasme significatif, les noms des parfums animaux et les «sens» qu’ils excitent, enferment les noms
des parfums végétaux et «l'esprit» qu’ils exaltent. Licence poétique, les rimes des vers 13 et 14 ne sont
gue pour I'ceil. Le mouvement d’extase et le sentiment de plénitude du dernier vers, qui est la chute du
sonnet, sont rendus par I'équilibre parfait de I'alexandrin (3/3/3/ 3).

* k%

Dans ce sonnet des “Correspondances”, un des poémes des “Fleurs du mal” les plus célébres et les
plus commentés, qui avait été placé a la quatrieme place du recueil dont il est le véritable texte
inaugural, Baudelaire exposait, dans les quatrains, I'idée de I'existence de correspondances verticales
entre le matériel et le spirituel, et, surtout, de correspondances horizontales entre les données des
divers sens (d’'ou lI'axiome «Les parfums, les couleurs et les sons se répondent»), qui révélent
«l'universelle analogie», le mot «comme» apparaissant, de fagon significative, sept fois. Puis, dans les
tercets, il se consacra a la célébration de la puissance des seuls parfums, les bons et, surtout, les
«COrrompus»

Et il sut le faire en déroulant une musique majestueuse et incantatoire, en prouvant que la langue
poétique ayant a sa base la comparaison et la métaphore, et s'adressant a la sensibilité, est seule
capable de «chanter les transports de I'esprit et des sens».

Il indiquait ainsi que la tdche du vrai poéte, qui était pour lui «un traducteur, un déchiffreur», devenait
alors de dévoiler, pour les lecteurs a qui manque son sens divinatoire, cette harmonie essentielle de
toutes choses, cette unité dans les correspondances.

[l montra encore que ces correspondances donnent accés a la connaissance des mystéres du monde
par une démarche intuitive et analogique et non rationnelle et logique ; qu’elles entrainent une
plénitude de I'existence puisqu’elles réalisent la fusion de I'expérience sensuelle et de I'expérience
spirituelle.



Le sonnet passe, a juste titre, pour étre I'une des expressions concertées de la poétique de Baudelaire,
pour étre un véritable «art poétique». Mais ce serait une erreur de vouloir réduire la conception qu'il se
faisait de son art aux seuls termes employés ici.

On constate que Baudelaire, méme s'il condamna «/’art philosophique», dans ce poeme, révéla, dans
un symbolisme transparent, un substrat intellectuel ; montra un cété didactique, exposa une idée d’'un
ton de précheur, ce qui d’ailleurs fait diminuer le tonus poétique.

Cependant, cette idée des correspondances sensibles allait révolutionner I'expression poétique. En
invitant a chercher le sens caché derriére les apparences sensibles, matérielles, elle ouvrit la voie a la
poésie symboliste qui ne voyait dans le réel que le reflet d’'une réalité supérieure : les principes, les
causes qui régissent le monde.

André Durand

Faites-moi part de vos impressions, de vos questions, de vos suggestions !

Contactez-moi

Peut-étre voudrez-vous accéder a I'ensemble du site :

www.comptoirlitteraire.com



http://www.comptoirlitteraire.ca/new/contact.html
http://www.comptoirlitteraire.ca/

