
 1 

 
www.comptoirlitteraire.com 

 

présente 

 
‘’Correspondances’’ 

 
sonnet de BAUDELAIRE 

 

dans 
 

‘’Les fleurs du mal’’ 
(1857) 

 
     
                            La Nature est un temple où de vivants piliers 
   Laissent parfois sortir de confuses paroles : 
   L'homme y passe à travers des forêts de symboles 
           Qui l'observent avec des regards familiers. 
 
   Comme de longs échos qui de loin se confondent 
   Dans une ténébreuse et profonde unité, 
   Vaste comme la nuit et comme la clarté, 
   Les parfums, les couleurs et les sons se répondent. 
 
   Il est des parfums frais comme des chairs d'enfants, 
   Doux comme les hautbois, verts comme les prairies, 
   - Et d'autres, corrompus, riches et triomphants, 
 
   Ayant l'expansion des choses infinies, 
   Comme l'ambre, le musc, le benjoin et l'encens, 
   Qui chantent les transports de l'esprit et des sens. 
 

 

http://www.comptoirlitteraire.ca/


 2 

Analyse 
 
Dans ce sonnet, Baudelaire formula nettement la loi de I'analogie universelle, qui a toujours été au 
fondement de la pensée primitive et de la poésie, et qui veut que, l'univers étant une unité animée, les 
formes sensibles, multiples en leur apparence, sont en fait l'écho d'une réalité unique. Pour lui, «Dieu a 
proféré le monde comme une complexe et indivisible totalité», et, depuis ce jour, les choses «se sont 
toujours exprimées par une analogie réciproque» (dans ‘’Richard Wagner et ‘’Tannhäuser’’ à Paris’’). Il 
écrivit aussi : «C'est cet admirable, cet immortel instinct du beau qui nous fait considérer la terre et ses 
spectacles comme un aperçu, comme une correspondance du Ciel.» (dans ‘’Notes nouvelles sur Edgar 
Poe’’). 
Et il définit la théorie des correspondances selon laquelle, l’univers étant composé d’éléments 
analogues, chaque élément d’un règne (minéral, végétal, animal) correspond à un élément d’un autre 
règne, les éléments célestes correspondant à des éléments terrestres, l'être humain étant une réplique, 
à échelle réduite, de l'univers. Mais il ne faut pas lui attribuer cette loi et cette théorie. En effet, déjà 
pour Platon, les réalités sensibles, matérielles, n’étaient que le reflet des Idées, c’est-à-dire d’un 
monde spirituel. Puis la pensée mystique chrétienne considéra que les formes sensibles, multiples en 
apparence, sont, en fait, l’écho d’une réalité unique, et se proposa de retrouver l'unité fondamentale de 
l'univers derrière la diversité du multiple. Au Ier siècle, pour Philon le Juif, le cosmos et l’être humain 
ont capté quelque chose de divin, qui permet à ce dernier de s’y refléter, et c’est pourquoi ils sont tous 
deux des images de Dieu. Au IIIe siècle, Origène exposa, dans son livre ‘’Des principes’’, une 
cosmogonie fondée sur l’idée de l’analogie universelle. Au Ve siècle, saint Cyrille d’Alexandrie estimait 
que «ce qui touche notre main est une figure des choses intellectuelles». Au VIe siècle, dans sa 
‘’Théologie mystique’’, le pseudo-Denys déclara : «Les choses visibles sont des images lumineuses 
des invisibles». Au XIIe siècle, Hugues de Saint-Victor, dans son ‘’Commentariorum in hierarchiam 
caelestam’’, proclamait : «Tous les objets visibles nous sont offerts de façons visibles pour éveiller 
notre sens symbolique, c'est-à-dire qu'ils nous sont proposés, à travers leur transmission figurée, en 
vue d'une signification des objets invisibles.» Au XVIe siècle, Cornelius Agrippa considérait que 
«chaque monde inférieur est gouverné par un monde supérieur et reçoit l'influence de ses forces» ; 
que «tout ce qui est en bas est comme ce qui est en haut» ; qu’il existe trois sortes de mondes, 
l'élémental (celui des quatre éléments), le céleste (celui des étoiles), l'intellectuel (celui des démons ou 
des anges), et chaque inférieur est gouverné par son supérieur, et est influencé par lui ; que la nature 
est vivante et imprégnée de la vie et de l'esprit du monde, qu’elle est organisée selon l'analogie et les 
correspondances : «Les os ont du rapport avec la terre, la chair avec l'air, l'esprit vital avec le feu, et 
les humeurs avec l'eau.» Au XVIe siècle encore, Paracelse croyait aux «signatures» ou expressions 
extérieures des vertus cachées des choses, au symbolisme primitif des «correspondances» selon 
lequel la similitude extérieure de l’aspect d’une plante avec un organe du corps humain permet de 
conclure à une vertu spéciale de la plante «apparentée» à l’organe. Au XVIIe siècle, pour Jakob 
Boehme, le monde était l’expression de Dieu, et la «loi des signatures» voulait que chaque objet du 
monde réel ait une signification cachée, ces signatures interagissant. Au XVIIIe siècle, l'illuministe 
Louis-Claude de Saint-Martin intégra chaque élément concret de l’univers dans un système 
théosophique à la fois cosmogonique, cosmologique et eschatologique où chaque donnée était 
toujours saisie dans un ensemble des ensembles ; et il définit la démarche analogique et la doctrine 
des correspondances. Fut adepte de cette conception le philosophe suédois Swedenborg, pour qui 
«l'homme intérieur est le ciel sous sa petite forme» et «le ciel est un grand homme», et qui employa 
aussi le mot «correspondance» ; ses œuvres furent très lues dans la première moitié du XIXe siècle, 
Balzac, par exemple, se proclamant swedenborgien. En 1784, dans ‘’Les études de la nature’’, 
Bernardin de Saint-Pierre voulut écrire une histoire générale de la nature où il affirmait son ordre et son 
harmonie, montrait le jeu des «consonances» entre le végétal, l’animal et l’humain. Au début du XIXe 
siècle, l’Allemand Schelling tenta de mettre au point un système qui réconcilierait la nature et l'esprit, 
les deux versants (inconscient et conscient) de l'absolu, ce qui le conduisit à construire sa «philosophie 
de l'identité», à émettre cet axiome : «Ce  que nous nommons nature est un poème en des signes 
secrets et mystérieux». Mme de Staël reprit cette pensée dans un chapitre de ‘’De l’Allemagne’’ (1810-
1813) : «L’analogie de chaque partie de I'univers avec I'ensemble est telle que la même idée se 



 3 

réfléchit constamment du tout dans chaque partie et de chaque partie dans le tout.» (III, chapitre 10) ; 
elle en tirait, de façon précise, l'idée des correspondances : «Les analogies des divers éléments de la 
nature physique entre eux servent à constater la suprême loi de la création, la variété dans I'unité, et 
I'unité dans la variété. Qu’y a-t-il de plus étonnant par exemple que le rapport des sons et des formes, 
des sons et des couleurs?» Hoffmann, dans ses ‘’Kreisleriana’’ (1813-1815), écrivit : «Ce n'est pas 
seulement en rêve et dans le léger délire qui précède le sommeil, c'est encore éveillé, lorsque 
j'entends de la musique, que je trouve une analogie et une réunion intime entre les couleurs, les sons 
et les parfums. Il me semble que toutes ces choses ont été engendrées par un même rayon de lumière 
et qu'elles doivent se réunir en un merveilleux concert. L'odeur des soucis bruns et rouges produit un 
effet magique sur ma personne. Elle me fait tomber dans une profonde rêverie, et j'entends alors, 
comme dans le lointain, les sons graves et profonds du hautbois.» ; dans ‘’Le Sanctus’’, il ajouta : «Il 
m'a toujours semblé que la nature nous avait placés sur un immense clavier dont nous touchons sans 
cesse les cordes.» En 1821, Joseph de Maistre, dans le dixième entretien des ‘’Soirées de Saint-
Petersbourg’’, déclara : «Tout se rapporte, dans ce monde que nous voyons, à un autre monde que 
nous ne voyons pas. Nous vivons [...] au milieu de choses invisibles manifestées visiblement». En 
1836, dans ‘’Nature’’, l’États-Unien Emerson établissait que le monde est symbolique ; qu’une grande 
part du discours est métaphorique, parce que la totalité de la nature est une métaphore de l’esprit 
humain ; que les lois de la nature morale et celles de la nature physique se répondent comme dans un 
miroir : «Le monde visible et le rapport entre ses parties, est le cadran solaire du monde invisible.» En 
1839, l’États-Unien Christopher Pearse Cranch publia un poème intitulé ‘’Correspondances’’, où il 
invoquait la mystique de Swedenborg. Le poète français Esquiros, un ami de Baudelaire qui avait avec 
lui des relations assidues, enseignait que «tout est sacramental en ce monde», que «le monde visible 
est comme un sacrement», traduisant de préférence cette doctrine en formules qui évoquent une forêt 
ou un temple ; il aimait à comparer les bois au temple d'Isis, à «une grande église», où l'arbre «parle à 
l'âme des fidèles» (‘’Les chants’’, 1841). En 1843, dans ‘’Le club des haschischins’’, Gautier évoqua un 
phénomène provoqué par l'usage du haschich : «J'entendais le bruit des couleurs. Des sons verts, 
bleus, jaunes, m'arrivaient par ondes parfaitement distinctes». En 1845, dans ‘’Les trois harmonies’’, 
l’abbé Constant publia un poème intitulé ‘’Correspondances’’, où sous sa plume le monde devenait le 
songe de Dieu, «formé de visibles paroles». André Breton allait pouvoir indiquer, dans ‘’Arcane 17’’, en 
1947, que Baudelaire «emprunta notoirement aux occultistes leur théorie des ‘’correspondances’’». 
 
En effet, il est sûr que Baudelaire avait lu Swedenborg, dont il adopta l’idée des correspondances sans 
toutefois adhérer à la métaphysique qu’elle implique, voyant surtout ses conséquences d'ordre 
esthétique, appréciant que cette doctrine permette une interprétation poétique de l'univers. Il avait lu 
aussi Hoffmann, et avait cité, dans ‘’Le salon de 1846’’, la phrase des ‘’Kreisleriana’’ sur la 
correspondance des parfums, des sons et des couleurs.  
Il aurait donc pu avoir composé le sonnet dès 1846. Mais il faut constater que, avant 1855, ’’Le salon 
de 1846’’ est le seul texte de lui qui porte sur la correspondance des sons, des couleurs et des 
parfums, puisque, dans le chapitre ‘’De la couleur’’, il évoqua un passage de Hoffmann où celui-ci 
déclara trouver «une analogie et une réunion intime entre les couleurs, les sons et les parfums». Il n'en 
avait écrit aucun sur I'analogie universelle. Au contraire, à partir de cette date, ses publications et sa 
correspondance se référèrent, d'année en année, à cette doctrine, et témoignèrent d'une 
préoccupation insistante et continuelle. Aussi peut-on penser que la date, non pas certaine, mais 
vraisemblable, de composition de ‘’Correspondances’’ pourrait bien être fixée aux environs de 1855. 
Plus que ’Le salon de 1846’’, c’est son article sur ‘’L'exposition universelle de 1855’’ qui présente des 
analogies de pensée et d'expression avec le sonnet : le mot de «correspondance» s'y trouve, dans une 
phrase du chapitre intitulé ‘’Méthode de critique’’ où il déclara que le professeur d’esthétique est un 
barbare «qui a oublié Ia couleur du ciel, la forme du végétal, le mouvement et l'odeur de I'animalité, et 
dont les doigts crispés, paralysés par la plume, ne peuvent plus courir avec agilité sur I'immense 
clavier des correspondances.» ; un autre passage, dans la même page, semble un commentaire du 
second quatrain : il y parle de «ces fleurs mystérieuses dont la couleur profonde entre dans l'œil 
despotiquement», de ces fruits «dont le goût trompe et déplace les sens, et révèle au palais des idées 
qui appartiennent à I'odorat» ; il y évoque tout ce monde d'harmonies nouvelles, qui entrera dans I’être 



 4 

humain intelligent, le pénétrera lentement «comme la vapeur d'une étuve aromatisée» ; il considère 
que, pour les critiques abstraits et systématiques, «tous les types, toutes les idées, toutes les 
sensations se confondraient dans une vaste unité, monotone et impersonnelle, immense comme 
l'ennui et le néant.» Le 21 janvier 1856, il écrivit au naturaliste Alphonse Toussenel «que l'imagination 
est la plus scientifique des facultés, parce que seule elle comprend l'analogie universelle, ou ce qu'une 
religion mystique appelle la correspondance». Trois mois plus tard, il fit paraître sa traduction des 
‘’Histoires extraordinaires’’ d'Edgar Poe, où se lit cette phrase : «Le monde matériel [...] est plein 
d'analogies exactes avec I'immatériel.» En 1857, il publia les ‘’Nouvelles histoires extraordinaires’’, la 
préface qu'il y mit contenant cette affirmation : «C'est cet admirable, cet immortel instinct du beau qui 
nous fait considérer la terre et ses spectacles comme un aperçu, comme une correspondance du ciel. 
La soif insatiable de tout ce qui est au-delà, et que révèle la vie, est la preuve la plus évidente de notre 
immortalité. C’est à la fois par la poésie et à travers la poésie, par et à travers la musique que l’âme 
entrevoit les splendeurs situées derrière le tombeau». Il considérait donc que le rôle exaltant du poète 
est de saisir intuitivement ces mystérieuses correspondances «pour atteindre une part de cette 
splendeur» surnaturelle ; d’être le médiateur entre la nature et les êtres humains ; d’être l’interprète des 
signes, le déchiffreur des symboles qui I'entourent dans la nature extérieure. 
Ce problème de date serait d'importance secondaire si l'interprétation du sonnet ne dépendait de la 
solution adoptée. Car, s'il fallait retenir la date de 1846-1847, il faudrait expliquer ‘’Correspondances’’ à 
la lumière d'Hoffmann et de Balzac, d'Esquiros et de l'abbé Constant, tandis que, si I'on pense au 
contraire que Baudelaire composa ces vers autour de 1855, c'est dans sa lettre à Toussenel, dans ses 
articles sur Hugo et Gautier, dans ses traductions de Poe, qu’on aura à chercher les éclaircissements 
nécessaires. 
 

* * * 
Si le poème est véritablement didactique, le double système de correspondances y est illustré par la 
forme même du sonnet. Traditionnellement, dans ce type de poèmes, les deux tercets s’opposent aux 
deux quatrains. C’est bien ce qui se vérifie ici, et ainsi est indiqué le plan de la démonstration : les deux 
quatrains vont servir à définir un axiome que les deux tercets vont illustrer. 
Examinons le poème avec plus de précision. 
 

* * * 
Premier quatrain 
 
D’emblée, y est exprimé le principe général d’une «Nature» (mot doté d’une majuscule qui lui confère 
une signification étendue), d’un univers visible, extérieur, considéré comme distinct de I'univers 
invisible, spirituel, où les choses en apparence inertes sont animées, douées d’une âme, ont un 
langage. 
Or Baudelaire refusait la nature, considérant qu’elle ne pouvait devenir poétique que si, par le 
symbolisme des correspondances, le poète (ou le peintre) la revêtait de spiritualité : alors, mais alors 
seulement, «la Nature est un temple», mot qui fait donc d’elle le lieu matériel d’une révélation où l’être 
humain, en vertu de l’analogie universelle, entre en communication avec le monde spirituel, comme il 
le fait dans un bâtiment religieux, pourra connaître l'univers, mais aussi découvrir en lui son 
appartenance au monde spirituel. Cette comparaison, pour traduire en langage poétique l'idée de 
I'analogie universelle, était traditionnelle ; déjà, Montaigne avait noté : «Ce monde est un temple très 
saint, dans lequel l'homme est introduit pour y contempler des statues, non ouvrées de mortelle main, 
mais celles que la divine pensée a faites sensibles : le Soleil, les étoiles, les eaux et la terre pour nous 
représenter les intelligibles» ; Chateaubriand avait proclamé dans ‘’Le génie du christianisme’’ : «Les 
forêts ont été les premiers temples de la Divinité, et les hommes ont pris dans les forêts la première 
idée de l'architecture» ; Lamartine s’était écrié : «Dieu caché, disais-tu, la nature est ton temple !» 
Emerson, que Montaigut, un ami de Baudelaire, venait de traduire, appelait l'univers «un temple 
d'emblèmes, d'images et de commandements de la divinité.» ; l'abbé Constant, dans ‘’La mère de 
Dieu’’ (1844), recourait, lui aussi, à cette image d’un temple dressé à la gloire de son Créateur. Cette 
comparaison confère une certaine solennité et une sorte de froideur et de majesté à la Nature.  



 5 

Ce temple présente de «vivants piliers». L'emploi de l’adjectif «vivants», qui désigne quelque chose 
d’animé, pour qualifier «piliers», qui désigne quelque chose d’inanimé puisque les piliers sont 
généralement faits de pierre, est surprenant à première vue. Mais, avec cette expression, Ie poète 
réussit à mêler inextricablement la Nature et le temple. Et on comprend que l’expression désigne les 
arbres, «vivants piliers» entre la terre, où ils sont profondément enracinés, et le ciel, vers lequel ils sont 
tendus, ce qui fait d’eux des agents privilégiés pour les correspondances. 
L'enjambement entre le vers 1 et le vers 2 met en relief la surprise de «Laissent parfois sortir de 
confuses paroles», qui confirme l’hypothèse des arbres, de la nature, servant d’intermédiaire entre I'au-
delà spirituel et I'être humain, puisqu’ainsi Baudelaire pourrait avoir fait allusion aux bruissements des 
chênes de Dodone, dans la Grèce antique, dont on pensait qu’ils étaient des oracles plus ou moins 
obscurs, qu’il fallait traduire, qui étaient émis avec réticence, n’étaient qu’intermittents, d’où les mots 
«Laissent parfois sortir». Et il avait pu lire ces deux vers d’Edgar Poe dans “Al Aaraaf”: «All Nature 
speaks, and ev’n ideal things / Flap shadowy from visionary wings» («Toute la Nature parle, et même 
les choses idéales / Font jaillir des sons ténébreux de leurs ailes visionnaires»), ce rapprochement 
n’étant pas négligeable si I'on admet que ‘’Correspondances’’ peut avoir été écrit vers 1855. 
Le troisième vers de ce quatrain fait entrer dans le décor I'être humain. Mais il ne fait que passer dans 
la nature, dans des «forêts», sans chercher à en comprendre le sens, car les forêts sont denses et 
obscures, et, la plupart des êtres humains étant passifs, fréquentent la nature sans I'interroger ou sans 
comprendre ses signes. Il est confirmé que les «vivants piliers» du «temple» sont bien des arbres 
puisqu’ils forment des «forêts». Cette association d’idées est fondée sur la réalité des cathédrales 
gothiques, dont la hauteur des piliers et de la nef s’inspirait en effet des troncs des arbres des forêts. 
«Forêts de symboles» montre que I'univers visible n'est qu'un vaste magasin d'images et de signes qui 
reflètent I'au-delà supra-sensible où tout est harmonie et unité, car les «symboles» sont des signes 
matériels, concrets, fournis par la nature ; qui représentent autre chose en vertu d’une analogie ; qui 
peuvent être porteurs d'une signification abstraite, spirituelle, traduisant la réalité profonde, celle des 
causes premières à l'origine de l'univers. Toute poésie se nourrit de symboles, mais les 
correspondances permettent d’étendre cette symbolisation à l’échelle de l’univers. Le but du poète est 
de chercher dans les «forêts de symboles» ce qui doit donner à sa poésie plus de profondeur et peut-
être aussi une plus grande spiritualité. 
Cependant, les symboles sont souvent peu explicites, et les rimes des vers 2 et 3 établissent d’ailleurs 
une analogie entre les «symboles» et les «confuses paroles». Cependant, Baudelaire affirma : «Les 
symboles ne sont obscurs que d'une manière relative, c'est-à-dire selon la pureté, la bonne volonté ou 
la clairvoyance native des âmes.» (dans ‘’Réflexions sur quelques-uns de mes contemporains’’). Ces 
qualités sont celles d’un être privilégié, doué d'une espèce de seconde vue et d'une imagination 
extraordinaires, capable d’appréhender la réalité supérieure, spirituelle, capable de comprendre et de 
déchiffrer le sens caché de ces «symboles» : le poète, qui est clairvoyant par nature, prédestiné au 
déchiffrement des signes. Et cette idée d’une multitude de symboles à interpréter allait justement faire 
de Baudelaire l’initiateur du mouvement qui allait prendre le nom de symbolisme. 
Au vers 4, ces «symboles», personnifiés, «observent» le passant «avec des regards familiers», en fait, 
des regards pleins de sympathie, I'univers semblant comprendre I'être humain, tandis que celui-ci ne le 
comprend pas.  
 
Ce premier quatrain présente bien la dualité entre le monde matériel, visible, et Ie monde immatériel, 
invisible, entre la Nature et I'au-delà spirituel, mais aussi le fait que les «symboles» permettent au 
poète de substituer à cette dualité une harmonie et une unité, à les suggérer aux êtres humains. Sont 
ainsi définies des correspondances verticales. 
 
Deuxième quatrain 
 
Après la formulation du principe général, Baudelaire passe à un cas particulier, apporte un exemple de 
correspondances horizontales, sur le seul plan terrestre cette fois, entre les sensations. Dans son 
article sur Hugo (dans ‘’Réflexions sur quelques-uns de mes contemporains’’ [1861]), où il allait 
s'étendre longuement sur la théorie de I'analogie, il allait rappeler aussi que, aux yeux de Swedenborg, 



 6 

«tout, forme, mouvement, nombre, couleur, parfum, dans le spirituel comme dans le naturel est 
significatif, réciproque, converse, correspondant». Dans ‘’Le poème du haschich’’ (1858), il observa 
que les sons se revêtent de couleurs, et que les couleurs contiennent une musique. Dans ‘’Richard 
Wagner et Tannhaüser à Paris’’ (1861), émouvant salut d’un génie raillé à un autre génie méconnu, il 
cita les deux quatrains de ‘’Correspondances’’, et en donna le commentaire le plus autorisé : «Ce qui 
serait vraiment surprenant, c’est que le son ne pût pas suggérer la couleur, que les couleurs ne 
pussent pas donner l’idée d’une mélodie, et que le son et la couleur fussent impropres à traduire des 
idées, les choses s’étant toujours exprimées par une analogie réciproque, depuis le jour où Dieu a 
proféré le monde comme une complexe et indivisible totalité.» 
 
Dans le sonnet, cette théorie est synthétisée dans l’axiome du vers 8 pour lequel toute la deuxième 
strophe est construite : «Les parfums, les couleurs et les sons se répondent», ce qui réalise ce qu’on 
appelle une synesthésie, une perception simultanée par plusieurs sens, qui peuvent atteindre en nous 
certaines zones profondes, et mettre en mouvement les forces qui y sommeillent. Baudelaire disait 
volontiers que la peinture et la musique «réveillent» en nous des souvenirs, des images, et que ces 
souvenirs, ces images resurgissent avec leur tonalité et leur coloration originelles. 
 
Pour évoquer ces correspondances, il faut procéder à des comparaisons que permet «l’inépuisable 
fonds de l’universelle analogie» (dans ‘’Réflexions sur quelques-uns de mes contemporains’’), et elles 
sont nombreuses dans le poème où l’on relève sept fois le mot «comme». Ainsi, le quatrain se 
présente comme une longue comparaison. 
Le poète choisit d’abord le domaine de l’ouïe, et, comme l’analogie ne s’établit pas d’une façon claire 
et nette, il rend cette imprécision par l’image de «longs échos», qui font penser aux «confuses paroles» 
du premier quatrain qui ont pu se répercuter dans les «forêts». Ces échos sont «longs» soit parce 
qu’ils sont de longue durée, soit parce qu’ils traversent de longues distances ; dans les deux cas, ils 
sont si bien fondus les uns dans les autres qu'il n'est plus possible de distinguer leurs sources 
individuelles. Les sonorités du vers 5, dont le rythme est ample, sont significatives : se succèdent avec 
régularité la dureté des «k» («Co», «cho», «con»), la liquidité des «d» («de», «de», «dent») et des «l» 
(«longs», «loin»), la surdité des diphtongues («on», «oin», «on», «on»), qui sont des vagues de sons 
se répercutant sur les parois qui provoquent l’écho. On peut vraiment parler d’harmonie imitative. 
Au vers 6, ces «longs échos» sont fondus dans une «ténébreuse et profonde unité». Le substantif 
«unité» est un mot-clef du poème ; c’est l'«unité» de l'univers, due à la complète analogie entre toutes 
ses parties. Cependant, cette unité, définie en recourant au sens de la vue, demeure d’abord 
«ténébreuse», obscure, secrète, parce qu’elle est difficile à percevoir, à apprécier, à pénétrer. Elle est 
«profonde» car elle s'est faite de loin. Mais cette «ténébreuse et profonde unité» est sans rapport avec 
la «vaste unité, monotone et impersonnelle, immense comme l'ennui et le néant.» dont parlait l'article 
sur I'Exposition universelle de 1855 : elle en serait en fait plus exactement le contraire, et ce serait un 
beau contresens de voir dans cette phrase la preuve que Baudelaire aurait répudié la doctrine des 
correspondances. Ce qu'il condamnait, c'était une interprétation d'un univers uniforme qui le définirait à 
partir de quelques axiomes abstraits, et méconnaîtrait l'infinie variété et la richesse de la vie.  
Au vers 7, l’unité est dite «vaste» parce qu’elle s’étend sur toute la Terre, et cette vastitude est 
comparée à «la nuit» et à «Ia clarté», le vers semblant construit sur une dualité et une antithèse. En 
fait, l’unité couvre autant la partie de la Terre qui est dans l’ombre que celle qui est au soleil, parties qui 
se complètent. 
Ainsi, peut être proclamé l’axiome du vers 8 où les correspondances horizontales s’établissent entre  
trois sens : «Les parfums, les couleurs et les sons se répondent», c’est-à-dire qu’ils s'appellent les uns 
les autres, qu’ils communiquent entre eux dans un accord fondamental, une unité des choses. L’idée 
de correspondance est rendue aussi par la régularité du rythme et du retour des sonorités (la 
succession des diphtongues «ar», «um», «ou», «eur», «on», «on»).  
Il est à remarquer que, dans ce quatrain où il est question de «longs échos», Ie poète créa une série 
d'échos par la répétition du même son nasal («longs», «confondent», «profonde», «sons», 
«répondent») et par le triple emploi du mot «comme», qui sert à souligner le thème des 
correspondances.  



 7 

 
Si, dans les quatrains, Baudelaire présente Ia théorie des correspondances et de la synesthésie, dans 
les tercets, il illustre cette théorie, donne des preuves d'associations spontanées et intuitives entre des 
sensations qui sont toutefois choisies dans un seul des trois sens invoqués au vers 8 : l’odorat. Cela 
marque l’originalité de Baudelaire par rapport aux romantiques qui n’avaient fait entrer que la notation 
des couleurs dans une poésie qui, jusque alors, avait dédaigné de traduire la sensation ; il y fit entrer 
celle des odeurs et avec elles celle des images et des idées qu’elles entraînent. Si l’odorat est de tous 
les sens le plus grossier, celui qui nous rapproche le plus de l’animal, il est peut-être aussi le plus 
suggestif, parce que c’est celui dont les impressions demeurent le plus étroitement liées aux 
circonstances de leur cause, le plus capable de ressusciter en nous le passé. Ce choix s’explique 
quand on constate à quel point il se révéla dans l’ensemble de sa poésie comme un olfactif, un 
amateur de parfums. Il les considérait comme un des stimulants les plus riches et les plus évocateurs, 
ayant pour lui un pouvoir particulier car ils sont à la fois les corps et la négation des corps. Il leur 
consacra d’ailleurs une grande place dans ses poèmes (voir “Le parfum” [dans ‘’Un fantôme’’], “Le 
flacon” et, surtout, “Parfum exotique”, ‘’La chevelure’’ qui sont d’ailleurs de beaux exemples de 
«correspondances»). Il fait apparaître les liens entre des parfums et des qualités morales, en 
employant des adjectifs qui s'appliquent à la fois aux deux domaines.  
 
Premier tercet 
 
Les deux premiers vers évoquent des parfums qu’on peut qualifier de bons, qui nous introduisent dans 
un monde de pureté et d'innocence : ils sont «frais», «doux», «verts».  
En affirmant que la fraîcheur d'un parfum peut évoquer la fraîcheur des chairs d'enfants, le poète mêle 
des sensations olfactives et des sensations tactiles et visuelles. Le vers est doté d’une douceur 
veloutée par le frou-frou des trois «f».  
Il est encore dit de ces parfums qu’ils sont «doux», c’est-à-dire suaves, délicats. Par une 
correspondance entre l’odorat et l’ouïe, ils sont appréhendés comme pouvant évoquer Ia tonalité 
nostalgique de la musique des hautbois, instruments dont Hoffmann, toujours dans les ‘’Kreisleriana’’, 
disait apprécier «les sons graves et profonds», tandis que Balzac  se demandait : «Le hautbois n’a-t-il 
pas sur tous les esprits le pouvoir d’éveiller des images champêtres, ainsi que presque tous les 
instruments à vent?» (dans “Massimilla Doni”).  
Ce sont peut-être ces images champêtres qui conduisirent Baudelaire à «verts comme les prairies», 
cas où il réunit une sensation olfactive et une sensation visuelle. Ce vert «des prairies» peut être 
rapproché du «vert paradis des amours enfantines» qu’il évoqua dans le poème “Moesta et 
errabunda”. 
Ces deux vers sont donc consacrés aux parfums qui émanent de ce qu’on pourrait appeler «les fleurs 
du bien». Mais ils sont bien fades pour le poète, et, preuve que ce sont plutôt «les fleurs du mal» qui lui 
plaisent, les bons parfums n’ont même pas droit à tout le tercet, car, après la forte séparation ménagée 
par le tiret, le dernier vers est déjà voué à d'autres parfums, des parfums d'un registre différent, des 
parfums «corrompus, riches et triomphants», répandus par «les fleurs du mal», qui nous font pénétrer 
dans les régions du péché. «Corrompus», qui suggère la pourriture, s’oppose à «chairs d’enfants». 
«Riches» marque le pouvoir de suggestion. «Triomphant» indique le pouvoir de provoquer une sorte 
d'ivresse. On peut se demander si cet écho à «enfants» est moqueur. 
Après ces trois épithètes, le poète nous laisse en suspens par un enjambement hardi de strophe à 
strophe, une nouveauté dans la poésie du temps. 
 
Deuxième tercet  
 
Comme avec ces parfums des «fleurs du mal», les correspondances s'établissent entre le plan le plus 
inférieur et un plan très supérieur, elles ne peuvent être rendues que par des états d’âme, des idées 
morales, qui restent donc plus abstraits, plus mystérieux, plus attirants. 
C’est ainsi qu’est évoquée «l’expansion», la faculté de propagation, ce substantif rappelant I'adjectif 
«vaste» du second quatrain, et préparant le substantif «transports» du dernier vers. Ce mot est 



 8 

essentiel pour comprendre la pensée de Baudelaire dans ce sonnet ; il apparut dans son œuvre à 
l'époque des ‘’Paradis artificiels’’ où il écrivit : «Le parfum le plus répugnant deviendrait peut-être un 
plaisir s’il était réduit à son minimum de quantité et d'expansion» ; ou encore : «Les vices de I'homme 
[...] contiennent la preuve (quand ce ne serait que leur infinie expansion) de son goût de I'infini.» Il 
semble que le mot venait de De Quincey, qui disait : «L'opium donne de I'expansion au cœur» ; qui 
parlait de «I'expansion donnée par I'opium», et I'expliquait par le fait que, grâce à Iui, «le sentiment de 
I'espace et plus tard le sentiment de la durée» sont tous deux «excessivement augmentés». Théophile 
Gautier allait écrire dans ‘’Avatar’’ (1856) que certains ravissements sont obtenus par «une expansion 
de l'âme». Le mot figura également dans ‘’Les petits poèmes en prose’’, c'est-à-dire dans la même 
période de l'œuvre de Baudelaire. Le sens du mot est renforcé par la diérèse «si-on» qu’on doit faire 
pour que le vers ait ses douze pieds.  
Cette «expansion» étant celle «des choses infinies», est donc sans limites, s’étend vers un au-delà.  
Le vers treize cite certains de ces parfums «corrompus, riches et triomphants». Des énumérations de 
parfums ont été proposées pour source de ce vers, comme celle qu’on trouve dans ce passage de 
‘’Dina la belle juive’’ de Petrus Borel : «Elle se chargeait des fleurs les plus odorantes, elle s'entourait 
de vases pleins de syringa, de jasmin, de verveine, de roses, de lys, de tubéreuses, elle faisait fumer 
de I'encens, du benjoin ; elle épandait autour d'elle de I'ambre, du  cinnamome, du storax, du musc.» 
Les parfums choisis par Baudelaire, lourds et sensuels, sont tous exotiques. Leurs noms sont 
remarquables par leur musique (surtout par la répétition des voyelles nasales prolongées qui ont une 
qualité expansive et sensuelle). On peut remarquer que les deux premiers, «l’ambre, le musc», sont 
d’origine animale et facilement répugnants, donc «corrompus», mais incitent à la sensualité ; tandis 
que les deux autres, «le benjoin et l’encens», sont d’origine végétale, favorisent la spiritualité, sont 
employés dans les cérémonies religieuses, rappellent donc le «temple» du premier quatrain, sont donc 
«riches et triomphants». 
Ces parfums, qu’ils soient animaux ou végétaux, «chantent les transports», c’est-à-dire l’excitation, 
l’exaltation ; sont capables d'enlever l’être humain à sa condition habituelle pour Ie projeter dans une 
sorte d'extase qui crée en lui momentanément I'unité qu'il recherche. Il faut remarquer que, par un 
chiasme significatif, les noms des parfums animaux et les «sens» qu’ils excitent, enferment les noms 
des parfums végétaux et «l'esprit» qu’ils exaltent. Licence poétique, les rimes des vers 13 et 14 ne sont 
que pour l’œil. Le mouvement d’extase et le sentiment de plénitude du dernier vers, qui est la chute du 
sonnet, sont  rendus par l’équilibre parfait de l’alexandrin (3 / 3 / 3 / 3). 
 

* * * 
Dans ce sonnet des ‘’Correspondances’’, un des poèmes des ‘’Fleurs du mal’’ les plus célèbres et les 
plus commentés, qui avait été placé à la quatrième place du recueil dont il est le véritable texte 
inaugural, Baudelaire exposait, dans les quatrains, l’idée de l’existence de correspondances verticales 
entre le matériel et le spirituel, et, surtout, de correspondances horizontales entre les données des 
divers sens (d’où l’axiome «Les parfums, les couleurs et les sons se répondent»), qui révèlent 
«l’universelle analogie», le mot «comme» apparaissant, de façon significative, sept fois. Puis, dans les 
tercets, il se consacra à la célébration de la puissance des seuls parfums, les bons et, surtout, les 
«corrompus» 
Et il sut le faire en déroulant une musique majestueuse et incantatoire, en prouvant que la langue 
poétique ayant à sa base la comparaison et Ia métaphore, et s'adressant à la sensibilité, est seule 
capable de «chanter les transports de I'esprit et des sens». 
Il indiquait ainsi que la tâche du vrai poète, qui était pour lui «un traducteur, un déchiffreur», devenait 
alors de dévoiler, pour les lecteurs à qui manque son sens divinatoire, cette harmonie essentielle de 
toutes choses, cette unité dans les correspondances.  
Il montra encore que ces correspondances donnent accès à la connaissance des mystères du monde 
par une démarche intuitive et analogique et non rationnelle et logique ; qu’elles entraînent une 
plénitude de l’existence puisqu’elles réalisent la fusion de l’expérience sensuelle et de l’expérience 
spirituelle.  



 9 

Le sonnet passe, à juste titre, pour être l'une des expressions concertées de la poétique de Baudelaire, 
pour être un véritable «art poétique». Mais ce serait une erreur de vouloir réduire la conception qu’il se 
faisait de son art aux seuls termes employés ici. 
On constate que Baudelaire, même s’il condamna «l’art philosophique», dans ce poème, révéla, dans 
un symbolisme transparent, un substrat intellectuel ; montra un côté didactique, exposa une idée d’un 
ton de prêcheur, ce qui d’ailleurs fait diminuer le tonus poétique.  
Cependant, cette idée des correspondances sensibles allait révolutionner l’expression poétique. En 
invitant à chercher le sens caché derrière les apparences sensibles, matérielles, elle ouvrit la voie à la 
poésie symboliste qui ne voyait dans le réel que le reflet d’une réalité supérieure : les principes, les 
causes qui régissent le monde.  
 
 

André Durand 
  

Faites-moi part de vos impressions, de vos questions, de vos suggestions ! 
 

 Contactez-moi 
 

Peut-être voudrez-vous accéder à l'ensemble du site :  
 

www.comptoirlitteraire.com 
 
 
 
 
 
 

http://www.comptoirlitteraire.ca/new/contact.html
http://www.comptoirlitteraire.ca/

