
 1 

 

www.comptoirlitteraire.com 
 

présente 
 

Charles BAUDELAIRE 
 

(France) 
 

(1821-1867) 

 

 
 

Cette troisième partie de l’étude est consacrée à 
 

sa postérité  
 

 
Bonne lecture ! 

 
 

http://www.comptoirlitteraire.ca/


 2 

De son vivant, Baudelaire fut méconnu et même maudit. ‘’Les fleurs du mal’’, qui avaient d’abord 
remporté un succès de scandale au moment de leur publication en 1857, et dont des poèmes avaient 
été condamnés, ne furent admirées que d'un petit nombre, suscitèrent plus d'attaques que d'éloges, de 
nombreuses voix s’insurgeant contre cette poésie. Mais, du fait de son caractère précurseur et 
fertilisant, du fait de l’orientation nouvelle que l’auteur lui avait donné en lui léguant I'héritage d'une 
poétique de conciliation (de la rigueur classique et de I'audace moderne, de la fougue romantique et de 
la patience formaliste), en lui communiquant une véritable soif d'intensité perceptive et d'ultra-
sensibilité, ces poèmes allaient avoir un immense retentissement esthétique et moral, un rayonnement 
qui n’allait plus cesser de féconder les esprits les plus divers. En ouvrant de nouveaux champs à la 
«sorcellerie évocatoire» des mots, Baudelaire fut I'annonciateur de mouvements de la poésie moderne 
qui allaient chercher, dans des opérations techniques des plus variées, des plus audacieuses, parfois 
des plus aberrantes, cette unité de l’être et du dire dans le poème, qui avait été l’ultime objet de sa 
quête. 
 
Mais, après sa mort, Baudelaire fut l’objet d’avis très opposés, ayant ses admirateurs fervents et ses 
détracteurs acharnés. 
 

* * * 
Les détracteurs 

 
Dès 1866, le futur romancier naturaliste Émile Zola, dans ‘’Mes haines’’, s’était fait cinglant : «Ce 
pauvre et étrange esprit qui a courtisé la Folie toute sa vie, et que la Folie a fini par aimer d'amour : 
Charles Baudelaire. […] Rien de plus délicat que de faire dans Baudelaire la part du tempérament et la 
part de l'affectation.» (‘’Livres d'aujourd'hui et de demain’’).  
Toutefois, il avait été moins cinglant que le véhément Jules Vallès : «Le fanfaron d'immortalité [...] 
n'était que le niam-niam [«le perroquet»] d'un mysticisme bêtasse et triste, où les anges avaient des 
ailes de chauves-souris avec des faces de catin : voilà tout ce qu'il avait inventé pour nous étonner ce 
Jeune-France trop vieux, ce libre penseur gamin.» (dans la revue ‘’La situation’’, le 5 septembre 1867) 
- «Il avait en lui du prêtre, de la vieille femme et du cabotin. C'était surtout un cabotin.» (dans la revue 
‘’La rue’’, le 7 septembre 1867).  
En 1887, Brunetière, critique universitaire qui jouissait alors d’une position prééminente, car il était 
devenu professeur à la Sorbonne, et qui avait un talent de querelleur, se lança dans un combat contre 
les avant-gardes poétiques et, en particulier, contre Baudelaire, dénonçant sa «rare immoralité», 
déclarant qu’«une de ses principales nouveautés» n’avait «consisté qu’à dégrader, au moyen de mots 
sales et bas, des idées d’ailleurs souvent banales», affirmant encore : «Dans I'œuvre de Baudelaire, 
les derniers liens qui rattachaient encore le lyrisme romantique à I'humanité sont rompus, et le 
monstrueux orgueil du poète n'est fait que du mépris de ses semblables.» - «Baudelaire, sa légende, 
ses ridicules affectations de dandysme, ses paradoxes des ‘’Fleurs du mal’’ ont exercé, depuis une 
vingtaine d’années, une grande et fâcheuse influence» - «Baudelaire est l’une des idoles de ce temps, 
une espèce d’idole orientale, monstrueuse et difforme, dont la difformité naturelle est rehaussée de 
couleurs étranges». 
Dans les dernières années du XIXe siècle, on considéra encore Baudelaire plus comme un 
phénomène que comme un poète. Ce furent les aspects morbides de son livre, ses arrière-plans de 
corruption et de mort qui retinrent, plus que ses autres aspects, l’attention d’un «décadent» comme 
Charles Morice qui voyait dans ‘’Une charogne’’ un «spiritualisme ardent». Paul Bourget écrivit : «Il se 
proclama décadent et rechercha, on sait avec quel parti pris de bravade, tout ce qui, dans la vie et 
dans I'art, paraît morbide et artificiel aux natures plus simples [...] Il était un homme de décadence. 
C'est peut-être le trait le plus inquiétant de cette inquiétante figure.» Jules Lemaître constata : «Cet 
homme si peu simple, en apparence, si obscur dans ses idées, si préoccupé d’étonner et de mystifier 
les autres, m’eût immensément déplu, j’imagine, à une première rencontre […] Ce qu’on ne peut certes 
lui refuser, c’est d’avoir été un inquiet. Il a, au plus haut point, ce qui a manqué à de plus grands que 
lui : le sentiment, le souci et souvent la terreur du Mystère qui nous entoure.» En 1900, même Nadar, 
son ami, se demandait encore dans ‘’Quand j'étais photographe’’ : «Comment [...] déduire l'individualité 



 3 

si personnelle, l'étrangeté si naïvement et parfaitement sincère de cet alambiqué Baudelaire, natif du 
pays de l'Hippogriffe et né de la Chimère.» 
 
En 1910, Émile Faguet relança la polémique antibaudelairienne en accusant le poète d’être dépourvu 
d’imagination, d’idées et de style. 
 

* * * 
Les admirateurs 

 
Le premier fut Théophile Gautier qui, en 1868, porta ce jugement : «‘’Les Fleurs du mal’’ sont [...] 
d'étranges fleurs, ne ressemblant pas à celles qui composent habituellement les bouquets de poésies. 
Elles ont les couleurs métalliques, le feuillage noir et glauque, les calices bizarrement striés, et le 
parfum vertigineux de ces fleurs exotiques qu'on ne respire pas sans danger. Elles ont poussé sur 
l'humus noir des civilisations corrompues, ces fleurs qui semblent avoir été rapportées de l'lnde ou de 
Java, et le poète se plaît à les cultiver de préférence aux roses, aux lis, aux jasmins, aux violettes et 
aux vergiss-mein-nicht [en allemand, «ne m’oublie pas», le myosotis], innocente flore des petits 
volumes à couverture jaune paille ou gris de perle. Baudelaire, il faut l'avouer, manque d'ingénuité et 
de candeur ; c'est un esprit très subtil, très raffiné, très paradoxal, et qui fait intervenir la critique dans 
l'inspiration.» (‘’Les progrès de la poésie française depuis 1830’’).  
 
En 1869, Charles Asselineau, qui comptait parmi les rares amis fidèles de Baudelaire, publia la 
première biographie qui lui fut consacrée : ‘’Charles Baudelaire, sa vie et son œuvre’’, une rédaction de 
bon élève qui s’était sincèrement voué à un hommage ému, que, pourtant, la mère du poète lui fit 
rectifier. 
 
En 1874, Léon Bloy dans ‘’Un poète athée’’, disait son admiration pour ‘’Les fleurs du mal’’ : «C’était 
étrangement beau, puissant et convulsé, oppressant comme un cauchemar et parfait d'impiété. Il était 
difficile d'imaginer que Dieu pût être complètement outragé.» En 1894, dans ‘’Histoires 
désobligeantes’’, il voyait en Baudelaire : «Le Visité terrible [...] Ce poète gorgonien, devant l'amertume 
de qui les plus noires tristesses ont l'air de mirlitonner, parla constamment la grammaire du 
catholicisme, qu'il préférait à toute autre, et sa poésie d'impénitent supplicié fut si sacrilège qu'elle est 
devenue, par antinomie, suggestive de l'adoration. […] Baudelaire fut un rebelle atroce et navré, 
blasphémateur compliqué, versatile et déconcertant, qui cherchait parfois la prière pour s'en faire une 
arme empoisonnée contre lui-même. […] ‘’Les fleurs du mal’’ et les ‘’Poèmes en prose’’ paraissent, à 
de certaines places, calcinés, comme des autels maudits que des langues d'enfer auraient 
pourléchés.»  
 
Des Esseintes, le héros d'’’À rebours’’ (1884) de Joris-Karl Huysmans, vouait à Baudelaire un véritable 
culte : «Il avait révélé la psychologie morbide de l'esprit qui a atteint l'octobre des sensations ; raconté 
les symptômes des âmes requises par la douleur, privilégiées par le spleen ; montré la carie 
grandissante des impressions, alors que les enthousiasmes, les croyances de la jeunesse sont taris, 
alors qu'il ne reste plus que l'aride souvenir des misères supportées, des intolérances subies, des 
froissements encourus par des intelligences qu'opprime un sort absurde.»  
 
Rémy de Gourmont, un «baudelairien innocent», dans une de ses ‘’Lettres à Sixtine’’ (14 juin 1887), 
offrit, sous le titre ‘’Concordances’’ une laborieuse amplification des ‘’Correspondances’’. Il écrivit : 
«Baudelaire est le mâle qui a engrossé la poésie nouvelle : c’est la semence des ‘’Fleurs du mal’’ qui a 
gravidé tous les ventres où il y a quelque chose dedans». En 1896, dans ‘’Le livre des masques’’, il 
affirma : «Toute la littérature actuelle et surtout celle qu’on appelle symboliste est baudelairienne, non 
sans doute par la technique extérieure, mais par la technique interne et spirituelle, par le sens du 
mystère, par le souci d’écouter ce que disent les choses, par le désir de correspondre d’âme à âme 
avec l’obscure pensée répandue dans la nuit du monde.» La même année, dans l’un des ‘’Épilogues’’ 
qu’il faisait paraître dans ‘’Le Mercure de France’’, il notait : «On n’a jamais pris la peine de remarquer 



 4 

à quel point Baudelaire est ‘’père de l’Église’’, mot qui va choquer tous les ignorants». En 1904, dans 
ses ‘’Marginalia sur Edgar Poe et sur Baudelaire’’, il eut cette émouvante évocation : «Baudelaire 
sombra lentement, comme un beau navire blessé, dans l'océan de la douleur : car quelle douleur de 
mourir en un pareil état, d'être devenu semblable à une bête aphasique, et, selon le mot de Toussenel, 
intelligent comme un animal à qui il ne manque que la parole. Le journal de ses dernières années : 
‘’Mon cœur mis à nu’’, contient des pages encore admirables, mais que le ton en est navrant et 
humiliant ! L'homme à la bouche sarcastique devient un enfant morose, peureux et obéissant. Le 
blasphémateur hautain tombe, comme par punition, à des prières grotesques : il invoque à la fois le 
bon Dieu, Mariette, Poe, l'Hygiène et la Morale. Il y a des déchéances et des agonies tellement 
épouvantables qu'elles feraient comprendre les appels à une justice absolue et à une bonté infinie.» 
 
En 1887, Jules Renard apprécia «la phrase lourde, et comme chargée de fluides électriques, de 
Baudelaire.» (‘’Journal’’). 
 
En 1888, l’Anglais George Moore s’écria : «‘’Les fleurs du mal’’ ! fleurs superbes dans leur 
dépérissement sublime.» (‘’Confessions d'un jeune Anglais’’).  
 
La même année, Alphonse Daudet traça ce portrait à la fois littéraire et anecdotique : «Voici Charles 
Baudelaire, un grand poète tourmenté en art par le besoin de l'inexploré, en philosophie par la terreur 
de I'inconnu. Victor Hugo a dit de lui qu'il a inventé un frisson nouveau. Et personne, en effet, n'a fait 
parler comme lui l'âme des choses ; personne n'a rapporté de plus loin ces fleurs du mal, éclatantes et 
bizarres comme des fleurs tropicales qui poussent gonflées de poison, dans les mystérieuses 
profondeurs de l'âme humaine. Patient et délicat artiste, très préoccupé de la phrase et du mot, par 
une cruelle ironie du sort, Baudelaire est mort aphasique, gardant intacte son intelligence, ainsi que 
l'exprimait douloureusement la plainte de son œil noir mais ne trouvant plus pour traduire ses pensées 
que le même juron confus, mécaniquement répété. Correct et froid, d'un esprit coupant comme l'acier 
anglais, d'une politesse paradoxale, à la brasserie il étonnait les habitués en buvant des liqueurs 
d'outre-Manche en compagnie de Constantin Guys le dessinateur ou de l'éditeur Malassis.» (‘’Trente 
ans de Paris’’). 
 
En 1889, Anatole France, qui voyait en Baudelaire «un poète très chrétien», considérant qu’il n’est pas 
«le poète du vice mais le poète du péché, ce qui est bien différent», regretta qu’il soit considéré comme 
l’un des plus grands poètes français. 
 
La même année, Debussy, en composant ses ‘’Cinq poèmes de Baudelaire’’, fut peut-être son meilleur 
interprète. 
 
En 1892, dans ‘’Notes sur Chopin’’, André Gide écrivit : «L'un et l'autre [Chopin et Baudelaire] ont un 
semblable souci de perfection, une égale horreur de la rhétorique, de la déclamation et du 
développement oratoire ; mais surtout je voudrais dire que je retrouve chez l'un et chez l'autre un 
même emploi de la surprise, et des extraordinaires raccourcis qui l'obtiennent. [...] De plus, il me 
semble que Chopin, dans l'histoire de la musique, tient à peu près la même place (et joue le rôle) de 
Baudelaire dans l'histoire de la poésie, incompris d'abord l'un comme l'autre, et pour de semblables 
raisons.»  
 
Dans ‘’Contre Sainte-Beuve’’ (1905-1909), Marcel Proust prit la défense de Baudelaire :  «Ce fut une 
malhonnêteté intellectuelle de la part de Sainte-Beuve que de qualifier l'auteur des ‘’Fleurs du mal’’ 
d'’’aimable garçon, pétrarquisant sur l'horrible’’.» Le narrateur se livre à une brillante critique du poète. 
Du fait de sa propre nature, il s'intéresse en Baudelaire à un mélange particulier de la sensibilité et de 
la cruauté, et à une sorte de maladie de la volonté. La mise en valeur de moments privilégiés que 
Nerval parvint à isoler, Proust la retrouvait chez Baudelaire dont l'œuvre est «comme une planète où 
lui seul a habité et qui ne ressemblait à rien de ce que nous connaissons», un monde qui produit «un 
étrange sectionnement du temps où seuls de rares jours notables apparaissent» et «dont chaque 



 5 

poème n'est qu'un fragment». Il appréciait l'impassibilité lucide avec laquelle le poète railla ses propres 
souffrances, et l'usage qu'il fit des objets les plus simples pour symboliser toutes les facettes de son 
univers spirituel. Il nota : «C'est si curieux, ces poèmes de Baudelaire avec ces grands vers que son 
génie emporté dans le tournant de l'hémistiche précédent s'apprête, à pleins essieux, à remplir dans 
toute leur gigantesque carrière, et qui donnent ainsi la plus grande idée de la richesse, de l'éloquence, 
de l'illimité d'un génie. [...] Quelquefois, sans que le vers suivant soit sublime, il y a pourtant cet 
admirable ralentissement à l'hémistiche qui va lancer le char dans la carrière du vers suivant, cette 
montée du trapèze qui va encore, encore plus haut, lentement, sans grand but, pour lancer mieux.» 
(‘’Sainte-Beuve et Baudelaire’’). 
 
Jacques Crépet, fils d'Eugène Crépet, ami et admirateur de Baudelaire, continua, de 1908 à 1949, les 
recherches entreprises par son père, publiant en particulier  une biographie.  
 
En 1911, Félix Nadar publia ''Charles Baudelaire intime''.  
 
La même année, André Suarès porta ce jugement : «Trop chrétien pour être cynique, et trop peu pour 
être humble. Riche de sens et de péché, hardi à s'ouvrir les entrailles, trop libre pour être hypocrite. 
Grand poète, sans abondance ni facilité, il fut plus artiste en vers qu'on n'avait été avant lui, depuis 
Racine.» Mais il vit en lui le seul poète qui ait une vue aussi profonde sur notre humanité, un corps si 
intime avec le temps et la durée.  
 
En 1912, selon Jacques Rivière, Paul Claudel disait de la langue des ‘’Fleurs du mal’’ : «C’est un 
extraordinaire mélange du style racinien et du style journalistique de son temps». Plus tard, il déclara : 
«À mon avis, le plus grand poète du XIXe siècle est Baudelaire, parce qu’il était très intelligent et 
comprenait très bien où il en était, parce qu’il est le poète du Remords» ; en effet, il voyait en lui un 
pêcheur repentant subissant une pénitence à perpétuité. Il considéra que ‘’Mon cœur mis à nu’’ est sa 
véritable clé. Comme Baudelaire, il concevait l’artiste comme le révélateur et le déchiffreur par 
excellence du mystère divin inscrit dans tout ce qui existe, et l’art comme révélation et transmutation 
spirituelle de la réalité, étant sensible à de nombreuses synesthésies. D’ailleurs, à son exemple, il fit 
des critiques d’art. 
 

* * * 
Si Baudelaire ne fut pas vraiment un maître, il eut bien quelques imitateurs, mais qui ne sauraient 
retenir notre attention qu'à titre de curiosité. Ses véritables successeurs furent ceux qui, dans leur 
œuvre, mirent directement en question leur destin et leur condition d'hommes.  
 
Ainsi, Rimbaud, dans sa célèbre lettre à Démeny du 15 mai 1871, le salua comme «le premier voyant, 
roi des poètes, un vrai Dieu», tout en ajoutant cette dure restriction : «Encore a-t-il vécu dans un milieu 
trop artiste, et la forme si vantée en lui est mesquine : les inventions d'inconnu réclament des formes 
nouvelles.» Mais il reste qu’il reprit l’entreprise de Baudelaire là où celui-ci l’avait laissée, c’est-à-dire 
en enfer, pour aller plus loin, pour surmonter le faux dualisme chrétien du bien et du mal, se délivrer de 
la vaine rhétorique du ciel et de l’enfer pour émerger sur la terre vraiment humaine, en pleine réalité, 
avec des problèmes d’être humain et non plus d’ange déchu. Alors seulement il écrivit ses pages les 
plus belles : les dernières ‘’Illuminations’’, celles d’après ‘’Une saison en enfer’’. Ce fut en tout cas chez 
Baudelaire qu’il puisa l’inspiration de ses formules les plus catégoriques : il lui dut son esthétique et sa 
morale, son goût passionné des images, la recherche de «ce long, immense et raisonné dérèglement 
des sens», un certain mépris de la femme, la haine de l’ordre établi, la volonté d’être absolument 
moderne. Comme Baudelaire, il fut un extraordinaire écouteur de la vie moderne. 
 
Surtout Baudelaire, qui n'employa que trois fois le mot «symbole» dans ‘’Les fleurs du mal’’, mais qui 
avait dit que «tout pour lui devient allégorie», qui ne voyait plus dans la nature, comme les romantiques 
ou les parnassiens, des objets à peindre, mais des signes qui suggèrent par voie d’associations ou 
d’analogies d’autres réalités qui sont à côté, qui avait défini le principe des «correspondances», qui 



 6 

avait exprimé sa foi en I'imagination réconciliatrice, celle qui «accouple» les réalités dispersées, qui 
tenta de trouver et d'établir des liens entre des réalités hétérogènes et dispersées, qui avait déclaré : 
«Je me suis toujours plu à chercher dans la nature extérieure et visible des exemples et des 
métaphores qui me serviront à caractériser les jouissances et les impressions d’un ordre 
spirituel» (‘’Réflexions sur quelques-uns de mes contemporains’’), qui, dans la forme, usa 
constamment de la suggestion, fonda, sans le savoir,  les bases de ce qu'on allait appeler plus tard le 
symbolisme, mouvement qui se plaça tout naturellement dans sa filiation, en considérant que le visible 
ne vaut que s’il est allusion à l’invisible.   
Le plus illustre représentant du symbolisme, Mallarmé, tira simplement la leçon des ‘’Fleurs du mal’’ 
quand il déclara qu’il faut suggérer I'objet au lieu de le nommer. S’il définit l'œuvre propre du poète, 
son «livre», comme «I'explication orphique de la Terre, qui est le seul devoir du poète et le jeu littéraire 
par excellence», il ne traduisit pas exactement la pensée de Baudelaire, mais la transposa dans son 
propre registre. En 1895, il fit paraître, dans la revue ''La plume'', ''Le sonnet à Baudelaire''. 
 
En 1896 parut, dans la revue ''La plume'', un numéro consacré à l'iconographie de Baudelaire, intitulé 
''Le tombeau de Charles Baudelaire''. 
 
 

* * * 
En 1892 survint la querelle de la statue de Baudelaire. À la suite de la mort, en juillet, de Léon Cladel, 
son disciple et ami, qui s’était étonné, peu de temps auparavant, du dépouillement de la tombe de son 
maître, le 1er août, Léon Deschamps lança dans ‘’La plume’’ une souscription pour la construction d’un 
«monument de reconnaissance» au «père de la poésie actuelle». Très rapidement, un comité prit 
forme. Leconte de Lisle accepta de le présider, Mallarmé s'activa pour trouver des souscripteurs, et 
Rodin, qui avait déjà sculpté en 1882 une statue intitulée ‘’Je suis belle, ô mortels, comme un rêve de 
pierre’’, se dit prêt à réaliser le monument funéraire. Le projet était en bonne voie. Pendant un mois, la 
presse, les artistes et les intellectuels furent d’accord pour louer l’initiative.  
Mais, le 1er septembre, Brunetière vint troubler cette heureuse entente, réveilla des passions qui se 
déchaînèrent à nouveau, en faisant paraître, dans ‘’La revue des deux mondes’’, un article où il 
déplaça le débat, délaissant la proie pour l’ombre : «Ni Baudelaire ni la statue qu’il est question de 
sculpter à sa mémoire ne sont les véritables enjeux», car il voulait en fait assurer son élection à 
l’Académie française. Ainsi, il suscita une polémique littéraire d’une étonnante densité (plus de deux 
cents publications, échelonnées sur seulement cinq mois) et d’une virulence inattendue, ces écrits, où 
des écrivains divers échangeaient sans cesse des propos outrageants, apparaissant à distance peu 
compréhensibles et disproportionnés.  
En parallèle, le comité Baudelaire avait proposé la réalisation d’un ‘’Tombeau de Charles Baudelaire’’, 
qui prendrait la forme d’un recueil d’hommages en vers et en prose. Mallarmé, là encore, se chargea 
de recueillir les différentes contributions, et le projet, détaché des questions de personnes qui avaient 
suscité la polémique autour de la statue, put, en 1896, être mené à terme sans anicroche.  Cependant, 
de médiocre qualité, l’ouvrage ne vaut que par le seul concours de Mallarmé.  
Pour le projet de monument funéraire, d’une part, la collecte de fonds ne fut pas aussi rapide qu’on 
l’espérait ; d’autre part, Rodin exprima de vives réticences au sujet du lieu originellement choisi, la 
tombe du poète au cimetière Montparnasse, préférant un lieu plus public, comme le jardin du 
Luxembourg. Si, en 1898, il sculpta une tête de Baudelaire, ce fut finalement un artiste spécialisé dans 
les œuvres funéraires, dont on jugeait le style «étrange et bizarre», José de Charmoy, qui réalisa une 
statue, inaugurée le 26 octobre 1902 au cimetière de Montparnasse, non loin de la tombe où repose 
Baudelaire ; cette statue suscita elle aussi une controverse ! 
 

* * * 
En 1917, l'œuvre de Baudelaire tomba dans le domaine public. Bien qu'on était en pleine guerre, 
quelques éditeurs courageux relancèrent ''Les fleurs du mal''. Elles rencontrèrent alors un succès de 
plus en plus large. Le poète fit même alors l'objet d'un véritable culte chez les jeunes : on le lisait en 
cachette dans les lycées, on essayait d'imiter son satanisme et son mépris du monde. 



 7 

 
Même si, dans sa forme et dans ses structures, son langage en était un d'avant la révolution poétique 
moderne, plus proche de Malherbe ou de Ronsard que de Mallarmé ou des surréalistes, même si son 
dandysme et sa modernité appartenaient en propre au XIXe siècle, il peut être considéré comme le 
grand initiateur de la poésie du XXe siècle. Son influence allait être finalement plus esthétique que 
poétique parce qu’il transmit à ses successeurs ses refus et ses valeurs, plutôt que sa manière 
d’écrire. Comme il affirmait que, à la nature, telle qu’elle se révèle universellement aux êtres humains, 
s’en substitue une autre, analogue à l’esprit et au tempérament de l’auteur, à son exemple, l’art 
moderne allait annihiler progressivement le rôle de la nature, en rendant de plus en plus succincts les 
signes qu’il en tire. Une telle conversion reflétait dans l’esthétique le passage général de l’objectif au 
subjectif.  
Par son effort de libération en profondeur de I'inspiration poétique ; par sa jonction féconde de la 
réflexion esthétique et de la création poétique ; par son souci de la relation, dans la parole proférée, 
entre I'être et le dire, qui fut pour lui un drame personnel qu’il résolut dans l'élaboration d'une technique 
formelle qui est elle-même un engagement métaphysique ; par son pari sur la spiritualité du langage ; 
par sa préservation d’une dualité essentielle qu’il éleva à la hauteur d'une ascèse ; par la profondeur 
de ses refus, il déclencha, pour reprendre une expression qu'il aimait, une inépuisable «fête du 
cerveau», fut revendiqué par les esprits les plus divers, les plus opposés, fut l’inspirateur de poètes 
aussi différents que Paul Claudel, Guillaume Apollinaire, Paul Valéry, Paul Éluard et les autres 
surréalistes, Jean Cocteau, Pierre-Jean Jouve. Son œuvre, carrefour d'idées et de sentiments, point 
d'aboutissement et point de départ, est allée en s'imposant, même si sa poésie, par sa «situation» 
même, autorisa un évident pluralisme de lectures, des études menées selon différentes approches 
critiques.  
 
On peut ainsi voir en lui, malgré tout ce qui le séparait de ce mouvement, un des initiateurs du 
surréalisme par son goût du «bizarre» et du «merveilleux» ensevelis au tréfonds du quotidien comme 
enfouis dans le chaos onirique, et à retrouver dans la réalité quotidienne ou dans les rêves, par le fait 
que, pour ses adhérents, «la poésie est une manière de vivre», selon le mot de Tristan Tzara, par sa 
quête dans les «paradis artificiels» du dérèglement de tous les sens. Selon Sartre, «l’émerveillement 
qui saisit les jeunes gens vers 1920 devant les réclames électriques, l’éclairage au néon, les 
automobiles, fut profondément baudelairien.» (‘’Baudelaire’’). Mais les surréalistes ne toléraient pas 
ses complaisances envers Dieu. 
 
En 1921, Edmond Jaloux définissait son apport : «Une de ses innovations aura été d’implanter le 
mystère au milieu de nous ; par là seul, ce grand classique aura rompu le lien du classicisme et 
inauguré quelque chose de nouveau qui est plus que jamais visible aujourd’hui. Le mystère n’est pas 
un élément inconnu dans l’art, mais il l’était dans l’art français.» 
 
Dans ‘’Le temps retrouvé’’ de Marcel Proust, le narrateur trouve dans l’art du poète une incitation à 
écrire : Il «recherche volontairement, dans l’odeur d’une femme par exemple, de sa chevelure et de 
son sein, les analogies inspiratrices qui lui évoqueront ‘’l’azur du ciel immense et rond’’ et ‘’un port 
rempli de flammes et de mâts’’. J’allais chercher à me rappeler les pièces de Baudelaire à la base 
desquelles se trouve ainsi une sensation transposée, pour achever de me replacer dans une filiation 
aussi noble, et me donner par là l’assurance que l’œuvre que je n’avais plus aucune hésitation à 
entreprendre méritait l’effort que j’allais lui consacrer». 
 
En 1924, Valéry publia “Situation de Baudelaire” (voir, dans le site, ''VALÉRY Paul''), un essai où il 
s’efforça de le «situer» parmi les poètes français, affirmant : «Je puis donc dire que s'il est, parmi nos 
poètes, des poètes plus grands et plus puissamment doués que Baudelaire, il n'en est point de plus 
important.» Pour lui, quelques expressions heureuses, d’une rare densité, montraient son originalité. Il 
le distinguait des parnassiens et plus encore des romantiques dont l’œuvre, disait-il, «supporte assez 
mal une lecture ralentie et hérissée des résistances d’un lecteur difficile et raffiné». Il affirmait : 
«Baudelaire, au milieu du romantisme, fait songer à quelque classique.» -  «Il y a une infinité de 



 8 

manières de définir, ou de croire définir le classique. Nous adopterons aujourd'hui celle-ci : classique 
est l'écrivain qui porte un critique en soi-même, et qui I'associe intimement à ses travaux. La poésie de 
Baudelaire doit sa durée et cet empire qu'elle exerce encore à la plénitude et à la netteté singulière de 
son timbre. Cette voix, par instants, cède à l'éloquence, comme il arrivait un peu trop souvent aux 
poètes de cette époque ; mais elle garde et développe presque toujours une ligne mélodique 
admirablement pure et une sonorité parfaitement tenue qui la distinguent de toute prose.» - «Avec 
Baudelaire, la poésie française sort enfin des frontières de la nation. Elle se fait lire dans le monde ; 
elle s’impose comme la poésie même de la modernité. […] Son problème fut de se distinguer à tout 
prix d’un ensemble de grands poètes exceptionnellement réunis par quelque hasard dans la même 
époque, tous en pleine vigueur, d’être un grand poète, mais n’être ni Lamartine, ni Hugo, ni Musset.» Il 
souligna son influence sur Verlaine, Rimbaud et Mallarmé. Cependant, lui, qui assurément ne badinait 
pas avec la prosodie, parla de «I'attristante banalité de beaucoup de vers baudelairiens». Mais il salua 
en lui l’initiateur de la poésie telle qu’il la concevait lui-même : d’où le jugement qu’il porta sur 
“Recueillement”, et la définition du «charme poétique» qui exprimait son propre idéal autant, sinon 
plus, que celui de Baudelaire. Il y définit le poème comme «cette hésitation prolongée entre le son et le 
sens», et la parole poétique, comme «cette parole extraordinaire [qui] se fait connaître par le rythme et 
les harmonies qui la soutiennent et qui doivent être si intimement et même si mystérieusement liés à 
sa génération que le son et le sens ne se puissent plus séparer et se répondent indéfiniment dans la 
mémoire». Pour lui, «la pureté» des œuvres classiques est le résultat d’«opérations infinies sur le 
langage». «L'essence du classicisme est de venir après. L'ordre suppose un certain désordre qu'il vient 
réduire.» Il appréciait en Baudelaire «l'ingénieur littéraire».  
 
En 1929, le ministre de la Justice, Louis Barthou, présenta un projet de loi en vue de susciter une 
révision des procès ayant entraîné condamnation pour des œuvres littéraires. Bien que Baudelaire n’y 
fut point nommé, c’était bien à lui qu’on pensait, même si ses «pièces condamnées» avaient déjà paru 
dans la plupart des éditions sans donner lieu à des poursuites judiciaires car il apparaissait 
moralement impossible de le faire. Mais, sur le terrain légal, les difficultés étaient considérables, car 
l’article 443 du Code civil n’autorise la révision qu’à des conditions rigoureusement définies, parmi 
lesquelles est indispensable l’allégation d’un «fait nouveau» permettant d’établir l’innocence du 
condamné. Aussi le projet Barthou n’eut-il pas de suites immédiates. 
 
En 1929, Léon Lemonnier publia ''Enquêtes sur Baudelaire. Baudelaire au lycée Louis-le-Grand. 
Baudelaire à Honfleur. Sainte-Beuve et Baudelaire. Baudelaire et Mallarmé. Une page inconnue de 
Baudelaire. Deux versions de ‘’Bérénice’’. Documents inédits ''. 
 
En 1931, le psychanalyste René Laforgue publia ‘’L’échec de Baudelaire, étude psychanalytique sur la 
névrose de Charles Baudelaire’’. Étudiant les difficultés de sa vie, il le réduisit d’emblée au statut de 
cas pathologique (sans tenir compte du diagnostic d’hystérique qu’il porta sur lui-même), débusqua le 
sadique derrière le masochiste, et alla chercher dans son conflit avec son beau-père des indices d’une 
névrose familiale qui allait engendrer un pervers. Il vit dans ‘’Les fleurs du mal’’ une production 
pathologique, celle d’«un de ces névrosés qui ne commettent leur délit que pour éprouver la volupté de 
l’angoisse, puis celle du remords et de la punition», mais il n’entra pas dans la réalité de ses poèmes, 
négligea leur effet positif de libération. Enfin, il considéra les amoureux des ‘’Fleurs du mal’’ comme 
des «amoureux de leur propre déchéance».  
 
À la fin des années trente, Walter Benjamin, après avoir traduit de ses poèmes en allemand, écrivit 
trois textes fondamentaux sur Baudelaire : ‘’Le Paris du Second Empire chez Baudelaire’’, ‘’Sur 
quelques thèmes baudelairiens’’ et ‘’Fragments baudelairiens’’, qui furent réunis dans le volume 
‘’Charles Baudelaire. Un poète lyrique à l’apogée du capitalisme’’ (1982). Son intérêt pour le poète 
français, pour son «baroque de la banalité», pour sa transformation de Paris en objet poétique, pour 
son «pathos de la révolte», s’intégrait dans sa volonté d’interpréter la poésie du point de vue de la 
critique sociale, dans la conception d’une philosophie de l’histoire pessimiste marquée par le 
matérialisme marxiste. Il replaça Baudelaire dans le cadre architectural, psychologique et idéologique 



 9 

de la ville moderne, vit en lui «l'homme des foules» d’Edgar Poe, le flâneur, le poète de la rencontre. Il 
le considéra comme un révolté et non un révolutionnaire, admirateur de Blanqui (représenté par 
Satan), qui se plaisait à faire du chiffonnier un être proche du conspirateur et du poète. Il voyait dans 
ses poèmes sur le vin l’expression de «rêves de vengeance et de splendeurs futures». Il remarquait 
que ce tenant de la modernité était en fait fasciné par l’Antiquité, tandis que ses beaucoup de ses 
poèmes s’attachent à célébrer moins le moderne que le caractère éphémère des choses, leur fragilité, 
l’absence d’espoir dans l’avenir et le regret ; que ce dandy avait été un héros de la décadence. Il 
avançait encore que l’intérêt qu’il montrait pour les lesbiennes s’explique par l’apparition de traits virils 
chez la femme, consécutifs à son insertion dans la production industrielle. Il affirmait : «Baudelaire 
n'est pas pessimiste. Il ne l'est pas, parce que chez lui l'avenir est frappé d'un tabou. C'est par là que 
son héroïsme le distingue le plus clairement de celui de Nietzsche. […]  Baudelaire a été le premier à 
avoir eu I'idée d'une originalité adaptée au marché [...]. Baudelaire voulait faire de la place pour ses 
poèmes, et dut pour ce faire en refouler d'autres. Il déprécia certaines libertés et licences poétiques 
des romantiques par sa façon toute classique de manier l'alexandrin, et la poétique classique par les 
ruptures et les défaillances qui lui sont propres dans le vers classique lui-même. Bref, ses poèmes 
contenaient des dispositions particulières destinées à refouler les poèmes concurrents. […] On 
rencontre chez Baudelaire une foule de stéréotypes, comme chez les poètes baroques. […] Il y a chez 
Baudelaire la crainte d'éveiller un écho - que ce soit dans l'âme ou dans l'espace. Il est parfois 
grossier, il n'est jamais sonore. Sa façon de parler se distingue aussi peu de son expérience que le 
geste d'un parfait prélat de sa personne. […] La mystification chez Baudelaire est un charme 
apotropaïque, semblable au mensonge chez les prostituées. […] L'impuissance est la figure clé de la 
solitude de Baudelaire. Un abîme Ie sépare de ses semblables. C'est de cet abîme-là que parlent ses 
poèmes. [...] Baudelaire réunit la pauvreté du chiffonnier, le sarcasme du mendiant, le désespoir du 
parasite.»  
 
En 1935, Jean Cassou publia ‘’Pour la poésie’’, important recueil d'articles sur des poètes et, en 
particulier, sur Baudelaire, où il le jugea ainsi : «Grâce à son extraordinaire sincérité, l’angoisse 
solitaire, l’angoisse métaphysique de Baudelaire s’ouvre et rejoint l’angoisse quotidienne et pratique de 
l’univers entier.» 
 
En 1942, Pierre-Jean Jouve, dont l’œuvre était une recherche souterraine de soi qui voulait transmuer 
la «matière d'en bas» en «matière d'en haut», publia un émouvant ‘’Tombeau de Baudelaire’’, un essai 
sur le maître qu’il s’était choisi, ses différentes facettes, la réception de son œuvre, sa place dans 
l'histoire de la poésie moderne, sa dimension spirituelle, etc.. 
 
Le 25 septembre 1946, l’Assemblée nationale adopta une loi créant une procédure de révision des 
condamnations pour outrage aux bonnes mœurs commis par la voie du livre, exerçable par le garde 
des sceaux à la demande de la Société des gens de lettres. Celle-ci décida immédiatement de 
demander la révision pour ‘’Les fleurs du mal’’. 
 
En 1947, Jean-Paul Sartre publia ‘’Baudelaire’’, où, dans I'optique de l'existentialisme, il se livra à une 
analyse existentielle de Baudelaire. Commençant par se poser la question : «A-t-il mérité son 
existence malheureuse?», il étudiait ensuite, sans complaisance, les données de son «cas». Pour lui, 
«il ne méritait certes pas cette mère, cette gêne perpétuelle, ce conseil de famille, cette maîtresse 
avaricieuse, ni cette syphilis - et quoi de plus injuste que sa fin prématurée.» Pourtant, cherchant à 
remonter des confidences les plus personnelles qu’il avait faites à ses proches jusqu’au choix 
fondamental d’être poète qui anima et orienta toutes ses conduites, sur le plan personnel comme sur le 
plan poétique, en exposant enfin leur interdépendance, il constata que, si I'on considère I'homme lui-
même, il n'était pas sans faille ni sans contradictions, il fut étranglé dans un nœud de complexes,  
coupable d'«irresponsabilité».  
L’étude de Sartre fut violemment réfutée par Maurice Blanchot, Georges Blin et Georges Bataille qui 
rappelèrent, chacun à sa manière, que la poésie et le mal devaient être pris au sérieux dans l’œuvre 
comme dans la vie de Baudelaire.  



 10 

 
En 1949, Marcel Aymé sembla faire l’éloge du poète pour mieux l’exécuter : «Baudelaire reste [...] le 
sommet de cent cinquante ans de romantisme. Ce n'est pas qu'il y ait eu d'autres poètes d'un souffle 
plus large, d'une inspiration plus personnelle, d'un métier plus sûr aussi. Il y en a eu beaucoup au 
contraire et s'il l'emporte sur eux, c'est qu'il réunit en lui, poussées à I'extrême, toutes les 
caractéristiques du romantisme : le flou, le mou, le ténébreux, le narcissisme, les infinis faciles. Ce qui 
ne l'empêche pas, soyons juste, d'avoir un petit fumet assez personnel de viande décomposée et de 
savonnette. Romantique, il l'est au maximum, mais avec une certaine hypocrisie et c'est précisément 
de quoi je lui en veux. Son flou, son mou et ses ténèbres et toutes les conquêtes faciles de ses aînés, 
il nous les présente sous un uniforme classique, comme militairement ajusté et tellement sanglé et 
avec tant de sacerdotale gravité que le lecteur n'y voit que du feu et les critiques que profondeur. Victor 
Hugo passe aujourd'hui pour une grosse nature de niais moitié rigolo, moitié attendrissant. Vigny passe 
pour un raseur - les gens du monde disent plus volontiers : un emmerdeur. Lamartine est considéré 
comme un poète de pensionnat pour jeunes filles en fleur, et Musset un déliquescent, un gâteux 
précoce. Baudelaire, lui, abrité par sa défroque de classique et sa farouche gravité de tireuse de 
cartes, demeure incontesté. Même les littérateurs de bonne bourgeoisie, de gauche ou de droite, qu'ils 
soient catholiques, protestants, juifs, athées, anarcho-mondains ou fils de familles révolutionnaires, se 
prosternent devant lui. Ni Rimbaud, ni Mallarmé, ni Valéry, autres romantiques des époques suivantes, 
tous trois formidables, mais peu lus et n'ayant d'influence que sur les surréalistes, n'ont le prestige et 
l'ascendant de Baudelaire. Je vous dis qu'il est le grand maître, le prince noir du romantisme, le plus 
nocif et le plus contagieux de nos poètes, celui dont l'art nous aura préparés à comprendre la poésie 
d'un docteur Petiot [médecin français qui fut accusé de meurtres après la découverte à son domicile 
parisien des restes de vingt-sept personnes au lendemain de la Seconde Guerre mondiale]. Ne vous 
étonnez donc pas si j'exècre l'homme qui aura le plus contribué à ruiner notre confort intellectuel.» (‘’Le 
confort intellectuel’’, chapitre V). 
On ne s’étonnera pas que cet avis ait été partagé par le misanthrope à la hargne voltairienne qu’était 
Paul Léautaud : «La poésie de Baudelaire, de Vigny, c'est de la déclamation.» (‘’JournaI Iittéraire’’, 29 
novembre 1949). 
 
Du fait des délais inévitables de la procédure, ce ne fut que le 31 mai 1949 que la Chambre criminelle 
de la Cour de cassation rendit un arrêt définitif de révision du procès de 1857. Dans ses attendus, elle 
énonça «que les poèmes faisant l’objet de la prévention ne renferment aucun terme obscène ou même 
grossier et ne dépassent pas, en leur forme expressive, les libertés permises à l’artiste ; que si 
certaines peintures ont pu, par leur originalité, alarmer quelques esprits à l’époque de la première 
publication des ‘’Fleurs du mal’’ et apparaître aux premiers juges comme offensant les bonnes mœurs, 
une telle appréciation ne s’attachant qu’à l’interprétation réaliste de ces poèmes et négligeant leur sens 
symbolique, s’est révélée de caractère arbitraire ; qu’elle n’a été ratifiée ni par l’opinion publique, ni par 
le jugement des lettrés.» Elle cassa et annula la condamnation de 1857. Baudelaire et ses éditeurs 
connurent une réhabilitation judiciaire posthume pour le moins tardive (quatre-vingt-douze ans plus 
tard !).  
 
Au milieu du XXe siècle, Baudelaire devint réellement populaire, toutes les anthologies accordant une 
place essentielle aux ‘’Fleurs du mal’’, considérées comme le livre-clé de la poésie moderne, comme 
une des œuvres de la littérature française les plus unanimement appréciées.  
 
En 1950, Blaise Cendrars déclara : «C'est un très grand poète, mais c'est surtout un profond esprit 
catholique dans sa critique de la modernité. Comme critique c'était même un type étonnant, bien en 
avance sur son époque et je crois que durant longtemps encore, mettons jusqu'au bout du XXe siècle, 
il influencera les jeunes gens par sa critique et son dandysme. Ses plus beaux vers datent déjà.» 
(‘’Blaise Cendrars vous parle’’). 
 
En 1951, dans ‘’L'homme révolté’’, Albert Camus fut presque aussi sévère que Jean-Paul Sartre à 
l’égard du poète : «Baudelaire, malgré son arsenal satanique, son goût pour Sade, ses blasphèmes, 



 11 

restait trop théologien pour être un vrai révolté. Son vrai drame, qui l’a fait le plus grand poète de son 
temps, était ailleurs. [Il] a été Ie théoricien le plus profond du dandysme et donné des formules 
définitives à l'une des conclusions de la révolte romantique.»  
 
Le 28 septembre 1951, dans ‘’Le passé défini’’, Jean Cocteau nota : «Baudelaire a parlé de la 
décadence comme personne. C'est la grande minute. L'extrême pointe des civilisations.» 
 
En 1952, Luc Decaunes étudia Baudelaire dans la collection ''Poètes d'aujourd'hui''. 
 
En 1959, dans ses ‘’Mémoires intérieurs’’, François Mauriac écrivit : «Baudelaire est le poète du réel, le 
moins romantique qui soit, au point que le langage que sa poésie a inventé est le plus proche de la 
prose qu'ait jamais osé le poète, le plus figuratif comme on dit aujourd'hui, soumis étroitement à l'objet, 
qu'il s'agisse d'une petite vieille hagarde, trébuchant sur un trottoir de Paris, ou d'une charogne aux 
pattes écartées et au ventre fourmillant.»  
 
En 1962, les structuralistes Jakobson et Lévi-Strauss publièrent leur analyse du poème ‘’Les chats’’.  
Fut poursuivie sans doute par Jakobson l’étude minutieuse d’abondants exemples de correspondances 
phonologiques ou syntaxiques existant dans le texte, mais à la suite de laquelle il ne parvint pas à 
montrer en quoi ces exemples d’assonance, d’allitérations, etc., contribuent à la signification globale du 
texte. Le soin de proposer une hypothèse sur cette dernière question revint à Lévi-Strauss vers la fin 
de l’article, mais il négligea de la relier aux détails phonologiques indiqués par Jakobson. Cela prouve 
que l’analyse grammaticale d’un poème ne peut nous donner que sa grammaire. Jakobson et Lévi-
Strauss se virent d’ailleurs contredits par Michael Riffaterre et par Gilbert Durand, qui appliqua plutôt 
au poème sa méthode qui le fit partir des archétypes les plus évidents, pour déployer leurs dérivations 
symboliques et arriver aux «procédures verbales». 
 
En 1967, le poète Pierre Emmanuel publia ''Baudelaire, la femme et Dieu'', indiquant : «Mon idée 
directrice est simple : plus un poète est grand, plus sa vie propre - quel qu'en soit le contenu - s'impose 
à lui comme foyer d'une énigme universelle. En s'efforçant d'exprimer cette énigme, il l'approfondit, et 
son existence concrète avec elle de façon littéralement déchirante. Sujet privilégié de contradiction, le 
poète est ainsi le témoin d'une souffrance irréductible qu'il cultive jusque dans la maladie et la faute, 
comme l'instrument d'une connaissance cachée.» 
 
En 1971, Yves Bonnefoy proclama : «Voici le maître livre de notre poésie : ‘’Les fleurs du mal’’. Jamais 
la vérité de parole, forme supérieure du vrai, n'a mieux montré son visage.» En 2000, il prononça deux 
conférences à la Bibliothèque nationale de France, et les réunit dans une plaquette intitulée 
‘’Baudelaire : la tentation de l'oubli’’. Voulant poser les fondements d'une étude de la poésie moderne, 
il partit de deux poèmes des ‘’Fleurs du mal’’ : "Je n'ai pas oublié, voisine de la ville…" et "La servante 
au grand cœur, dont vous étiez jalouse…" ; ils font tous deux allusion à des scènes concrètes de 
l'enfance de Baudelaire, remontant à la période particulière, où, à la mort de son père, sa mère se 
retira seule avec lui dans une grande maison de Neuilly, à l'été 1827 ; le premier ressuscite les 
quelques mois de grand bonheur et de grande intimité qui furent fondateurs pour l'éveil à la sensualité 
du petit Charles, mais entachés aussi de l'ombre de la trahison future de la mère, tandis que le second 
dénonce une faute commune, qui est celle de l'oubli de Mariette, «la servante au grand cœur», et du 
père défunt, l’oubli de la mort et de la finitude de la condition humaine, la poésie devant lutter contre 
cet oubli ; alors que le premier poème exprimait une sensualité érotique qui visait à se sublimer dans 
l'expression poétique, le second exprimait un réel amour de l'être, dans sa contingence et son 
quotidien, une «compassion» qui devenait la clé d'une vraie poésie ; les deux poèmes reflétaient la 
tension psychique qui déchirait Baudelaire, tenaillé par une double aspiration à l'être et à l'idéal ; il 
aurait alors voulu, par une ascèse de la chair et un éveil à la sensation pure, dépasser la volonté 
esthétisante, et redécouvrir un arrière-plan de transcendance au-delà du risque de fourvoiement dans 
l'idéal amoureux ; l’exemple de ces deux poèmes permettait à Bonnefoy d’exposer sa théorie de la 



 12 

modernité poétique, la question de la place de l'art dans la vie : «L'Art qui se dégage de soi se 
reconnaît en dette devant l'existence ordinaire, et la sorte d'amour qu'on y rencontre». 
 
En 1973, Claude Pichois et Jean Ziegler publièrent la ‘’Correspondance’’ de Baudelaire (lettres 
d'amour, lettres à sa mère, lettres sur son art, billets d'affaires).  
 
En 1975-1976, Claude Pichois publia, en deux tomes, dans la Bibliothèque de la Pléiade, les 
‘’Oeuvres complètes’’ de Baudelaire. 
 
En 1976, Jean-Pierre Richard, dans ‘’Poésie et profondeur’’, considéra Baudelaire comme un 
personnage profondément rationnel et scientifique, et affirma que ses poèmes sont parfois des essais 
de reconstruction de rêves et d'extases (souvent déclenchés par la drogue).  
 
En 1980, dans ‘’Encyclopédie nouvelle’’, Alberto Savinio s’exalta : «Baudelaire est le Copernic de la 
poésie : il inaugure l'ère copernicienne de la poésie, laquelle, jusqu'alors, avait été, et de manière aussi 
exquise que péremptoire, ptolémaïque.»  
 
En 1984, Michel Foucault consacra quelques pages au “Peintre de la vie moderne” dans sa conférence 
aux États-Unis intitulée “Qu’est-ce que les Lumières?”, pour signaler que, pour Baudelaire, la 
modernité n'était pas un fait de sensibilité au présent fugitif, mais une volonté d'«héroïser» le présent ; 
qu’il répétait : «Vous n'avez pas le droit de mépriser le présent.» ; que, cependant, pour lui, la 
modernité n'était pas simplement forme de rapport au présent, mais aussi un mode de rapport qu'il faut 
établir à soi-même, lié à un ascétisme indispensable, ce qu’il appelait le «dandysme».  
 
En 1989, Pascal Pia étudia Baudelaire dans la collection ''Écrivains de toujours''. 
 
En 2009, un des exemplaires dédicacés des ‘’Fleurs du mal’’ de 1857 fut vendu pour trois cent mille 
euros. 
 
Aujourd'hui, Baudelaire est un des poètes les plus appréciés, est reconnu comme un écrivain majeur 
de l'histoire de la poésie mondiale, est devenu un classique. 
 

André Durand 
  

Faites-moi part de vos impressions, de vos questions, de vos suggestions ! 
 

 Contactez-moi 
 

Peut-être voudrez-vous accéder à l'ensemble du site :  
 

www.comptoirlitteraire.com 
 

Voir aussi BAUDELAIRE 1, sa vie  
                                 BAUDELAIRE 2, son esthétique 

 
 
 
 
 
 

http://www.comptoirlitteraire.ca/new/contact.html
http://www.comptoirlitteraire.ca/

