www.comptoirlitteraire.com

présente
Charles BAUDELAIRE

(France)

(1821-1867)

Cette troisieme partie de I’étude est consacrée a

sa posteérité

Bonne lecture!


http://www.comptoirlitteraire.ca/

De son vivant, Baudelaire fut méconnu et méme maudit. “Les fleurs du mal”, qui avaient d’abord
remporté un succés de scandale au moment de leur publication en 1857, et dont des poémes avaient
été condamnés, ne furent admirées que d'un petit nombre, suscitérent plus d'attaques que d'éloges, de
nombreuses voix s’insurgeant contre cette poésie. Mais, du fait de son caractere précurseur et
fertilisant, du fait de l'orientation nouvelle que l'auteur lui avait donné en lui léguant I'héritage d'une
poétique de conciliation (de la rigueur classique et de I'audace moderne, de la fougue romantique et de
la patience formaliste), en lui communiquant une véritable soif d'intensité perceptive et d'ultra-
sensibilité, ces poémes allaient avoir un immense retentissement esthétiqgue et moral, un rayonnement
qui n’allait plus cesser de féconder les esprits les plus divers. En ouvrant de nouveaux champs a la
«sorcellerie évocatoire» des mots, Baudelaire fut I'annonciateur de mouvements de la poésie moderne
qui allaient chercher, dans des opérations techniques des plus variées, des plus audacieuses, parfois
des plus aberrantes, cette unité de I'étre et du dire dans le poéme, qui avait été l'ultime objet de sa
quéte.

Mais, apres sa mort, Baudelaire fut I'objet d’avis trés opposés, ayant ses admirateurs fervents et ses
détracteurs acharnés.

* % %

Les détracteurs

Dés 1866, le futur romancier naturaliste Emile Zola, dans “Mes haines”, s’était fait cinglant : «Ce
pauvre et étrange esprit qui a courtisé la Folie toute sa vie, et que la Folie a fini par aimer d'amour :
Charles Baudelaire. [...] Rien de plus délicat que de faire dans Baudelaire la part du tempérament et la
part de l'affectation.» (‘’Livres d'aujourd’hui et de demain”).

Toutefois, il avait été moins cinglant que le véhément Jules Vallés : «Le fanfaron d'immortalité [...]
n'était que le niam-niam [«le perroquet»] d'un mysticisme bétasse et triste, ou les anges avaient des
ailes de chauves-souris avec des faces de catin : voila tout ce qu'il avait inventé pour nous étonner ce
Jeune-France trop vieux, ce libre penseur gamin.» (dans la revue “La situation”, le 5 septembre 1867)
- «Il avait en lui du prétre, de la vieille femme et du cabotin. C'était surtout un cabotin.» (dans la revue
“Larue”, le 7 septembre 1867).

En 1887, Brunetiére, critique universitaire qui jouissait alors d’une position prééminente, car il était
devenu professeur a la Sorbonne, et qui avait un talent de querelleur, se langa dans un combat contre
les avant-gardes poétiques et, en particulier, contre Baudelaire, dénoncant sa «rare immoralité»,
déclarant qu’«une de ses principales nouveautés» n’avait «consisté qu’a dégrader, au moyen de mots
sales et bas, des idées d’ailleurs souvent banales», affirmant encore : «Dans I'ceuvre de Baudelaire,
les derniers liens qui rattachaient encore le lyrisme romantigue a I'humanité sont rompus, et le
monstrueux orgueil du poete n'est fait que du mépris de ses semblables.» - «Baudelaire, sa Iégende,
ses ridicules affectations de dandysme, ses paradoxes des “Fleurs du mal” ont exercé, depuis une
vingtaine d’années, une grande et facheuse influence» - «Baudelaire est 'une des idoles de ce temps,
une espéce d’idole orientale, monstrueuse et difforme, dont la difformité naturelle est rehaussée de
couleurs étranges».

Dans les dernieres années du XIXe siécle, on considéra encore Baudelaire plus comme un
phénoméne que comme un poéte. Ce furent les aspects morbides de son livre, ses arriére-plans de
corruption et de mort qui retinrent, plus que ses autres aspects, I'attention d’'un «décadent» comme
Charles Morice qui voyait dans “"Une charogne” un «spiritualisme ardent». Paul Bourget écrivit : «Il se
proclama décadent et rechercha, on sait avec quel parti pris de bravade, tout ce qui, dans la vie et
dans l'art, parait morbide et artificiel aux natures plus simples [...] Il était un homme de décadence.
C'est peut-étre le trait le plus inquiétant de cette inquiétante figure.» Jules Lemaitre constata : «Cet
homme si peu simple, en apparence, si obscur dans ses idées, si préoccupé d’étonner et de mystifier
les autres, m’et immensément déplu, jimagine, a une premiére rencontre [...] Ce qu’on ne peut certes
lui refuser, c’est d’avoir été un inquiet. Il a, au plus haut point, ce qui a manqué a de plus grands que
lui : le sentiment, le souci et souvent la terreur du Mystére qui nous entoure.» En 1900, méme Nadar,
son ami, se demandait encore dans “Quand j'étais photographe” : «Comment [...] déduire l'individualité




si personnelle, I'étrangeté si naivement et parfaitement sincére de cet alambiqué Baudelaire, natif du
pays de I'Hippogriffe et né de la Chimére.»

En 1910, Emile Faguet relanca la polémique antibaudelairienne en accusant le poéte d’étre dépourvu
d’'imagination, d’idées et de style.

* k%

Les admirateurs

Le premier fut Théophile Gautier qui, en 1868, porta ce jugement : «‘Les Fleurs du mal” sont [...]
d'étranges fleurs, ne ressemblant pas a celles qui composent habituellement les bouquets de poésies.
Elles ont les couleurs métalliques, le feuillage noir et glauque, les calices bizarrement striés, et le
parfum vertigineux de ces fleurs exotiques qu'on ne respire pas sans danger. Elles ont poussé sur
I'humus noir des civilisations corrompues, ces fleurs qui semblent avoir été rapportées de I'lnde ou de
Java, et le poete se plait a les cultiver de préférence aux roses, aux lis, aux jasmins, aux violettes et
aux vergiss-mein-nicht [en allemand, «ne m’oublie pas», le myosotis], innocente flore des petits
volumes a couverture jaune paille ou gris de perle. Baudelaire, il faut I'avouer, manque d'ingénuité et
de candeur ; c'est un esprit trés subtil, trés raffiné, trés paradoxal, et qui fait intervenir la critique dans
l'inspiration.» (‘’Les progres de la poésie francgaise depuis 1830”).

En 1869, Charles Asselineau, qui comptait parmi les rares amis fidéles de Baudelaire, publia la
premiére biographie qui lui fut consacrée : “’Charles Baudelaire, sa vie et son ceuvre”, une rédaction de
bon éléve qui s’était sincerement voué a un hommage ému, que, pourtant, la mére du poéte lui fit
rectifier.

En 1874, Léon Bloy dans “’Un poéte athée”, disait son admiration pour “Les fleurs du mal” . «C’était
étrangement beau, puissant et convulsé€, oppressant comme un cauchemar et parfait d'impiété. Il était
difficile d'imaginer que Dieu pdt étre complétement outragé.» En 1894, dans ‘Histoires
désobligeantes”, il voyait en Baudelaire : «Le Visité terrible [...] Ce poéte gorgonien, devant I'amertume
de qui les plus noires tristesses ont l'air de mirlitonner, parla constamment la grammaire du
catholicisme, qu'il préférait a toute autre, et sa poésie d'impénitent supplicié fut si sacrilege qu'elle est
devenue, par antinomie, suggestive de l'adoration. [...] Baudelaire fut un rebelle atroce et navré,
blasphémateur compliqué, versatile et déconcertant, qui cherchait parfois la priere pour s'en faire une
arme empoisonnée contre lui-méme. [...] ‘Les fleurs du mal” et les “"Poémes en prose” paraissent, a
de certaines places, calcinés, comme des autels maudits que des langues d'enfer auraient
pourléchés.»

Des Esseintes, le héros d'”A rebours” (1884) de Joris-Karl Huysmans, vouait & Baudelaire un véritable
culte : «Il avait révélé la psychologie morbide de I'esprit qui a atteint I'octobre des sensations ; raconté
les symptdmes des ames requises par la douleur, privilégiées par le spleen ; montré la carie
grandissante des impressions, alors que les enthousiasmes, les croyances de la jeunesse sont taris,
alors qu'il ne reste plus que l'aride souvenir des miséres supportées, des intolérances subies, des
froissements encourus par des intelligences qu'opprime un sort absurde.»

Rémy de Gourmont, un «baudelairien innocent», dans une de ses ‘Lettres a Sixtine” (14 juin 1887),
offrit, sous le titre “Concordances” une laborieuse amplification des “Correspondances”. Il écrivit :
«Baudelaire est le male qui a engrossé la poésie nouvelle : c’est la semence des “Fleurs du mal” qui a
gravidé tous les ventres ou il y a quelque chose dedans». En 1896, dans “Le livre des masques”, il
affirma : «Toute la littérature actuelle et surtout celle qu’on appelle symboliste est baudelairienne, non
sans doute par la technique extérieure, mais par la technique interne et spirituelle, par le sens du
mystére, par le souci d’écouter ce que disent les choses, par le désir de correspondre d’ame a ame
avec I'obscure pensée répandue dans la nuit du monde.» La méme année, dans I'un des “Epilogues”
qu’il faisait paraitre dans “Le Mercure de France”, il notait : «On n’a jamais pris la peine de remarquer




a quel point Baudelaire est “pére de I'Eglise”, mot qui va choquer tous les ignorants». En 1904, dans
ses ‘“Marginalia sur Edgar Poe et sur Baudelaire”, il eut cette émouvante évocation : «Baudelaire
sombra lentement, comme un beau navire blessé, dans I'océan de la douleur : car quelle douleur de
mourir en un pareil état, d'étre devenu semblable a une béte aphasique, et, selon le mot de Toussenel,
intelligent comme un animal a qui il ne manque que la parole. Le journal de ses derniéres années :
“Mon cceur mis a nu”, contient des pages encore admirables, mais que le ton en est navrant et
humiliant ! L'homme & la bouche sarcastique devient un enfant morose, peureux et obéissant. Le
blasphémateur hautain tombe, comme par punition, a des priéres grotesques : il invoque a la fois le
bon Dieu, Mariette, Poe, I'Hygiene et la Morale. Il y a des déchéances et des agonies tellement
épouvantables qu'elles feraient comprendre les appels & une justice absolue et & une bonté infinie.»

En 1887, Jules Renard apprécia «la phrase lourde, et comme chargée de fluides électriques, de
Baudelaire.» (“Journal”).

En 1888, I'Anglais George Moore s’écria: «‘Les fleurs du mal” | fleurs superbes dans leur
dépérissement sublime.» (“’Confessions d'un jeune Anglais”).

La méme année, Alphonse Daudet traca ce portrait a la fois littéraire et anecdotique : «Voici Charles
Baudelaire, un grand poéte tourmenté en art par le besoin de l'inexploré, en philosophie par la terreur
de l'inconnu. Victor Hugo a dit de lui qu'il a inventé un frisson nouveau. Et personne, en effet, n'a fait
parler comme lui I'dme des choses ; personne n'a rapporté de plus loin ces fleurs du mal, éclatantes et
bizarres comme des fleurs tropicales qui poussent gonflées de poison, dans les mystérieuses
profondeurs de I'dame humaine. Patient et délicat artiste, trés préoccupé de la phrase et du mot, par
une cruelle ironie du sort, Baudelaire est mort aphasique, gardant intacte son intelligence, ainsi que
I'exprimait douloureusement la plainte de son ceil noir mais ne trouvant plus pour traduire ses pensées
gue le méme juron confus, mécaniquement répété. Correct et froid, d'un esprit coupant comme l'acier
anglais, d'une politesse paradoxale, a la brasserie il étonnait les habitués en buvant des liqueurs
d'outre-Manche en compagnie de Constantin Guys le dessinateur ou de I'éditeur Malassis.» (‘'Trente
ans de Paris”).

En 1889, Anatole France, qui voyait en Baudelaire «un poeéte trés chrétien», considérant qu’il n’est pas
«le poéte du vice mais le poete du péché, ce qui est bien différent», regretta qu'il soit considéré comme
'un des plus grands poétes frangais.

La méme année, Debussy, en composant ses “Cing poémes de Baudelaire”, fut peut-étre son meilleur
interpréte.

En 1892, dans “Notes sur Chopin”, André Gide écrivit : «L'un et l'autre [Chopin et Baudelaire] ont un
semblable souci de perfection, une égale horreur de la rhétorique, de la déclamation et du
développement oratoire ; mais surtout je voudrais dire que je retrouve chez I'un et chez l'autre un
méme emploi de la surprise, et des extraordinaires raccourcis qui l'obtiennent. [...] De plus, il me
semble que Chopin, dans I'histoire de la musique, tient a peu prés la méme place (et joue le role) de
Baudelaire dans I'histoire de la poésie, incompris d'abord I'un comme l'autre, et pour de semblables
raisons.»

Dans ‘Contre Sainte-Beuve” (1905-1909), Marcel Proust prit la défense de Baudelaire : «Ce fut une
malhonnéteté intellectuelle de la part de Sainte-Beuve que de qualifier I'auteur des ‘“’Fleurs du mal”
d"”’aimable garcon, pétrarquisant sur I'horrible”.» Le narrateur se livre & une brillante critique du poéte.
Du fait de sa propre nature, il s'intéresse en Baudelaire a un mélange particulier de la sensibilité et de
la cruauté, et a une sorte de maladie de la volonté. La mise en valeur de moments privilégiés que
Nerval parvint a isoler, Proust la retrouvait chez Baudelaire dont I'ceuvre est «comme une planéte ou
lui seul a habité et qui ne ressemblait & rien de ce que nous connaissons», un monde qui produit «un
étrange sectionnement du temps ou seuls de rares jours notables apparaissent» et «dont chaque



poéme n'est qu'un fragment». |l appréciait I'impassibilité lucide avec lagquelle le poéte railla ses propres
souffrances, et l'usage qu'il fit des objets les plus simples pour symboliser toutes les facettes de son
univers spirituel. Il nota : «C'est si curieux, ces poémes de Baudelaire avec ces grands vers que son
génie emporté dans le tournant de I'hémistiche précédent s'appréte, a pleins essieux, a remplir dans
toute leur gigantesque carriére, et qui donnent ainsi la plus grande idée de la richesse, de I'éloquence,
de lillimité d'un génie. [...] Quelquefois, sans que le vers suivant soit sublime, il y a pourtant cet
admirable ralentissement a I'némistiche qui va lancer le char dans la carriere du vers suivant, cette
montée du trapéze qui va encore, encore plus haut, lentement, sans grand but, pour lancer mieux.»
(“'Sainte-Beuve et Baudelaire”).

Jacques Crépet, fils d'Eugene Crépet, ami et admirateur de Baudelaire, continua, de 1908 a 1949, les
recherches entreprises par son pére, publiant en particulier une biographie.

En 1911, Félix Nadar publia "Charles Baudelaire intime".

La méme année, André Suares porta ce jugement : «Trop chrétien pour étre cynique, et trop peu pour
étre humble. Riche de sens et de péché, hardi a s'ouvrir les entrailles, trop libre pour étre hypocrite.
Grand poete, sans abondance ni facilité, il fut plus artiste en vers qu'on n'avait été avant lui, depuis
Racine.» Mais il vit en lui le seul poéte qui ait une vue aussi profonde sur notre humanité, un corps si
intime avec le temps et la durée.

En 1912, selon Jacques Riviére, Paul Claudel disait de la langue des “Fleurs du mal”: «C’est un
extraordinaire mélange du style racinien et du style journalistique de son temps». Plus tard, il déclara :
«A mon avis, le plus grand poéte du XIXe siécle est Baudelaire, parce qu'il était trés intelligent et
comprenait trés bien ou il en était, parce qu'il est le poéte du Remords» ; en effet, il voyait en lui un
pécheur repentant subissant une pénitence a perpétuité. Il considéra que “Mon cceur mis a nu” est sa
véritable clé. Comme Baudelaire, il concevait l'artiste comme le révélateur et le déchiffreur par
excellence du mystére divin inscrit dans tout ce qui existe, et I'art comme révélation et transmutation
spirituelle de la réalité, étant sensible a de nombreuses synesthésies. D’ailleurs, a son exemple, il fit
des critiques d’art.

* % %

Si Baudelaire ne fut pas vraiment un maitre, il eut bien quelques imitateurs, mais qui ne sauraient
retenir notre attention qu'a titre de curiosité. Ses véritables successeurs furent ceux qui, dans leur
ceuvre, mirent directement en question leur destin et leur condition d'hommes.

Ainsi, Rimbaud, dans sa célebre lettre a Démeny du 15 mai 1871, le salua comme «le premier voyant,
roi des poétes, un vrai Dieu», tout en ajoutant cette dure restriction : «Encore a-t-il vécu dans un milieu
trop artiste, et la forme si vantée en lui est mesquine : les inventions d'inconnu réclament des formes
nouvelles.» Mais il reste qu'il reprit I'entreprise de Baudelaire la ou celui-ci I'avait laissée, c’est-a-dire
en enfer, pour aller plus loin, pour surmonter le faux dualisme chrétien du bien et du mal, se délivrer de
la vaine rhétorique du ciel et de I'enfer pour émerger sur la terre vraiment humaine, en pleine réalité,
avec des problémes d’étre humain et non plus d’ange déchu. Alors seulement il écrivit ses pages les
plus belles : les derniéres “llluminations”, celles d’aprés ‘’Une saison en enfer”. Ce fut en tout cas chez
Baudelaire qu'il puisa l'inspiration de ses formules les plus catégoriques : il lui dut son esthétique et sa
morale, son golt passionné des images, la recherche de «ce long, immense et raisonné déreglement
des sens», un certain mépris de la femme, la haine de l'ordre établi, la volonté d’étre absolument
moderne. Comme Baudelaire, il fut un extraordinaire écouteur de la vie moderne.

Surtout Baudelaire, qui n'‘employa que trois fois le mot «symbole» dans “Les fleurs du mal”, mais qui
avait dit que «tout pour lui devient allégorie», qui ne voyait plus dans la nature, comme les romantiques
ou les parnassiens, des objets a peindre, mais des signes qui suggérent par voie d’associations ou
d’analogies d’autres réalités qui sont a c6té, qui avait défini le principe des «correspondances», qui



avait exprimé sa foi en l'imagination réconciliatrice, celle qui «accouple» les réalités dispersées, qui
tenta de trouver et d'établir des liens entre des réalités hétérogenes et dispersées, qui avait déclaré :
«Je me suis toujours plu a chercher dans la nature extérieure et visible des exemples et des
métaphores qui me serviront a caractériser les jouissances et les impressions dun ordre
spirituel» (“’Réflexions sur quelques-uns de mes contemporains”, qui, dans la forme, usa
constamment de la suggestion, fonda, sans le savoir, les bases de ce qu'on allait appeler plus tard le
symbolisme, mouvement qui se placa tout naturellement dans sa filiation, en considérant que le visible
ne vaut que s'il est allusion a l'invisible.

Le plus illustre représentant du symbolisme,_Mallarmé, tira simplement la lecon des “Fleurs du mal”
qguand il déclara qu’il faut suggérer I'objet au lieu de le nommer. S’il définit I'ceuvre propre du poete,
son «livre», comme «l'explication orphique de la Terre, qui est le seul devoir du poéte et le jeu littéraire
par excellence», il ne traduisit pas exactement la pensée de Baudelaire, mais la transposa dans son
propre registre. En 1895, il fit paraitre, dans la revue "La plume", "Le sonnet & Baudelaire".

En 1896 parut, dans la revue "La plume", un numéro consacré a l'iconographie de Baudelaire, intitulé
"Le tombeau de Charles Baudelaire".

* x %

En 1892 survint la querelle de la statue de Baudelaire. A la suite de la mort, en juillet, de Léon Cladel,
son disciple et ami, qui s’était étonné, peu de temps auparavant, du dépouillement de la tombe de son
maitre, le ler aolt, Léon Deschamps lan¢a dans “La plume” une souscription pour la construction d’'un
«monument de reconnaissance» au «pére de la poésie actuelle». Trés rapidement, un comité prit
forme. Leconte de Lisle accepta de le présider, Mallarmé s'activa pour trouver des souscripteurs, et
Rodin, qui avait déja sculpté en 1882 une statue intitulée “Je suis belle, 6 mortels, comme un réve de
pierre”, se dit prét a réaliser le monument funéraire. Le projet était en bonne voie. Pendant un mois, la
presse, les artistes et les intellectuels furent d’accord pour louer l'initiative.

Mais, le ler septembre, Brunetiére vint troubler cette heureuse entente, réveilla des passions qui se
déchainérent a nouveau, en faisant paraitre, dans “La revue des deux mondes”, un article ou il
déplaca le débat, délaissant la proie pour 'ombre : «Ni Baudelaire ni la statue qu’il est question de
sculpter a sa mémoire ne sont les véritables enjeux», car il voulait en fait assurer son élection a
’Académie francgaise. Ainsi, il suscita une polémique littéraire d’'une étonnante densité (plus de deux
cents publications, échelonnées sur seulement cinq mois) et d’une virulence inattendue, ces écrits, ou
des écrivains divers échangeaient sans cesse des propos outrageants, apparaissant a distance peu
compréhensibles et disproportionnés.

En paralléle, le comité Baudelaire avait proposé la réalisation d’'un ‘“Tombeau de Charles Baudelaire”,
qui prendrait la forme d’un recueil dhommages en vers et en prose. Mallarmé, |la encore, se chargea
de recueillir les différentes contributions, et le projet, détaché des questions de personnes qui avaient
suscité la polémique autour de la statue, put, en 1896, étre mené a terme sans anicroche. Cependant,
de médiocre qualité, 'ouvrage ne vaut que par le seul concours de Mallarmé.

Pour le projet de monument funéraire, d’'une part, la collecte de fonds ne fut pas aussi rapide qu'on
'espérait ; d’autre part, Rodin exprima de vives réticences au sujet du lieu originellement choisi, la
tombe du poéte au cimetiére Montparnasse, préférant un lieu plus public, comme le jardin du
Luxembourg. Si, en 1898, il sculpta une téte de Baudelaire, ce fut finalement un artiste spécialisé dans
les ceuvres funéraires, dont on jugeait le style «étrange et bizarre», José de Charmoy, qui réalisa une
statue, inaugurée le 26 octobre 1902 au cimetiere de Montparnasse, non loin de la tombe ou repose
Baudelaire ; cette statue suscita elle aussi une controverse !

* %k %

En 1917, I'ceuvre de Baudelaire tomba dans le domaine public. Bien qu'on était en pleine guerre,
guelques éditeurs courageux relancerent "Les fleurs du mal”. Elles rencontrerent alors un succes de
plus en plus large. Le poete fit méme alors 'objet d'un véritable culte chez les jeunes : on le lisait en
cachette dans les lycées, on essayait d'imiter son satanisme et son mépris du monde.



Méme si, dans sa forme et dans ses structures, son langage en était un d'avant la révolution poétique
moderne, plus proche de Malherbe ou de Ronsard que de Mallarmé ou des surréalistes, méme si son
dandysme et sa modernité appartenaient en propre au XIXe siéecle, il peut étre considéré comme le
grand initiateur de la poésie du XXe siecle. Son influence allait étre finalement plus esthétique que
poétique parce qu’il transmit a ses successeurs ses refus et ses valeurs, plutdt que sa maniere
d’écrire. Comme il affirmait que, a la nature, telle qu’elle se révele universellement aux étres humains,
s’en substitue une autre, analogue a l'esprit et au tempérament de l'auteur, a son exemple, l'art
moderne allait annihiler progressivement le role de la nature, en rendant de plus en plus succincts les
signes qu’il en tire. Une telle conversion reflétait dans I'esthétique le passage général de I'objectif au
subjectif.

Par son effort de libération en profondeur de l'inspiration poétique ; par sa jonction féconde de la
réflexion esthétique et de la création poétique ; par son souci de la relation, dans la parole proférée,
entre I'étre et le dire, qui fut pour lui un drame personnel qu’il résolut dans I'élaboration d'une technique
formelle qui est elle-méme un engagement métaphysique ; par son pari sur la spiritualité du langage ;
par sa préservation d’'une dualité essentielle qu'’il éleva a la hauteur d'une ascése ; par la profondeur
de ses refus, il déclencha, pour reprendre une expression qu'il aimait, une inépuisable «féte du
cerveau», fut revendiqué par les esprits les plus divers, les plus opposés, fut l'inspirateur de poétes
aussi différents que Paul Claudel, Guillaume Apollinaire, Paul Valéry, Paul Eluard et les autres
surréalistes, Jean Cocteau, Pierre-Jean Jouve. Son ceuvre, carrefour d'idées et de sentiments, point
d'aboutissement et point de départ, est allée en s'imposant, méme si sa poésie, par sa «situation»
méme, autorisa un évident pluralisme de lectures, des études menées selon différentes approches
critiques.

On peut ainsi voir en lui, malgré tout ce qui le séparait de ce mouvement, un _des initiateurs du
surréalisme par son godt du «bizarre» et du «merveilleux» ensevelis au tréfonds du quotidien comme
enfouis dans le chaos onirique, et a retrouver dans la réalité quotidienne ou dans les réves, par le fait
que, pour ses adhérents, «la poésie est une maniére de vivre», selon le mot de Tristan Tzara, par sa
guéte dans les «paradis artificiels» du déreglement de tous les sens. Selon Sartre, «I'émerveillement
qui saisit les jeunes gens vers 1920 devant les réclames électriques, I'éclairage au néon, les
automobiles, fut profondément baudelairien.» ("Baudelaire”). Mais les surréalistes ne toléraient pas
ses complaisances envers Dieu.

En 1921, Edmond Jaloux définissait son apport : «Une de ses innovations aura été d’implanter le
mystére au milieu de nous ; par la seul, ce grand classique aura rompu le lien du classicisme et
inauguré quelque chose de nouveau qui est plus que jamais visible aujourd’hui. Le mystére n’est pas
un élément inconnu dans I'art, mais il I'était dans l'art frangais.»

Dans ‘Le temps retrouvé” de Marcel Proust, le narrateur trouve dans I'art du poéte une incitation a
écrire : Il «recherche volontairement, dans 'odeur d’'une femme par exemple, de sa chevelure et de
son sein, les analogies inspiratrices qui lui évoqueront ‘T'azur du ciel immense et rond” et “un port
rempli de flammes et de mats”. J'allais chercher a me rappeler les pieces de Baudelaire a la base
desquelles se trouve ainsi une sensation transposée, pour achever de me replacer dans une filiation
aussi noble, et me donner par la l'assurance que I'ceuvre que je n'avais plus aucune hésitation a
entreprendre méritait I'effort que j’allais lui consacrer».

En 1924, Valéry publia “Situation de Baudelaire” (voir, dans le site, "VALERY Paul"), un essai ou il
s’efforca de le «situer» parmi les poétes frangais, affirmant : «Je puis donc dire que s'il est, parmi nos
poétes, des poétes plus grands et plus puissamment doués que Baudelaire, il n'en est point de plus
important.» Pour lui, quelques expressions heureuses, d’une rare densité, montraient son originalité. Il
le distinguait des parnassiens et plus encore des romantiques dont I'ceuvre, disait-il, «<supporte assez
mal une lecture ralentie et hérissée des résistances d’un lecteur difficile et raffiné». Il affirmait :
«Baudelaire, au milieu du romantisme, fait songer a quelque classique.» - «ll y a une infinité de




manieres de définir, ou de croire définir le classique. Nous adopterons aujourd'hui celle-ci : classique
est I'écrivain qui porte un critique en soi-méme, et qui I'associe intimement & ses travaux. La poésie de
Baudelaire doit sa durée et cet empire qu'elle exerce encore a la plénitude et a la netteté singuliére de
son timbre. Cette voix, par instants, cede a I'éloquence, comme il arrivait un peu trop souvent aux
poétes de cette époque ; mais elle garde et développe presque toujours une ligne mélodique
admirablement pure et une sonorité parfaitement tenue qui la distinguent de toute prose.» - «Avec
Baudelaire, la poésie francaise sort enfin des frontieres de la nation. Elle se fait lire dans le monde ;
elle s’impose comme la poésie méme de la modernité. [...] Son probléme fut de se distinguer a tout
prix d'un ensemble de grands poétes exceptionnellement réunis par quelque hasard dans la méme
époque, tous en pleine vigueur, d’étre un grand poéte, mais n’étre ni Lamartine, ni Hugo, ni Musset.» Il
souligna son influence sur Verlaine, Rimbaud et Mallarmé. Cependant, lui, qui assurément ne badinait
pas avec la prosodie, parla de «l'attristante banalité de beaucoup de vers baudelairiens». Mais il salua
en lui linitiateur de la poésie telle qu’il la concevait lui-méme : d’ou le jugement qu’il porta sur
“Recueillement”, et la définition du «charme poétique» qui exprimait son propre idéal autant, sinon
plus, que celui de Baudelaire. Il y définit le poéme comme «cette hésitation prolongée entre le son et le
sens», et la parole poétique, comme «cette parole extraordinaire [qui] se fait connaitre par le rythme et
les harmonies qui la soutiennent et qui doivent étre si intimement et méme si mystérieusement liés a
sa génération gque le son et le sens ne se puissent plus séparer et se répondent indéfiniment dans la
meémoire». Pour lui, «la pureté» des ceuvres classiques est le résultat d’«opérations infinies sur le
langage». «L'essence du classicisme est de venir aprés. L'ordre suppose un certain désordre qu'il vient
réduire.» Il appréciait en Baudelaire «l'ingénieur littéraire».

En 1929, le ministre de la Justice, Louis Barthou, présenta un projet de loi en vue de susciter une
révision des proces ayant entrainé condamnation pour des ceuvres littéraires. Bien que Baudelaire n’'y
fut point nommé, c’était bien a lui qu’on pensait, méme si ses «piéces condamnées» avaient déja paru
dans la plupart des éditions sans donner lieu a des poursuites judiciaires car il apparaissait
moralement impossible de le faire. Mais, sur le terrain Iégal, les difficultés étaient considérables, car
l'article 443 du Code civil n’autorise la révision qu’a des conditions rigoureusement définies, parmi
lesquelles est indispensable l'allégation d'un «fait nouveau» permettant d’établir I'innocence du
condamné. Aussi le projet Barthou n’eut-il pas de suites immédiates.

En 1929, Léon Lemonnier publia "Enquétes sur Baudelaire. Baudelaire au lycée Louis-le-Grand.
Baudelaire a Honfleur. Sainte-Beuve et Baudelaire. Baudelaire et Mallarmé. Une page inconnue de
Baudelaire. Deux versions de “Bérénice”. Documents inédits ".

En 1931, le psychanalyste René Laforgue publia “’L’échec de Baudelaire, étude psychanalytique sur la
névrose de Charles Baudelaire”. Etudiant les difficultés de sa vie, il le réduisit d’emblée au statut de
cas pathologique (sans tenir compte du diagnostic d’hystérique qu’il porta sur lui-méme), débusqua le
sadique derriere le masochiste, et alla chercher dans son conflit avec son beau-pére des indices d’'une
névrose familiale qui allait engendrer un pervers. Il vit dans ‘Les fleurs du mal” une production
pathologique, celle d’«un de ces névrosés qui ne commettent leur délit que pour éprouver la volupté de
I'angoisse, puis celle du remords et de la punition», mais il n’entra pas dans la réalité de ses poémes,
négligea leur effet positif de libération. Enfin, il considéra les amoureux des “Fleurs du mal” comme
des «amoureux de leur propre déchéance».

A la fin des années trente, Walter Benjamin, aprés avoir traduit de ses poémes en allemand, écrivit
trois textes fondamentaux sur Baudelaire : “Le Paris du Second Empire chez Baudelaire”, ‘’Sur
guelgues themes baudelairiens” et “Fragments baudelairiens”, qui furent réunis dans le volume
“Charles Baudelaire. Un poéte lyrique a l'apogée du capitalisme” (1982). Son intérét pour le poéte
francais, pour son «baroque de la banalité», pour sa transformation de Paris en objet poétique, pour
son «pathos de la révolte», s’intégrait dans sa volonté d’interpréter la poésie du point de vue de la
critique sociale, dans la conception d'une philosophie de [l'histoire pessimiste marquée par le
matérialisme marxiste. |l replaca Baudelaire dans le cadre architectural, psychologique et idéologique




de la ville moderne, vit en lui «I'hnomme des foules» d’Edgar Poe, le flaneur, le poéte de la rencontre. I
le considéra comme un révolté et non un révolutionnaire, admirateur de Blanqui (représenté par
Satan), qui se plaisait a faire du chiffonnier un étre proche du conspirateur et du poéte. Il voyait dans
ses poemes sur le vin I'expression de «réves de vengeance et de splendeurs futures». Il remarquait
que ce tenant de la modernité était en fait fasciné par I'Antiquité, tandis que ses beaucoup de ses
poémes s’attachent a célébrer moins le moderne que le caractére éphémére des choses, leur fragilité,
'absence d’espoir dans l'avenir et le regret ; que ce dandy avait été un héros de la décadence. Il
avancait encore que l'intérét qu’il montrait pour les lesbiennes s’explique par I'apparition de traits virils
chez la femme, consécutifs a son insertion dans la production industrielle. Il affirmait : «Baudelaire
n'est pas pessimiste. Il ne l'est pas, parce que chez lui I'avenir est frappé d'un tabou. C'est par la que
son héroisme le distingue le plus clairement de celui de Nietzsche. [...] Baudelaire a été le premier a
avoir eu l'idée d'une originalité adaptée au marché [...]. Baudelaire voulait faire de la place pour ses
poémes, et dut pour ce faire en refouler d'autres. Il déprécia certaines libertés et licences poétiques
des romantiques par sa facon toute classique de manier l'alexandrin, et la poétique classique par les
ruptures et les défaillances qui lui sont propres dans le vers classique lui-méme. Bref, ses poémes
contenaient des dispositions particuliéres destinées a refouler les poémes concurrents. [...] On
rencontre chez Baudelaire une foule de stéréotypes, comme chez les poétes baroques. [...] Il y a chez
Baudelaire la crainte d'éveiller un écho - que ce soit dans I'dme ou dans l'espace. Il est parfois
grossier, il n'est jamais sonore. Sa facon de parler se distingue aussi peu de son expérience que le
geste d'un parfait prélat de sa personne. [...] La mystification chez Baudelaire est un charme
apotropaique, semblable au mensonge chez les prostituées. [...] L'impuissance est la figure clé de la
solitude de Baudelaire. Un abime le sépare de ses semblables. C'est de cet abime-la que parlent ses
poémes. [...] Baudelaire réunit la pauvreté du chiffonnier, le sarcasme du mendiant, le désespoir du
parasite.»

En 1935, Jean Cassou publia “Pour la poésie”, important recueil d'articles sur des poetes et, en
particulier, sur Baudelaire, ou il le jugea ainsi: «Grace a son extraordinaire sincérité, 'angoisse
solitaire, I'angoisse métaphysique de Baudelaire s’ouvre et rejoint 'angoisse quotidienne et pratique de
'univers entier.»

En 1942, Pierre-Jean Jouve, dont I'ceuvre était une recherche souterraine de soi qui voulait transmuer
la «matiére d'en bas» en «matiére d'en haut», publia un émouvant “Tombeau de Baudelaire”, un essai
sur le maitre qu'’il s’était choisi, ses différentes facettes, la réception de son ceuvre, sa place dans
I'histoire de la poésie moderne, sa dimension spirituelle, etc..

Le 25 septembre 1946, 'Assemblée nationale adopta une loi créant une procédure de révision des
condamnations pour outrage aux bonnes meceurs commis par la voie du livre, exercable par le garde
des sceaux a la demande de la Société des gens de lettres. Celle-ci décida immédiatement de
demander la révision pour ‘Les fleurs du mal”.

En 1947, Jean-Paul Sartre publia “Baudelaire”, ou, dans I'optique de I'existentialisme, il se livra a une
analyse existentielle de Baudelaire. Commencant par se poser la question: «A-t-il mérité son
existence malheureuse?», il étudiait ensuite, sans complaisance, les données de son «cas». Pour lui,
«il ne méritait certes pas cette mere, cette géne perpétuelle, ce conseil de famille, cette maitresse
avaricieuse, ni cette syphilis - et quoi de plus injuste que sa fin prématurée.» Pourtant, cherchant a
remonter des confidences les plus personnelles qu’il avait faites a ses proches jusqu’au choix
fondamental d’étre poéte qui anima et orienta toutes ses conduites, sur le plan personnel comme sur le
plan poétique, en exposant enfin leur interdépendance, il constata que, si I'on considere I'homme lui-
méme, il n'était pas sans faille ni sans contradictions, il fut étranglé dans un nceud de complexes,
coupable d'«irresponsabilité».

L’étude de Sartre fut violemment réfutée par Maurice Blanchot, Georges Blin et Georges Bataille qui
rappelérent, chacun a sa maniere, que la poésie et le mal devaient étre pris au sérieux dans I'ceuvre
comme dans la vie de Baudelaire.




En 1949, Marcel Aymé sembla faire I'éloge du poete pour mieux I'exécuter : «Baudelaire reste [...] le
sommet de cent cinquante ans de romantisme. Ce n'est pas qu'il y ait eu d'autres poétes d'un souffle
plus large, d'une inspiration plus personnelle, d'un métier plus sdr aussi. Il y en a eu beaucoup au
contraire et s'il I'emporte sur eux, c'est qu'il réunit en lui, poussées a l'extréme, toutes les
caractéristigues du romantisme : le flou, le mou, le ténébreux, le narcissisme, les infinis faciles. Ce qui
ne I'empéche pas, soyons juste, d'avoir un petit fumet assez personnel de viande décomposée et de
savonnette. Romantique, il I'est au maximum, mais avec une certaine hypocrisie et c'est précisément
de quoi je lui en veux. Son flou, son mou et ses ténébres et toutes les conquétes faciles de ses ainés,
il nous les présente sous un uniforme classique, comme militairement ajusté et tellement sanglé et
avec tant de sacerdotale gravité que le lecteur n'y voit que du feu et les critiques que profondeur. Victor
Hugo passe aujourd’hui pour une grosse nature de niais moitié rigolo, moitié attendrissant. Vigny passe
pour un raseur - les gens du monde disent plus volontiers : un emmerdeur. Lamartine est considéré
comme un poete de pensionnat pour jeunes filles en fleur, et Musset un déliquescent, un gateux
précoce. Baudelaire, lui, abrité par sa défroque de classique et sa farouche gravité de tireuse de
cartes, demeure incontesté. Méme les littérateurs de bonne bourgeoisie, de gauche ou de droite, qu'ils
soient catholiques, protestants, juifs, athées, anarcho-mondains ou fils de familles révolutionnaires, se
prosternent devant lui. Ni Rimbaud, ni Mallarmé, ni Valéry, autres romantiques des époques suivantes,
tous trois formidables, mais peu lus et n‘ayant d'influence que sur les surréalistes, n'ont le prestige et
I'ascendant de Baudelaire. Je vous dis qu'il est le grand maitre, le prince noir du romantisme, le plus
nocif et le plus contagieux de nos poétes, celui dont I'art nous aura préparés a comprendre la poésie
d'un docteur Petiot [médecin francgais qui fut accusé de meurtres apres la découverte a son domicile
parisien des restes de vingt-sept personnes au lendemain de la Seconde Guerre mondiale]. Ne vous
étonnez donc pas si j'execre I'homme qui aura le plus contribué a ruiner notre confort intellectuel.» (‘Le
confort intellectuel”, chapitre V).

On ne s’étonnera pas que cet avis ait été partagé par le misanthrope a la hargne voltairienne qu’était
Paul Léautaud : «La poésie de Baudelaire, de Vigny, c'est de la déclamation.» (‘“Journal littéraire”, 29
novembre 1949).

Du fait des délais inévitables de la procédure, ce ne fut que le 31 mai 1949 que la Chambre criminelle
de la Cour de cassation rendit un arrét définitif de révision du procés de 1857. Dans ses attendus, elle
énonga «que les poémes faisant I'objet de la prévention ne renferment aucun terme obscéne ou méme
grossier et ne dépassent pas, en leur forme expressive, les libertés permises a lartiste ; que si
certaines peintures ont pu, par leur originalité, alarmer quelques esprits a I'époque de la premiére
publication des “’Fleurs du mal” et apparaitre aux premiers juges comme offensant les bonnes mceurs,
une telle appréciation ne s’attachant qu’a l'interprétation réaliste de ces poémes et négligeant leur sens
symbolique, s’est révélée de caractére arbitraire ; qu’elle n’a été ratifiée ni par 'opinion publique, ni par
le jugement des lettrés.» Elle cassa et annula la condamnation de 1857. Baudelaire et ses éditeurs
connurent une réhabilitation judiciaire posthume pour le moins tardive (quatre-vingt-douze ans plus
tard !).

Au milieu du XXe siécle, Baudelaire devint réellement populaire, toutes les anthologies accordant une
place essentielle aux “Fleurs du mal”, considérées comme le livre-clé de la poésie moderne, comme
une des ceuvres de la littérature frangaise les plus unanimement appréciées.

En 1950, Blaise Cendrars déclara : «C'est un trés grand poéte, mais c'est surtout un profond esprit
catholique dans sa critique de la modernité. Comme critique c'était méme un type étonnant, bien en
avance sur son époque et je crois que durant longtemps encore, mettons jusqu'au bout du XXe siécle,
il influencera les jeunes gens par sa critique et son dandysme. Ses plus beaux vers datent déja.»
(“Blaise Cendrars vous parle”).

En 1951, dans “L'homme révolté”, Albert Camus fut presque aussi sévére que Jean-Paul Sartre a
'égard du poéte : «Baudelaire, malgré son arsenal satanique, son goQt pour Sade, ses blasphémes,

10



restait trop théologien pour étre un vrai révolté. Son vrai drame, qui I'a fait le plus grand poéte de son
temps, était ailleurs. [ll] a été le théoricien le plus profond du dandysme et donné des formules
définitives a I'une des conclusions de la révolte romantique.»

Le 28 septembre 1951, dans ‘Le passé défini”, Jean Cocteau nota: «Baudelaire a parlé de la
décadence comme personne. C'est la grande minute. L'extréme pointe des civilisations.»

En 1952, Luc Decaunes étudia Baudelaire dans la collection "Poétes d'aujourd'hui".

En 1959, dans ses “Mémoires intérieurs”, Francois Mauriac écrivit : «Baudelaire est le poete du réel, le
moins romantique qui soit, au point que le langage que sa poésie a inventé est le plus proche de la
prose qu'ait jamais 0sé le poéte, le plus figuratif comme on dit aujourd'hui, soumis étroitement a I'objet,
gu'il s'agisse d'une petite vieille hagarde, trébuchant sur un trottoir de Paris, ou d'une charogne aux
pattes écartées et au ventre fourmillant.»

En 1962, les structuralistes Jakobson et Lévi-Strauss publiérent leur analyse du poéme ‘Les chats’.
Fut poursuivie sans doute par Jakobson I'étude minutieuse d’abondants exemples de correspondances
phonologiques ou syntaxiques existant dans le texte, mais a la suite de laquelle il ne parvint pas a
montrer en quoi ces exemples d’assonance, d’allitérations, etc., contribuent a la signification globale du
texte. Le soin de proposer une hypothése sur cette derniére question revint a Lévi-Strauss vers la fin
de l'article, mais il négligea de la relier aux détails phonologiques indiqués par Jakobson. Cela prouve
que l'analyse grammaticale d’'un poéme ne peut nous donner que sa grammaire. Jakobson et Lévi-
Strauss se virent d’ailleurs contredits par Michael Riffaterre et par Gilbert Durand, qui appliqua plutbt
au poéme sa méthode qui le fit partir des archétypes les plus évidents, pour déployer leurs dérivations
symboliques et arriver aux «procédures verbales».

En 1967, le poéte Pierre Emmanuel publia "Baudelaire, la femme et Dieu", indiquant : «Mon idée
directrice est simple : plus un poéte est grand, plus sa vie propre - quel qu'en soit le contenu - s'impose
a lui comme foyer d'une énigme universelle. En s'efforcant d'exprimer cette énigme, il I'approfondit, et
son existence concréte avec elle de facon littéralement déchirante. Sujet privilégié de contradiction, le
poéte est ainsi le témoin d'une souffrance irréductible qu'il cultive jusque dans la maladie et la faute,
comme l'instrument d'une connaissance cachée.»

En 1971, Yves Bonnefoy proclama : «Voici le maitre livre de notre poésie : “Les fleurs du mal”. Jamais
la vérité de parole, forme supérieure du vrai, n'a mieux montré son visage.» En 2000, il prononga deux
conférences a la Bibliotheque nationale de France, et les réunit dans une plaquette intitulée
“Baudelaire : la tentation de l'oubli”. Voulant poser les fondements d'une étude de la poésie moderne,
il partit de deux poémes des ‘“Fleurs du mal” : "Je n'ai pas oublié, voisine de la ville..." et "La servante
au grand cceur, dont vous étiez jalouse..." ; ils font tous deux allusion a des scénes concrétes de
I'enfance de Baudelaire, remontant a la période particuliere, ou, a la mort de son pere, sa mére se
retira seule avec lui dans une grande maison de Neuilly, a I'été 1827 ; le premier ressuscite les
guelgues mois de grand bonheur et de grande intimité qui furent fondateurs pour I'éveil a la sensualité
du petit Charles, mais entachés aussi de I'ombre de la trahison future de la mére, tandis que le second
dénonce une faute commune, qui est celle de I'oubli de Mariette, «la servante au grand cceur», et du
pére défunt, 'oubli de la mort et de la finitude de la condition humaine, la poésie devant lutter contre
cet oubli ; alors que le premier poéme exprimait une sensualité érotique qui visait a se sublimer dans
I'expression poétique, le second exprimait un réel amour de I'étre, dans sa contingence et son
guotidien, une «compassion» qui devenait la clé d'une vraie poésie ; les deux poémes reflétaient la
tension psychique qui déchirait Baudelaire, tenaillé par une double aspiration a I'étre et a l'idéal ; il
aurait alors voulu, par une ascese de la chair et un éveil a la sensation pure, dépasser la volonté
esthétisante, et redécouvrir un arriere-plan de transcendance au-dela du risque de fourvoiement dans
l'idéal amoureux ; 'exemple de ces deux poemes permettait a Bonnefoy d’exposer sa théorie de la

11



modernité poétique, la question de la place de l'art dans la vie : «L'Art qui se dégage de soi se
reconnait en dette devant l'existence ordinaire, et la sorte d'amour qu'on y rencontre».

En 1973, Claude Pichois et Jean Ziegler publiérent la “Correspondance” de Baudelaire (lettres
d'amour, lettres a sa mére, lettres sur son art, billets d'affaires).

En 1975-1976, Claude Pichois publia, en deux tomes, dans la Bibliotheque de la Pléiade, les
“’Oeuvres complétes’ de Baudelaire.

En 1976, Jean-Pierre Richard, dans “Poésie et profondeur”, considéra Baudelaire comme un
personnage profondément rationnel et scientifique, et affirma que ses poémes sont parfois des essais
de reconstruction de réves et d'extases (souvent déclenchés par la drogue).

En 1980, dans “Encyclopédie nouvelle”, Alberto Savinio s’exalta : «Baudelaire est le Copernic de la
poésie : il inaugure I'ére copernicienne de la poésie, laquelle, jusqu'alors, avait été, et de maniere aussi
exquise que péremptoire, ptolémaique.»

En 1984, Michel Foucault consacra quelques pages au “Peintre de la vie moderne” dans sa conférence
aux Etats-Unis intitulée “Qu'est-ce que les Lumiéres?”, pour signaler que, pour Baudelaire, la
modernité n'était pas un fait de sensibilité au présent fugitif, mais une volonté d'«héroiser» le présent ;
qu’il répétait : «Vous n'‘avez pas le droit de mépriser le présent.» ; que, cependant, pour lui, la
modernité n'était pas simplement forme de rapport au présent, mais aussi un mode de rapport qu'il faut
établir a soi-méme, lié a un ascétisme indispensable, ce qu'il appelait le «dandysme».

En 1989, Pascal Pia étudia Baudelaire dans la collection "Ecrivains de toujours".

En 2009, un des exemplaires dédicacés des ‘“Fleurs du mal” de 1857 fut vendu pour trois cent mille
euros.

Aujourd'hui, Baudelaire est un des poetes les plus appréciés, est reconnu comme un écrivain majeur
de I'histoire de la poésie mondiale, est devenu un classique.

André Durand

Faites-moi part de vos impressions, de vos questions, de vos suggestions !

Contactez-moi

Peut-étre voudrez-vous accéder a I'ensemble du site :

www.comptoirlitteraire.com

Voir aussi BAUDELAIRE 1, savie
BAUDELAIRE 2, son esthétique

12


http://www.comptoirlitteraire.ca/new/contact.html
http://www.comptoirlitteraire.ca/

