| M’a (M iraire

www.comptoirlitteraire.com

présente

“’La profession de foi du vicaire savoyard’
(1762)

essai d’une soixantaine de pages

de Jean-Jacques ROUSSEAU

pour lequel on trouve un résumé
puis un commentaire.

Bonne lecture!

Résumé

Un jeune calviniste venu, «dans une ville d'ltalie», se convertir au catholicisme, qui était dérouté par la
doctrine nouvelle qu'on lui enseignait, qui était sur le point de sombrer dans le doute, rencontra un
«vicaire savoyard» qui lui fit contempler un large panorama dominé par les Alpes. Puis il lui indiqua
que, pour lui, un tel paysage portait a la méditation et & l'adoration de «/’Etre des étres et le
dispensateur des choses». Et il entreprit de lui raconter par quelle évolution il était passé pour en
arriver a cette attitude.

«Né pauvre et paysan», il était devenu un prétre qui avait «toujours mené une vie uniforme et
simple». Pourtant, méme s'il avait toujours «respecté le mariage», il avait été I'objet d’'un «scandale»,
et avait été «chassé». De ce fait, «de tristes observations renversérent ses idées», et il tomba dans
«lincrédulité», «lincertitude et le doute». Dans un sursaut, il décida de chercher «la vérité» «sur la
cause de [s]on étre et sur la régle de [s]es devoirs», ne pouvant admettre ni le dogmatisme de
I'«Eglise» ni le scepticisme des «philosophes» ; la diversité des opinions de ceux-ci 'avait surpris, car
ils «ne s’accordent que pour se disputer», chacun voulant «penser autrement que les autres», d’ou le


http://www.comptoirlitteraire.ca/

reproche qu'il leur fait de leur vanité : «Quand les philosophes seraient en état de découvrir la vérité,
qui d’entre eux prendrait intérét a elle? Chacun sait bien que son systéme n’est pas mieux fondé que
les autres ; mais il le soutient parce qu’il est a lui. Il n’y en a pas un seul, qui, venant a connaitre le
vrai et le faux, ne préférat le mensonge qu’il a trouvé a la vérité découverte par un autre. [...]
L’essentiel est de penser autrement que les autres. Chez les croyants, il est athée ; chez les athées il
serait croyant.»

En conséquence, sa lecture de leurs ceuvres, au lieu de le délivrer de ses doutes, n'avait fait que les
augmenter. Il en vint a conclure a «/linsuffisance de l'esprit humain» car, disait-il, «xnous n’avons point
la mesure de cette machine immense» qu’est l'univers, et «nous nous ignorons nous-mémes». ||
déclare : «J'ignore pourquoi l'univers existe; mais je ne laisse pas de voir comment il est modifié: je ne
laisse pas d'apercevoir l'intime correspondance par laquelle les étres qui le composent se prétent un
secours mutuel. Je suis comme un homme qui verrait pour la premiére fois une montre ouverte, et qui
ne laisserait pas d'en admirer I'ouvrage, quoiqu'il ne conndt pas l'usage de la machine et qu'il n‘elit
point vu le cadran. Je ne sais, dirait-il, a quoi le tout est bon; mais je vois que chaque piéce est faite
pour les autres.»

Il se demanda alors quelle idée nous pouvons nous faire raisonnablement de I'univers et de la place
que I'étre humain y occupe. Pour lui, il nous suffit de savoir observer pour voir qu’il est «le roi de la
terre qu’il habite ; car non seulement il dompte tous les animaux, non seulement il dispose des
€léments par son industrie [«activité»], mais Iui seul sur la terre en sait disposer, et il s’approprie
encore, par la contemplation, les astres mémes dont il ne peut approcher.» Il continua par une diatribe
contre les «matérialistes» qui prétendent réduire la grandeur de I'étre humain : «Qu’on me montre un
autre animal sur la terre qui sache faire usage du feu, et qui sache admirer le soleil. Quoi ! je puis
observer, connaitre les étres et leurs rapports? je puis sentir ce que c’est qu'ordre, beauté, vertu ; je
puis contempler l'univers, m’élever a la main qui le gouverne ; je puis aimer le bien, le faire ; et je me
comparerais aux bétes | Ame abjecte, c’est ta triste philosophie qui te rend semblable a elles ; ou
plutét tu veux en vain tavilir, ton génie dépose contre [«accuse»] tes principes, ton cceur bienfaisant
dément ta doctrine, et I'abus méme de tes facultés prouve leur excellence en dépit de toi.»
Cependant, le vicaire savoyard décida «d’apprendre a borner [s]es recherches a ce qui [l]'intéressait
immédiatement» ; de consulter «la lumiére intérieure». Se rappelant les «différentes idées» qu’il avait
eues, il retint celle de «/’Etre des étres et le dispensateur des choses». Mais il se demanda : «Quel
droit ai-je de juger les choses? [...] Qu’est-ce qui détermine mes jugements?», pensant : «Toute la
moralité de nos actions est dans le jugement que nous en portons Nous-Mmémes».

Se disant que ce ne pouvait étre qu'a la lumiére du principe d'évidence qu'il lui était possible
d’examiner ses connaissances, statuant que «la vérité est dans les choses», il établit cette «premiére
VErité» : «J'existe puisque j'ai des sensations», puisque mes sens sont impressionnés par les choses
extérieures. Il détermina : «Sans étre maitre de sentir ou de ne pas sentir, je le suis d’examiner plus
ou moins ce que je sens.» Aussi se donna-t-il la «régle de [s]e livrer au sentiment plus qu’a la raison.
Poursuivant son examen, il découvrit que la différence essentielle entre I'étre humain et la matiére
tient au fait que le premier est doué de la possibilité d'une action propre, alors que la seconde est
inerte, ne peut étre mue que par une impulsion extérieure a elle. Or, dans le firmament, elle nous
apparait étre en mouvement.

Alors que les «matérialistes» rejettent l'idée d'une intelligence organisatrice, et attribuent I'harmonie
du monde a un hasard favorable, il put donc affirmer qu’«il y a une volonté qui meut l'univers et anime
la nature», et que, «si la matiere mue montre une volonté, la matiere mue selon de certaines lois
montre une intelligence supréme.» Il se disait convaincu de I'existence d'un «Etre supréme», qui lui
était garantie par «l'ordre sensible de l'univers», lui était confirmée par son seul «sentiment intérieur»
[y en a-t-il d’extérieur?]. Il énoncait un credo : «Je crois donc que le monde est gouverné par une
volonté puissante et sage ; je le vois ou plutét je le sens.»

Mais sa connaissance n'allait pas plus loin : «J'apergois Dieu partout dans ses ceuvres ; je le sens en
moi, je le vois tout autour de moi ; mais sitét que je veux le contempler en lui-méme, sitdt que je veux
chercher ou il est, ce qu'il est, quelle est sa substance, il m'échappe, et mon esprit troublé n'apercoit
plus rien.» Pour lui, tout ce qu'on peut savoir se raméne a une simple évidence, née d’'un étonnement.



Devant son impuissance a concevoir «l'essence infinie de Dieu», le vicaire savoyard se résigne au
silence et a I'adoration. Il rappelle ainsi que I'adoration de Dieu est un «devoir de toutes les religions,
de tous les pays, de tous les hommes». Il décrit son attitude devant Dieu : «Je m'humilie, et lui dis :
Etre des étres, je suis parce que tu es. Le plus digne usage de ma raison est de s'anéantir devant toi :
c'est mon ravissement d'esprit, c'est le charme de ma faiblesse de me sentir accablé de ta grandeur.»
Il ajoute : «Je n'ai jamais pu croire que Dieu m'ordonnat, sous peine de I'enfer, d'étre savant. J'ai donc
refermé tous les livres. Il en est un seul, ouvert a tous les yeux, c'est celui de la nature. C'est dans ce
grand et sublime livre que j'apprends a servir et & adorer son divin auteur...»

Il porte ce jugement : «Si 'on n’edt écouté que ce que Dieu dit au coeur de 'homme, il n’y aurait
jamais eu qu’une religion sur la terre». Mais il y a un grand nombre de religions révélées contre
lesquelles il dresse un véritable réquisitoire car, non seulement leurs dogmes sont contradictoires,
mais ils sont vains puisqu'ils demeurent invérifiables ; ce qui les caractérise, c'est leur absolue
gratuité, et leurs différences en ce qui concerne le cérémonial ; d’'ou son admonestation : «Ne
confondons point le cérémonial de la religion avec la religion» ; d’'ou son regret : «Que d’hommes
entre Dieu et moi !» Parmi tant de religions, comment connaitre la bonne? comment choisir entre
diverses révélations connues les unes et les autres par des témoignages humains toujours sujets a
caution? Il faudrait les examiner toutes. Pareille enquéte exigerait des voyages, une immense
documentation, le génie des langues originales, un esprit critique averti : il y faudrait toute une vie !
Enfin, si une seule religion est vraie, que sont aux yeux du Créateur tous les étres humains qui n'ont
pu la connaitre? Le vicaire savoyard pense que «celui qui destine au supplice éternel le plus grand
nombre de ses créatures n'est pas le Dieu clément et bon que [sa] raison [lui] a montré.»

Pour sa part, il tient a une religion «naturelle», qui n'a pas besoin de textes, de cultes avec leurs
ministres, qui se contente de la sensation intime qu'il existe un «Etre supréme». Si de Dieu nous ne
devrions théoriqguement ne pouvoir rien dire, car sa grandeur est impossible a concevoir, il faut, de
toute nécessité, que, créateur de toutes choses, il soit éternel, intelligent, bon et juste. Et la justice
divine implique la récompense des bons selon leurs mérites dans I'au-dela, ou il est inévitable que
recoivent un chatiment les méchants qui ne sont pas toujours punis sur la terre. Voila qui prouve
limmortalité de I'ame.

Cette religion «naturelle» n’a pas besoin de révélation, car celles qu'on nous propose sont de toute
évidence l'ceuvre des humains. En effet, «dés que les peuples se sont avisés de faire parler Dieu,
chacun I'a fait parler a son mode [«sa fagcon»] et lui a fait dire ce qu'il a voulu» ; «les révélations ne
font que dégrader Dieu, en lui donnant les passions humaines», d'ou les contradictions, les
différences qui séparent les religions. Les vraies révélations de Dieu sont les beautés et I'harmonie de
la nature, ainsi que la voix de la conscience, au sujet de laquelle, dans un élan mystique, le vicaire
savoyard compose alors un hymne spontané : «Conscience ! conscience ! instinct divin, immortelle et
céleste voix ; guide assuré d'un étre ignorant et borné, mais intelligent et libre ; juge infaillible du bien
et du mal, qui rend I'homme semblable a Dieu, c'est toi qui fais I'excellence de sa nature et la moralité
de ses actions ; sans toi je ne sens rien en moi qui m'éléve au-dessus des bétes, que le triste privilége
de m'égarer d'erreur en erreur a l'aide d'un entendement sans regle et d'une raison sans principe.» La
conscience est «la voix de I'ame» («les passions sont la voix du corps») ; elle «est a I'ame ce que
l'instinct est au corps».

Ces quelques convictions bien assurées permettent au vicaire savoyard de dégager une morale :
«Apres avoir ainsi déduit les principales vérités qu'il m'importait de connaitre, il me reste a chercher
guelles maximes j'en dois tirer pour ma conduite, et quelles régles je dois me prescrire pour remplir
ma destination sur la terre, selon l'intention de celui qui m'y a placé.» Il continue : «En suivant toujours
ma méthode, je ne tire point ces régles des principes d'une haute philosophie, mais je les trouve au
fond de mon cceur écrites par la nature en caractéres ineffacables». Il précise : «Trop souvent la
raison nous trompe, nous n'avons que trop acquis le droit de la récuser, mais la conscience ne trompe
jamais ; elle est le vrai guide de I'hnomme.» Il s'ensuit qu’il peut affirmer : «Tout ce que je sens étre
bien est bien, tout ce que je sens étre mal est mal» ; que, grace a la conscience, c'est de la pratique
de la vertu que I'étre humain tire son bonheur. Il est inutile de chercher quelle est la nature de la
conscience, de tenter de savoir, par exemple, si elle est innée ou acquise ; il suffit que nous la
sentions en nous-mémes. Pour lui, la morale est un jaillissement de I'ame qui prend conscience de sa



bonté naturelle, et I'on ne peut concevoir la possibilité d'étre moral sans obéir a des regles. Mais,
rejetant les «casuistes» [«théologiens s’appliquant a résoudre les cas de conscience»], et consultant
plutdét de nouveau «la lumiere intérieure», il en tire la conviction intime et invincible de notre libre-
arbitre : «On a beau me disputer [«contester»] cela, je le sens, et ce sentiment qui me parle est plus
fort que la raison qui le combat.» Pour lui, Dieu a doté I'étre humain de ce sens inné de la justice et de
la vertu afin qu’il aime le bien.

Il pense qu’il ne faut pas reprocher a Dieu de permettre le mal car il le fait pour respecter la liberté de
I'Etre humain, condition essentielle de sa vertu. «Si 'homme est actif et libre, il agit de lui-méme ; tout
ce qu'il fait librement n'entre point dans le systeme ordonné de la Providence et ne peut lui étre
imputé.» D'ou ces objurgations : «Homme, ne cherche plus l'auteur du mal ; cet auteur, c’est toi-
méme !» - «Le mal est l'ouvrage de 'homme» - «Otez nos funestes progrés, étez nos erreurs et nos
vices, Otez I'ouvrage de I'homme, et tout est bien.»

Selon le vicaire savoyard, il ne tient qu'a nous de faire bon usage de notre liberté, en nous conduisant
selon la nature, c'est-a-dire selon la volonté divine. Il assure que, lorsque I'étre humain s'adresse a
Dieu, il doit, non pas l'importuner par ses demandes, mais bien le louer et le remercier sans cesse de
lui avoir «donné la conscience pour aimer le bien, la raison pour le connaitre, la liberté pour le
choisir». C'est de nous seuls que dépend notre bonheur.

Or, si I'étre humain est roi de la terre, il n'est qu'un esclave dans la société. C'est la qu'est le mal, et il
en est le seul responsable. Mais il est libre, et il lui suffit de se soumettre aux injonctions de la nature
pour que nul mal ne puisse naitre de lui.

A Tl'égard des religions, le vicaire savoyard se montre conciliant : «Je regarde toutes les religions
particulieres comme autant d'institutions salutaires [...] Je les crois toutes bonnes quand on y sert
Dieu convenablement. Le culte essentiel est celui du cceur. Dieu n'en rejette point 'hommage quand il
est sincere, sous quelque forme qu'il lui soit offert.» Et il considére qu’il vaut mieux garder sa religion,
ce qu’il conseille donc au jeune calviniste. D’allleurs, il invite catholiques et protestants «a s'entr'aimer,
a se regarder comme freres», a admettre «qu'en tout pays et dans toute secte, aimer Dieu par-dessus
tout et son prochain comme soi-méme est le sommaire de la loi ; qu'il n'y a point de religion qui
dispense de la morale.» Mais ses préférences vont au christianisme : «Je vous avoue que la majesté
des Ecritures m'étonne, la sainteté de I'Evangile parle & mon coeur». Pour lui, il est incontestable que,
si «la vie et la mort de Socrate sont d'un sage, la vie et la mort de Jésus sont d'un Dieu». Et il va
retourner dire sa messe «avec plus de vénération».

En conclusion, résumant son propos, le vicaire savoyard définit I'attitude a finalement adopter : servir
Dieu dans la simplicité de son cceur, négliger les dogmes (il répete : «Le culte essentiel est celui du
coeur»), s'anéantir devant la «majesté de I'Etre supréme» ; vis-a-vis des autres humains, pratiquer la
tolérance, la charité chrétienne ; vis-a-vis de soi-méme, écouter la voix de sa conscience, et pratiquer
la vertu. Il termine son discours en donnant au jeune calviniste ce conseil : «Osez confesser Dieu
chez les philosophes, osez précher I'humanité aux intolérants.»

Commentaire

Parlant de ‘La profession du vicaire savoyard” dans la ‘'Troisieme promenade” des “Réveries du
promeneur solitaire”, Rousseau indiqua sa genése :

-Il avait cotoyé des «philosophes modernes» qui étaient d’«ardents missionnaires d’athéisme et de
tres impérieux dogmatiques», des «hommes intolérants», a la «désolante doctrine», pleins
d’«animosité», dont les «arguments», les «sophismes», I'avaient «ébranlé sans [I'] avoir jamais
convaincu».

-Sentant venir son «déclin», il voulut joindre a sa «réforme externe et matérielle», une «réforme
intellectuelle et morale» et, craignant «d'exposer le sort éternel de [son] &me pour la jouissance des
biens de ce monde», il décida alors, tout en «craignant de [se] tromper sur toute chose», en se fiant
au «sentiment qui [lui] parut le mieux établi directement», en se disant que, s’il tombait «dans
l'erreur», il n’en aurait pas «la coulpe», de fixer «[ses] opinions, [ses] principes» dans un texte.

-Il exécuta «ce projet lentement et a diverses reprises» a cause de multiples difficultés présentées par
«des mystéres impénétrables et des objections insolubles». On peut considérer que le texte trouva sa

4



premiére ébauche dans les ‘Lettres morales”, dites encore ‘Lettres a Sophie”, qu’il rédigea de
décembre 1757 au début de 'année suivante, lettres adressées (mais sans doute jamais envoyées) a
la comtesse Sophie d’Houdetot, dont il était tombé éperdument amoureux alors qu’il composait “La
nouvelle Héloise”, et qui lui avait demandé de mettre au clair ses principes sur la morale. Puis il
ajouta qu’il «persista», méme s’il «craignai[t] de [se] tromper sur toute chose», car il était préoccupé
par «les jugements de l'autre vie», «le sort éternel de [son] &me», questions sur lesquelles «il importe
d’avoir un sentiment pour soi». Aprés que, en 1758, il ait pris connaissance de "De l'esprit", essai ou
Helvétius avait établi la nécessité de faire reposer sur le matérialisme la conception de l'univers, la
rédaction trouva un nouvel élan, et se prolongea jusqu’en 1762.

Rousseau plaga in extremis, peu avant I'impression, cette digression d’une soixantaine de pages, ‘La
profession de foi du vicaire savoyard" au milieu du "Livre IV" d”’Emile” parce qu’il examine alors la
naissance des sentiments (plus particulierement, I'amitié et la piti€), puis se pose la question de
I'apprentissage de la connaissance par les étres humains autour de deux thémes : I'utilité de I'Histoire
si elle est bien comprise, c'est-a-dire si elle est avant tout le récit de la vie des grands hommes, et
celle des fables ; enfin en arrive a I'éducation de I'ame ; & ce moment se pose donc la question : que
croira Emile? Il voulut, par ce texte, amener les jeunes gens a s’intéresser aux questions religieuses.
Cependant, “La profession de foi du vicaire savoyard"” constitue un tout en soi, et n'a que des
rapports assez lointains avec le reste. C'est en fait une ceuvre dans une ceuvre, et sa portée est
beaucoup plus générale que celle du traité d'éducation. Aussi a-t-on pris I'nabitude, dés le XVllle
siécle, de I'éditer a part.

* % %

Il faut signaler que Rousseau fut lui-méme un «jeune calviniste» qui avait été, en 1729, envoyé par sa
protectrice, Mme de Warens, a I'hospice des catéchumeénes de Turin pour y étre converti au
catholicisme. Et il usa d’'un subterfuge rhétorique pour faire un aveu détourné, puisque d’abord le
maitre d’Emile prétend cesser de dire «de [son] chef ce que [il] pense», pour donner la parole au
«vicaire savoyard» en garantissant «la vérité des faits qui vont étre rapportés» pour, quelques pages
plus loin, finir par reconnaitre : «Je me lasse de parler en tierce personne, et c'est un soin fort
superflu ; car vous sentez bien, cher concitoyen, que ce malheureux fugitif, c’est moi-méme ; je me
crois assez loin des désordres de ma jeunesse pour oser les avouer, et la main qui m’en tira mérite
bien qu’aux dépens d’un peu de honte je rende au moins quelque honneur a ses bienfaits.»

Pour son personnage du «vicaire savoyard», Rousseau se serait souvenu de I'abbé Gaime, natif
d'Héry-sur-Alby, en Savoie, un «<homme de paix», qu'il avait rencontré dans sa jeunesse alors qu’il
était précepteur dans une famille aristocratiqgue, et dont il parla dans le “Livre troisieme” des
"Confessions" : «ll était jeune encore et peu répandu [«fréquentait peu le monde»], mais plein de bon
sens, de probité, de lumieres [«connaissances»], et I'un des plus honnétes hommes que jaie connus
[...] Loin de m’ennuyer de ses entretiens, jy pris golt a cause de leur clarté, de leur simplicité, et
surtout d'un certain intérét du cceur dont je sentais gqu'ils étaient pleins» ; il précisa méme qu'il est, «du
moins en grande partie, l'original du vicaire savoyard», que «ses maximes, ses sentiments, ses avis
furent les mémes» que ceux exprimés ici. Pourtant, plus loin dans le ‘Livre troisieme” des
“Confessions”, il mentionna un autre modéle : son professeur de latin au séminaire, M. Gatier,
d’Annecy, qui était d’ailleurs en poste a Turin.

De toute facon, il fallait que le vicaire soit savoyard, qu’il soit originaire de la Savoie, ce pays de
hautes montagnes, aux paysages magnifiques, pour que ce soit bien I'exaltation provoquée par les
spectacles qu’offre une nature exceptionnellement belle qui le conduise a l'idée qu’elle ne peut avoir
qu’un auteur, qui serait «'Etre supréme».

En fait, c’est surtout Rousseau lui-méme qui était le vicaire savoyard car la religion était pour lui une
aspiration naturelle. A Paris, il avait pu oublier un temps sa ferveur. Cependant, & partir de 1750, décu
par les «philosophes» dont «la prodigieuse diversité de sentiments» était causée, selon lui, par
«l'insuffisance de l'esprit humain», se refusant au scepticisme, au matérialisme et surtout a
'athéisme, il avait tenté a plusieurs reprises de faire le point de sa pensée religieuse, par exemple
dans la ‘Lettre sur la Providence” et surtout dans ‘’La nouvelle Héloise”. Ici, il en dressa un exposé



d'ensemble qu'il allait considérer comme définitif. La plupart de ses affirmations eurent pour origine
son expérience personnelle et ses lectures.

Le personnage du «vicaire savoyard» permit justement a Rousseau d'exprimer les principes d’'une
«religion naturelle», un déisme reposant sur le sentiment de la beauté et de 'harmonie de la nature
(Fordre visible dans la nature atteste I'existence d’un Dieu créateur, désigné ailleurs comme «le Pére
de la vie») et une morale dont «le culte essentiel est celui du coeur». Il avait un enthousiasme et une
conviction qui faisaient défaut a la plupart de ses contemporains, mais qui 'amenérent a insérer dans
son édifice logique des affirmations presque sans preuves, jaillies d'une sorte d'instinct. A la source
de ses idées religieuses, il y avait essentiellement le besoin irréductible de croire. Déclarant que rien
de ce que les «philosophes» proposaient ne peut satisfaire I'esprit, affirmant que I'étre humain n'existe
pas par sa pensée mais par sa faculté de percevoir par les sens, il substitua, en quelque sorte, au «Je
pense donc je suis» de Descartes un «Je sens, donc je suis».

Rousseau attaqua vigoureusement I'athéisme des Encyclopédistes et le matérialisme de Diderot et
Helvétius, qui rejetaient l'idée d'une intelligence organisatrice, et attribuaient I'harmonie du monde a
un hasard favorable. Diderot ayant, dans ses "Pensées philosophiques" (1746), a la suite de Lucréce
("De natura rerum") et en se fondant sur les lois de la probabilité, affirmé que la vie et tous les étres
organisés sont issus d'un «jet d'atomes» ; qu'il suffit donc qu'on suppose une quantité de jets
suffisante pour arriver a la combinaison qui justement s'est réalisée ; Rousseau lui répondit : «De ces
jets-la combien faut-il que j'en suppose pour rendre la combinaison vraisemblable? Pour moi, qui n'en
Vois qu'un seul, j'ai l'infini a parier contre un que son produit n'est point I'effet du hasard.» : n’avait-il
pas, dans un sens beaucoup plus limité, repris I'argument du pari de Pascal (dans ses "Pensées")?
Méme s’il était loin de tourner en ridicule les religions révélées (dont il connaissait bien les principes,
puisqu'il était un protestant converti au catholicisme et revenu au protestantisme !), les croyant toutes
bonnes dans la mesure ou leur culte est celui du cceur, Rousseau, qui rejetait l'intolérance
dogmatique du parti dévot, fit dresser contre elles, par son vicaire, un réquisitoire acerbe qui fut
admiré de Voltaire (il le fit relier a part). Rebuté, comme celui-ci, par les élucubrations métaphysiques,
il ne tira pas ses convictions d'une révélation surnaturelle, pour définir son déisme, sa «religion
naturelle», il se borna aux connaissances d'un intérét immédiat, a 'analyse de la nature humaine.
Cependant, il se sépara de l'esprit voltairien parce que sa pensée religieuse était au coeur méme de
sa philosophie, parce que c’est avec une ferveur indiscutablement sincére que, sans adhérer
formellement au christianisme, il s'inclina devant la personne de Jésus, sa doctrine, sa mort. Par
sympathie pour lui, il concilia avec les exigences «philosophiques» ses aspirations profondément
chrétiennes. En affirmant l'universalité des regles morales, il s'opposa a Voltaire, Diderot, Helvétius,
d'Holbach, qui insistaient au contraire sur la relativité de la conscience. Cependant, pour lui, la
moralité n'était pas liée a un absolu, mais a l'intention d'étre vertueux.

On peut aussi remarquer la poursuite par Rousseau de son idée fondatrice : «Combien I'homme
vivant dans la simplicité primitive est sujet a peu de maux ! Il vit presque sans maladies ainsi que sans
passions, et ne prévoit ni ne sent la mort ; quand il la sent, ses miséres la lui rendent désirable : dés
lors elle n'est plus un mal pour lui. Si nous nous contentions d'étre ce que nous sommes, nous
n'aurions point & déplorer notre sort; mais pour chercher un bien-étre imaginaire, nous nous donnons
mille maux réels.» Mais, au sujet de la mort, il fit aussi cette intéressante constatation : «L'image de la
mort touche plus tard et plus faiblement, parce que nul n'a par devers soi I'expérience de mourir : il
faut avoir vu des cadavres pour sentir les angoisses des agonisants. Mais quand une fois cette image
s'est bien formée dans notre esprit, il n'y a point de spectacle plus horrible a nos yeux.»

* k%

Sur le plan littéraire, on constate ici chez Rousseau une démonstration généralement assez lourde et
confuse, ou il ne recula pas devant I'abstraction, mais ou se remarquent :

- de l'effusion lyrique, en particulier en face du spectacle de la nature, comme dans le grand tableau
initial ou le vicaire savoyard méne le jeune converti «hors de la ville, sur une haute colline au-dessous
de laquelle passait le P, dont on voyait le cours a travers les fertiles rives qu'il baigne : dans



I'éloignement, I'immense chaine des Alpes couronnait le paysage ; les rayons du soleil levant rasaient
déja les plaines, et, projetant sur les champs par longues ombres les arbres, les coteaux, les maisons,
enrichissaient de mille accidents de lumiere le plus beau tableau dont I'ceil humain puisse étre frappé.
On e(t dit que la nature étalait & nos yeux toute sa magnificence pour en offrir le texte a nos
entretiens.»

- des procédés de polémiste qui donnent beaucoup de force persuasive ;
- des éléments oratoires ;

- des figures de style méme dans I'expression de la pensée philosophique ; ainsi :

- avec cette métaphore suivie : «Les mortels flottent sur cette mer des opinions humaines, sans
gouvernail, sans boussole, et livrés a leurs pensées orageuses, sans autre guide qu’un pilote
inexpérimenté qui méconnait sa route.» ;

- avec cette comparaison entre la simple évidence et I'étonnement d’un individu «qui verrait pour
la premiéere fois une montre ouverte, et qui ne laisserait pas d'en admirer I'ouvrage, quoiqu'il ne conndt
pas l'usage de la machine, et qu'il n‘edt point vu le cadran».

Le premier lecteur de “La profession de foi du vicaire savoyard” fut 'ami genevois de Rousseau,
Paul-Claude Moultou, pasteur de son état.

Si, dans “’Les confessions” (‘*Livre dixieme”), il indiqua que M. de Malesherbes (qui était chargé de la
censure des livres en France) lui avait écrit «que la "Profession de foi du vicaire savoyard" était
précisément une piéce faite pour avoir partout I'approbation du genre humain et celle de la cour dans
la circonstance», tout en exigeant que le livre soit imprimé en Hollande, ce texte fut, selon ce que
Rousseau écrivit dans la ‘'Troisieme promenade” de ses “Réveries du promeneur solitaire”,
«indignement prostitué et profané dans la génération présente, mais peut faire un jour révolution
parmi les hommes si jamais il y renait du bon sens et de la bonne foi.» Mais il contribua beaucoup a
la condamnation d”’Emile” par I'Eglise catholique comme par les pasteurs protestants.

Il reste que l'affirmation de cette foi dégagée de tout dogme précis, que cette conviction sentimentale
toute faite d'effusions, venaient en leur temps. Aussi le texte connut-il immédiatement un immense
succeés. S'il fut 'objet de multiples controverses, il suscita un profond mouvement d'idées religieuses,
et ramena bien des ames sinon a la religion, du moins a la religiosité.

Il exerca aussi son influence sur les moeurs et sur la littérature, et cela d'une maniére trés durable
puisqu'elle ne fit que grandir et se développer jusqu’au milieu du XlIXe siecle. Plus que ses
contemporains, ce furent certains révolutionnaires, Robespierre en particulier (voir son discours "Sur
I'Etre supréme”, a la suite duquel I'Etre supréme de Rousseau fit donc un passage remarqué a Paris,
en 1794, étant invité sur l'autel de la Terreur !), et surtout les premiers romantiques qui ont
véritablement adhéré aux principes que Rousseau avait exposés.

Rousseau, qui a toujours présenté la "Profession de foi du vicaire savoyard" comme l'expression

définitive de ses croyances, n’allait jamais s'écarter de cette conception, qu’il affirma encore dans sa
derniére ceuvre ("Les réveries du promeneur solitaire™).

André Durand

Faites-moi part de vos impressions, de vos questions, de vos suggestions !
Contactez-moi

Peut-étre voudrez-vous accéder a I'ensemble du site :

www.comptoirlitteraire.com



http://www.comptoirlitteraire.ca/new/contact.html
http://www.comptoirlitteraire.ca/

