
 

1 

 

 

www.comptoirlitteraire.com 
 

présente 
 

après ‘’Le Cid’’, ‘’Horace’’, ‘’Cinna’’ et ‘’Polyeucte’’ 
qui sont étudiées par ailleurs 

 
d’autres tragédies en cinq actes et en vers 

 
de  

 
Pierre CORNEILLE 

 
Ce sont : 

 
- ‘’Médée’’ (p. 2) 
- ‘’La mort de Pompée’’ (p. 5) 
- ‘’Rodogune, princesse des Parthes’’ (p. 11) 
- ‘’Théodore, vierge et martyre’’ (p. 21) 
- ‘’Héraclius, empereur d’Orient’’ (p. 28) 
- ‘’Andromède’’ (p. 33) 
- ‘’Nicomède’’ (p. 36) 
- ‘’Pertharite, roi des Lombards’’ (p. 45) 
- ‘’La conquête de la Toison d’or’’ (p. 47) 
- ‘’Œdipe’’ (p. 49) 
- ‘’Sertorius’’ (p. 56) 
- ‘’Sophonisbe’’ (p. 52) 
- ‘’Othon’’ (p. 60) 
- ‘’Agésilas’’ (p. 62) 
- ‘’Attila, roi des Huns’’ (p. 63) 
- ‘’Suréna’’ (p. 65). 

_________________________________________________________________________________ 
 

 
 

http://www.comptoirlitteraire.ca/


 

2 

 

1635 
‘’Médée” 

 
À Corinthe, où Médée et Jason se sont réfugiés après l'enlèvement de la Toison d'or, Jason, poussé 
par l'ambition, décide de s'unir à Créüse pour s'assurer la protection de son père, Créon, roi de 
Thèbes. Médée, délaissée, va donc quitter son époux et son pays ; mais elle annonce qu’elle se 
vengera. Créüse manifeste alors le désir de revêtir la robe de l'abandonnée, et Jason consent à ce 
caprice. En vain, Médée lui rappelle tout ce qu'elle avait sacrifié pour lui : Jason lui ordonne de partir, 
sinon Créon n'épargnera ni sa vie ni celle de ses fils. Voyant cela, Médée, qui est capable de faire 
«sortir les enfers à ses commandements», répand les poisons les plus nocifs sur la robe que convoite 
Créüse ; puis, par l'effet de sa magie, elle libère Égée, roi d'Athènes, prétendant à la main de Créüse, 
que Jason avait vaincu et fait prisonnier ; c'est chez lui qu'elle se réfugiera une fois vengée. Ayant mis 
le vêtement empoisonné, la nouvelle épouse s’effondre sur la scène en s’abandonnant à la douleur, et 
meurt. Son père, accouru pour la secourir, succombe lui aussi dans des tourments. Jason décide de 
les venger en immolant ses propres fils sur leur sépulture, parce qu'ils ont été, en apportant la robe 
fatale, les instruments de mort de leur mère ; mais elle l'a devancé en les tuant elle-même et, après 
l'avoir provoqué, d'un balcon, elle est enlevée «en l’air dans un char tiré par deux dragons», et 
disparaît. Et le malheureux se tue.  
 

Commentaire 
 
Dans ce premier essai, cette tragédie sanglante à souhait, basée sur un mythe païen violent, le conflit 
de la passion et de l’affirmation de soi révélant sa puissance tragique, Corneille commença à faire 
entendre des accents nouveaux. Mais ce n'était qu'une imitation d'Euripide et surtout de Sénèque 
dont la ‘’Médée’’ est une œuvre violente, le meurtre des enfants ayant lieu sur la scène. Corneille 
hésita entre une pièce spectaculaire déployant les attraits de la fable et la puissance du drame intime 
tel qu’il allait le réaliser avec ‘’Le Cid’’. La pièce témoignant de sa personnalité à ses débuts dans la 
tragédie, il en resta à une violence tout extérieure et macabre. Cependant, il précisa l’arrière-fond 
politique de l’histoire.  
Il compliqua l’intrigue amoureuse en introduisant le personnage d’Égée, amoureux de Créüse et rival 
de Jason, au sujet duquel il fit ces vers à l’allure de proverbe : «Un vieillard amoureux mérite qu’on en 
rie. / Mais le trône soutient la majesté des rois / Au-dessus des mépris, comme au-dessus des lois.» 
(II, 3), ce qui n’allait pas l’empêcher, plus tard, devenu «un vieillard amoureux», de soupirer après la 
comédienne Du Parc !  
Son Jason est d’abord cynique et volage comme un héros de comédie. Puis il devient un personnage 
tragique auquel il prêta même un instant l'idée de venger la mort de Créüse en tuant les deux enfants 
qu'il avait eus de Médée, avant d’y renoncer. Il reste qu’il se perce de son épée sur scène. 
Pour Médée, dont le cœur est enténébré par la haine au point de faire d’elle l'une des grandes figures 
du filicide, Corneille n’a pas su, comme Euripide, peindre l’amour maternel luttant contre le désir de la 
vengeance. Il mit l'accent sur son origine divine et sur ses pouvoirs de magicienne : petite-fille du 
Soleil, elle a rendu la virilité au père de celui qu'elle aime, et dont elle a eu deux enfants. Elle a tout 
prévu, sauf l'essentiel, le fait que l'amour de Jason pourrait un jour se porter sur une autre ; en proie 
au délire de jalousie provoqué chez elle par cette trahison et cette ingratitude, elle se sert de la magie, 
la met au service du mal pour se délivrer de sa rivale avec cruauté, dans un bain de sang. Si elle tue 
aussi ses enfants, ce serait pour les préserver de la malédiction sociale et raciale ; ne dit-elle pas : 
  «Jason m'a fait trahir mon pays et mon père  
    Et me laisse au milieu d'une terre étrangère  
   Sans support, sans amis, sans retraite, sans bien,  
   La fable de son peuple et la haine du mien.»? 
Sa sauvagerie la prive de cette humanité sans laquelle nous ne saurions être touchés. 
Ce qui séduisit surtout Corneille fut l’exaltation de la volonté. Comme, en 1634, il avait fait dire à son 
Alidor de sa comédie ‘’La Place Royale’’, soucieux de sa liberté: «Je vis dorénavant, puisque je vis à 
moi.», on peut voir une réplique de ce personnage en Médée qui s’impose par un noir éblouissement  



 

3 

 

; alors que Nérine lui demande : «Dans un si grand revers que vous reste-t-il?», elle proclame : «Moi, 
moi, dis-je, et c’est assez !» (vers 316-317), affirmant ainsi qu'elle ne trouve qu'en elle-même sa 
raison de vivre. Par le choix de Médée, Corneille semble avoir voulu aller jusqu’au bout de la voie qu’il 
s’était ouverte avec Alidor, comme pour accomplir et exorciser son héros en l’amplifiant jusqu’à 
l’absurde. 
Dans cette pièce qui présente parfois d’étonnants points de ressemblance avec la dramaturgie 
élisabéthaine, Corneille exploita un élément scénique spectaculaire puisque c’est grâce à une 
«machine» que Médée disparaît.  
Mais il fit surtout déjà briller le style net et rigoureux qu’il allait déployer dans les chefs d’œuvre de sa 
maturité. 
_________________________________________________________________________________ 
 

Passages importants 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 
En III, 3, dans un duel décisif, Médée paraît céder aux prières de Jason 

 
Jason :  Lassé de tant de maux, cédons à la fortune. 
 
Médée :  Ce corps n’enferme pas une âme si commune ; 
  Je n’ai jamais souffert qu’elle me fît la loi, 
  Et toujours ma fortune a dépendu de moi. 
 
Jason :  La peur que j’ai d’un sceptre… 
 
Médée :                                                 Ah !  cœur rempli de feinte, 
  Tu masques tes désirs d’un faux titre de crainte ; 
  Un sceptre est l’objet seul qui fait ton nouveau choix. 
 
Jason :  Veux-tu que je m’expose aux haines de deux rois, 
  Et que mon imprudence attire sur nos têtes, 
  D’un et d’autre côté, de nouvelles tempêtes? 
 
Médée :   Fuis-les, fuis-les tous deux ; suis Médée à ton tour, 
  Et garde au moins ta foi, si tu n’as plus d’amour. 
 
Jason :  Il est aisé de fuir ; mais il n'est pas facile 
  Contre deux rois aigris de trouver un asile. 
  Qui leur résistera, s'ils viennent à s'unir? 
 
Médée :  Qui me résistera, si je les veux punir, 
  Déloyal? Auprès d'eux crains-tu si peu Médée? 
  Que toute leur puissance, en armes débordée, 
  Dispute contre moi ton cœur qu'ils ont surpris, 
  Et ne sois du combat que le juge et le prix ! 
  Joins-leur, si tu le veux, mon père et la Scythie : 
  En moi seule ils n'auront que trop forte partie. 
  Bornes-tu mon pouvoir à celui des humains? 
  Contre eux, quand il me plaît, j'arme leurs propres mains ; 
  Tu le sais, tu l'as vu, quand ces fils de la Terre 
  Par leurs coups mutuels terminèrent leur guerre. 
  Misérable ! je puis adoucir des taureaux ; 
  La flamme m'obéit, et je commande aux eaux ; 



 

4 

 

  L'enfer tremble, et les cieux, sitôt que je les nomme : 
  Et je ne puis toucher les volontés d'un homme ! 
  Je t'aime encor, Jason, malgré ta lâcheté ; 
  Je ne m'offense plus de ta légèreté : 
  Je sens à tes regards décroître ma colère ; 
  De moment en moment ma fureur se modère ; 
  Et je cours sans regret à mon bannissement, 
  Puisque j'en vois sortir ton établissement. 
  Je n'ai plus qu'une grâce à demander ensuite : 
  Souffre que mes enfants accompagnent ma fuite, 
  Que je t'admire encore en chacun de leurs traits, 
  Que je t'aime et te baise en ces petits portraits ; 
  Et que leur cher objet, entretenant ma flamme, 
  Te présente à mes yeux aussi bien qu'à mon âme. 
 
Jason :   Ah ! reprends ta colère, elle a moins de rigueur. 
  M'enlever mes enfants, c'est m'arracher le cœur ; 
  Et Jupiter tout prêt à m'écraser du foudre, 
  Mon trépas à la main, ne pourrait m'y résoudre. 
  C'est pour eux que je change ; et la Parque, sans eux, 
  Seule de notre hymen pourrait rompre les nœuds. 
 
Médée :  Cet amour paternel, qui te fournit d'excuses, 
  Me fait souffrir aussi que tu me les refuses : 
  Je ne t'en presse plus, et, prête à me bannir, 
  Je ne veux plus de toi qu'un léger souvenir. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 
En IV, 1, Médée, magicienne qui est dans sa grotte, explique à sa confidente, Nérine, par quels 
sortilèges elle a rendu mortelle la précieuse tunique offerte à Créüse et dont les funestes propriétés 
sont découvertes au moment même où on la croyait sans danger ; d’où ce texte, un peu barbare, 
rugueux, imagé :  
  «Vois combien de serpents à mon commandement  
  D'Afrique jusqu'ici n'ont tardé qu'un moment,  
  Et contraints d'obéir à mes charmes funestes  
  Ont sur ce don fatal vomi toutes leurs pestes [...] 
  Vois mille autres venins : cette liqueur épaisse  
  Mêle du sang de l'hydre avec celui de Nesse ;  
  Python eut cette langue ; et ce plumage noir  
  Est celui qu'une harpie en fuyant laissa choir.» 
_________________________________________________________________________________ 
 
La pièce fut créée à Paris en 1635 par la troupe du Marais. Contrairement à une légende apparue au 
XVIIIe siècle, elle eut un succès attesté, et confirma ainsi le renouveau du genre de la tragédie, 
inauguré peu de temps auparavant avec ‘’Hercule mourant’’ de Rotrou.  
Pour en laisser l'exclusivité à la troupe, Corneille ne publia le texte de la pièce qu'en 1639, ce qui 
permet de penser qu’elle fut fréquemment reprise, jusqu'à ce que l'apparition des nouvelles tragédies 
de Corneille à partir de 1640 ne la démode. Il la publia avec une ‘’Dédicace’’ commençant 
insolemment par : «Je vous donne ‘’Médée’’, toute méchante qu’elle est, et ne vous dirai rien pour sa 
justification.» 
Vingt ans plus tard, dans l'’’Examen’’ qu’il consacra à la pièce, il critiqua sa grande irrégularité tout en 
rappelant que c'était l'usage à cette époque-là. 
La pièce est aujourd’hui oubliée. 



 

5 

 

_________________________________________________________________________________ 
 

1643 
“La mort de Pompée” 

 
Acte I 

 
Apprenant l'arrivée prochaine en Égypte de Pompée, le vaincu de Pharsale, qui vient y chercher un 
asile, le roi Ptolémée délibère car il ne sait s'il doit immoler celui qui a été son bienfaiteur, lui ayant 
permis de régner avec sa sœur, Cléopâtre ; ou s'il doit lui faciliter les moyens de lutter contre Jules 
César ; s'il doit se déclarer pour ou contre lui ; contre, lui dit son conseiller, Photin ; pour, lui dit 
Cléopâtre. Afin de gagner les bonnes grâces du vainqueur, Ptolémée se range au premier avis. En 
abordant sur le rivage égyptien, Pompée est tué. Tandis que le meurtre s'accomplit, survient 
Cléopâtre qui interroge Ptolémée sur le parti qu'il a pris, et lui fait sentir l'imprudence qu'il a commise 
en la mettant dans la confidence de son crime, alors qu’il doit se défier d’elle, car elle a des 
prétentions au trône, et que, de plus, elle peut compter sur l'appui de César, qu'elle aime et dont elle a 
lieu de se croire aimée. 
 

Acte II 
 
Cléopâtre apprend bientôt l'assassinat de Pompée ; son corps a été jeté dans les flots ; mais 
l'affranchi Philippe l’a recueilli avec les débris d'un vaisseau naufragé avec lesquels il a formé un 
bûcher où il a brûlé le corps. César approchant, Cléopâtre semble assurée d'être couronnée par lui 
aux dépens de Ptolémée : d'où son arrogance, qui irrite le roi jusqu'au désir du meurtre, ce qui lui fait 
dire : «Si Cléopâtre vit, s'il la voit, elle est reine», ce à quoi Photin réplique : «Si Cléopâtre meurt, votre 
perte est certaine.» Cléopâtre sera donc épargnée.  
 

Acte III 
 
L'urne qui renferme les cendres de Pompée est remise à sa veuve, Cornélie, qui exhale sa douleur et 
fait le serment de le venger. César a débarqué, et Ptolémée vient s'humilier à ses pieds, lui présentant 
la tête de son rival assassiné. Or César s’en détourne avec horreur ; il était prêt à pardonner, mais il 
menace Ptolémée de sa vengeance. Irrité par l'assassinat de Pompée, il reçoit avec honneur sa 
veuve. Puis il fait porter à Cléopâtre l'hommage de son amour.  
 

Acte IV 
 
On assiste à la première entrevue entre César et Cléopâtre, où il lui fait l'offre de sa main en lui 
promettant d'épargner la vie de Ptolémée Celui-ci comprend que c'en est fait de son autorité ; que, 
par politique et par amour, César donnera la couronne à Cléopâtre. N'osant affronter César, il veut le 
faire assassiner. Mais, par un coup de théâtre saisissant, Cornélie avertit César de ce complot auquel 
on a tenté de l'associer, tout en lui faisant savoir que, si elle protège sa vie contre la trahison, avouant 
qu'elle ne peut se défendre de l'estimer, c'est pour l'attaquer à son heure, car elle conserve son droit 
de vengeance sur le vainqueur de Pompée ; elle l'exhorte à prévenir les meurtriers par un prompt, 
châtiment, et termine par cet admirable cri :                       «Adieu ; tu peux 
                                             Te vanter qu'une fois j'ai fait pour toi des vœux !» 
 

Acte V 
 
Cléopâtre et Cornélie apprennent que la bataille entre les Romains et les Égyptiens a eu lieu, et que,  
malgré les efforts de César pour épargner la vie de Ptolémée, qui a été trahi, celui-ci a péri 
courageusement. Puis César promet à Cornélie d'élever des autels à Pompée ; mais elle lui avoue 
qu'elle maintient son dessein de vengeance ; elle lui prédit que, s'il épouse Cléopâtre, la jeunesse 



 

6 

 

romaine lui fera payer ce mariage de son sang. Toutefois, César lui rend sa liberté. Surtout, il donne à 
Cléopâtre la couronne d'Égypte. La pièce se termine sur l'annonce pour le lendemain d'une double, 
longue et fastueuse cérémonie : le couronnement de Cléopâtre et les funérailles officielles de 
Pompée.  
 

Commentaire 
 
La pièce est bien plutôt inspirée de la ‘’Pharsale’’, l’épopée inachevée de Lucain (dont Corneille a 
transporté à la scène les plus brillants morceaux, ayant même traduit et inséré quelques vers dans sa 
tragédie), que des historiens grecs et latins qui ont rapporté la guerre civile romaine entre César et 
Pompée entre  -49 et -45. Il mit aussi à contribution la ‘’Cornélie’’ (1574) de Robert Garnier. 
Toutefois, la pièce est originale du fait de la présence-absence du héros qui lui donne son nom mais 
n'y paraît pas, l'événement dramatique par excellence étant sa mort, qui plane sur tout le 
déroulement, toute l'intrigue consistant dans les délibérations qui précèdent son assassinat par 
Ptolémée qui l’abat pour complaire à César vainqueur, l'arrivée de celui-ci qui venge Pompée, 
l’apaisement de ses «mânes» qui accompagne le triomphe de César et de Cléopâtre. Ainsi, toute 
cette tragédie est placée sous le signe de la mort : non seulement les affrontements politiques entre 
les Égyptiens (la politique des mauvais conseillers de Ptolémée ne peut s’élever au-dessus de la 
suppression physique des adversaires, et l’entraîne dans une série de crimes, lui faisant abattre 
Pompée pour complaire à César vainqueur) et les Romains, affrontements qui font la matière de 
l’intrigue. Jamais on n'avait buriné en traits plus profonds la lâcheté des Cours à l'heure du danger, la 
perfidie des vils flatteurs et la faiblesse des rois aveugles. Il reste que la pièce est une tragédie à fin 
heureuse montrant une apparente conformité de son dénouement avec celui de ‘’Cinna’’, du fait de 
l’apothéose d’un héros romain et de la liesse populaire à l’occasion du triomphe de souverains animés 
par la justice.  
On peut reprocher à la pièce de renfermer deux actions : la mort de Pompée et la conspiration contre 
César. D’autre part, les galanteries entre César et Cléopâtre devraient figurer plutôt sur la scène 
comique que sur la scène tragique. Son action se réduisant à peu de chose, la pièce est surtout un 
magnifique tableau d’Histoire plein d’emphase, déclamatoire et froid. En tête du ‘’Menteur’’, Corneille 
affirma : «J'ai fait Pompée pour satisfaire à ceux qui ne trouvaient pas les vers de Polyeucte si 
puissants que ceux de ‘’Cinna’’, et leur montrer que j'en saurais bien retrouver la pompe quand le 
sujet le pourrait souffrir.» Dans son ‘’Examen’’ de la pièce, il déclara que, «pour le style, il est plus 
élevé en ce poème qu’en aucun des miens et ce sont, sans contredit, les vers les plus pompeux que 
j’aie faits», et indiqua qu’il avait «vraiment observé l’unité de jour [l’unité de temps] et de lieu».  
 
La pièce est essentiellement politique, reprenant l’étude de la politique romaine en dehors de Rome 
inaugurée par Corneille avec ‘’Polyeucte’’ (1642), déroulant les délibérations d’un réalisme cynique, 
qui ont lieu quand Ptolémée réunit son conseil pour décider du sort du général romain, et 
qu’apparaissent les projets machiavéliques de la Cour d’Égypte que l’idée du crime n’effraie pas, les 
débats sur le comportement des conquérants qui sont évidemment des Romains «généreux», tout 
ceci dans de longues tirades qui sont de ces beaux déploiements d'éloquence romaine qui plaisaient 
beaucoup aux contemporains. On admire aussi ces maximes : 
  «À force d'être juste on est souvent coupable.» (I, I). 
 
  «Les princes ont cela de leur haute naissance ; 
                                                          Leur âme dans leur sang prend des impressions  
                                                          Qui dessous leur vertu rangent leurs passions.» (II, I). 
 
                                                          «Pour le bien de l'État tout est juste en un roi.» (II, III). 
 
  
 



 

7 

 

Les personnages sont simplifiés, figés dans une attitude invariable. Ce sont de grandes âmes 
politiques qui se livrent à un concours de sublimité.  
Le plus grand est Cornélie qui a d’ailleurs conscience de sa supériorité. Comme Alidor et Médée, elle 
affirme son moi ; elle assène à César : «Souviens-toi seulement que je suis Cornélie» (vers 1026) ; 
elle proteste : «Ma mort était ma gloire, et le destin m’en prive…» (vers 1001). Elle est la veuve fidèle 
à la mémoire de son époux, comme Chimène l’est à celle de son père. Elle est une fière Romaine qui 
ne peut admettre que Ptolémée, un ennemi des Romains, s'attribue la gloire de l’avoir fait périr. César 
reconnaît I'âme de Pompée en sa veuve :  
                                                      «Il vit, il vit encore en I'objet de sa flamme,  
                                                        Il parle par sa bouche, il agit dans son âme.» (vers 1369-1370). 
D’autre part, si elle est l’ennemie de César, par un acte qui semble n’être pas «raisonnable» mais qui 
prouve sa «générosité», elle dénonce l'attentat dirigé contre lui, forçant l’admiration de César en lui 
avouant qu'elle ne désire la liberté que pour amener les partisans de Pompée dispersés à tenter 
contre lui une nouvelle action. Elle a ce cri du cœur devant la grandeur d’âme de César : «Ô Ciel ! 
Que de vertus vous me faites haïr !» (vers 1072).  
Elle nous semble singulièrement peu féminine. C’est le danger de la tension cornélienne, et de ce 
goût pour les âmes hors du commun.  
 
Chez Cléopâtre, dont Corneille, dans l'intérêt de la pièce, a singulièrement ennobli la caractère aux 
dépens de la vérité historique, à l’exaltation de la grandeur romaine se joint celle de tous les 
souverains, car elle manifeste       «Cette haute vertu dont le ciel et le sang  
     Enflent toujours les cœurs de ceux de notre rang» (vers 275-276). 
 
Quant à César, même s’il est représenté en «généreux» ennemi ; s’il est digne des sentiments qu'il 
inspire à la veuve de son ennemi, il n'est pas vraiment un héros, mais s'efforce de le paraître ; 
pourtant, il n'est pas médiocre, ses aspirations le prouvent.  
 
La pièce présente une intrigue amoureuse entre César et Cléopâtre qui, si elle est considérée comme 
accessoire par certains critiques, n'est pas seulement un sacrifice à l'esprit de galanterie qui 
triomphait dans la société mondaine et dans les grands romans contemporains, la soumission à 
l’obligation d’en avoir une dans la tragédie française du temps. En effet, si Corneille a montré César 
aussi soumis à sa dame que Pyrrhus allait l’être à Andromaque chez Racine, ce fut parce que, pour le 
public d’alors, qui était pénétré de la tradition historique, Cléopâtre n'était pas une femme ordinaire ; 
c'était celle qui allait faire écrire à Pascal quelques années plus tard : «Le nez de Cléopâtre : s'il eût 
été plus court, toute la face de la terre aurait changé» ; c'était la femme fatale qui suscitait des 
passions funestes. Aussi Corneille a-t-il expressément imaginé, avant la rencontre entre César et la 
reine, une rencontre avec Antoine, dont celui-ci revient ébloui :  
                                                        «Ses yeux savent ravir, son discours sait charmer,  
    Et si j'étais César, je la voudrais aimer» (III, 3, vers 951-952),  
préfiguration d’ailleurs de sa propre perte entre les bras de l'Égyptienne. 
  
On peut considérer que la pièce résumait la production antérieure de Corneille, et contenait en germe 
toute son œuvre à venir ; on y trouve, face à Ptolémée qui est un roi dépendant de mauvais ministres, 
un héros devenu roi, César, qui pardonne à Pompée, qui est d’ailleurs mort ; cependant, cette 
clémence n’a pas la valeur de celle d’Auguste car elle sert à humilier Ptolémée et à séduire Cléopâtre 
(qui l’est déjà) et Cornélie, la veuve de Pompée, qui pourtant refuse farouchement de se réconcilier 
dans l’État. 
_________________________________________________________________________________ 
 

 
 
 
 



 

8 

 

Passages remarquables 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 
Au tout début de la pièce, Ptolémée évoque la bataille de Pharsale et ses conséquences pour 
Pompée et pour César : 
                                                      «Le destin se déclare, et nous venons d’entendre 
                                                       Ce qu’il a résolu du beau-père et du gendre. 
                                                       Quand les dieux étonnés semblaient se partager,  
                            Pharsale a décidé ce qu'ils n'osaient juger.  
 5 Ses fleuves teints de sang et rendus plus rapides  
  Par le débordement de tant de parricides,  
  Ces horribles débris d'aigles, d'armes, de chars,  
  Sur ces champs empestés confusément épars,  
  Ces montagnes de morts privés d'honneurs suprêmes,  
 10 Que la nature force à se venger eux-mêmes, 
  Et dont les troncs pourris exhalent dans les vents  
  De quoi faire la guerre au reste des vivants, 
  Sont les titres affreux dont le droit de l'épée,  
  Justifiant César, a condamné Pompée.» 
-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 
En I, 1 encore, tandis qu’Achillas, le chef des armées royales, conseille à Ptolémée de ne pas 
recevoir Pompée en ses États, Septime, «tribun romain à la solde du roi d’Égypte», argumente en 
faveur du meurtre de Pompée, réfugié dans le pays après Pharsale : 
                                                      «Pompée a besoin d'aide, il vient chercher la vôtre ; 
  Vous pouvez, comme maître absolu de son sort, 
  Le servir, le chasser, le livrer vif ou mort. 
 165 Des quatre le premier vous serait trop funeste ; 
  Souffrez donc qu'en deux mots j'examine le reste. 
  Le chasser, c'est vous faire un puissant ennemi, 
  Sans obliger par là le vainqueur qu'à demi, 
  Puisque c'est lui laisser et sur mer et sur terre 
 170 La suite d'une longue et difficile guerre, 
  Dont peut-être tous deux également lassés 
  Se vengeraient sur vous de tous les maux passés. 
  Le livrer à César n'est que la même chose : 
  Il lui pardonnera, s'il faut qu'il en dispose, 
 175 Et s'armant à regret de générosité 
  D'une fausse clémence il fera vanité : 
  Heureux de l'asservir eu lui donnant la vie, 
  Et de plaire par là même à Rome asservie ! 
  Cependant que forcé d'épargner son rival 
 180 Aussi bien que Pompée il vous voudra du mal. 
  Il faut le délivrer du péril et du crime, 
  Assurer sa puissance et sauver son estime, 
  Et du parti contraire en ce grand chef détruit 
  Prendre sur vous le crime, et lui laisser le fruit. 
 185 C’est là mon sentiment, ce doit être le vôtre : 
  Par là vous gagnez l’un, et ne craignez plus l'autre ; 
  Mais suivant d'Achillas le conseil hasardeux, 
  Vous n'en gagnez aucun, et les perdez tous deux.» 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 



 

9 

 

Plus loin, Cléopâtre dit son mépris pour «ces âmes que Ie ciel ne forma que de boue» (vers 265). 
-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 
En I, 4, Ptolémée se plaint à Photin de l’arrogance de Cléopâtre : 
 645 J'ai suivi tes conseils, mais plus je l'ai flattée, 
  Et plus dans l'insolence elle s'est emportée,  
  Si bien qu'enfin, outré de tant d'indignités,  
  Je m'allais emporter dans les extrémités;  
  Mon bras, dont ses mépris forçaient la retenue,  
 650 N'eût plus considéré César, ni sa venue,  
  Et l'eût mise en état, malgré tout son appui, 
  De s'en plaindre à Pompée auparavant qu'à lui.  
  L'arrogante, à l'ouïr elle est déjà ma reine,  
  Et si César en croit son orgueil et sa haine, 
 655 Si, comme elle s'en vante, elle est son cher objet,  
  De son frère et son roi je deviens son sujet. 
  Non, non, prévenons-la, c'est faiblesse d'attendre  
  Le mal qu'on voit venir sans vouloir s'en défendre;  
  Ôtons-lui les moyens de nous plus dédaigner,  
 660 Ôtons-lui les moyens de plaire et de régner,  
  Et ne permettons pas qu'après tant de bravades  
  Mon sceptre soit le prix d'une de ses œillades. 
-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 
En IV, 4, Cornélie avertit César de l'attentat préparé contre lui : 
Cornélie :                                 César, prends garde à toi : 
  Ta mort est résolue, on la jure, on l'apprête ; 
  À celle de Pompée on veut joindre ta tête. 
  Prends-y garde, César, ou ton sang répandu 
 1360 Bientôt parmi le sien se verra confondu. 
  Mes esclaves en sont ; apprends de leurs indices 
  L'auteur de l'attentat, et l'ordre, et les complices : 
  Je te les abandonne. 
 
César :                                                                             Ô cœur vraiment romain, 
  Et digne du héros qui vous donna la main ! 
 1365 Ses mânes, qui du ciel ont vu de quel courage 
  Je préparais la mienne à venger son outrage, 
  Mettant leur haine bas, me sauvent aujourd'hui 
  Par la moitié qu'en terre il nous laisse de lui. 
  Il vit, il vit encore en l'objet de sa flamme, 
 1370 Il parle par sa bouche, il agit dans son âme ; 
  Il la pousse, et l'oppose à cette indignité, 
  Pour me vaincre par elle en générosité. 
 
Cornélie :  Tu te flattes, César, de mettre en ta croyance 
  Que la haine ait fait place à la reconnaissance : 
 1375 Ne le présume plus ; le sang de mon époux 
  A rompu pour jamais tout commerce entre nous. 
  J'attends la liberté qu'ici tu m'as offerte, 
  Afin de l'employer tout entière à ta perte ; 
  Et je te chercherai partout des ennemis, 
 1380 Si tu m'oses tenir ce que tu m'as promis. 



 

10 

 

  Mais avec cette soif que j'ai de ta ruine, 
  Je me jette au-devant du coup qui t'assassine, 
  Et forme des désirs avec trop de raison 
  Pour en aimer l'effet par une trahison : 
 1385 Qui la sait et la souffre a part à l’infamie. 
  Si je veux ton trépas, c'est en juste ennemie : 
  Mon époux a des fils, il aura des neveux ; 
  Quand ils te combattront, c'est là que je le veux, 
  Et qu'une digne main, par moi-même animée, 
 1390 Dans ton champ de bataille, aux yeux de ton armée, 
  T'immole noblement, et par un digne effort, 
  Aux mânes du héros dont tu venges la mort. 
  Tous mes soins, tous mes vœux hâtent cette vengeance ; 
  Ta perte la recule, et ton salut l'avance. 
 1395 Quelque espoir qui d'ailleurs me l'ose ou puisse offrir, 
  Ma juste impatience aurait trop à souffrir : 
  La vengeance éloignée est à demi perdue, 
  Et quand il faut l'attendre elle est trop cher vendue. 
  Je n'irai point chercher sur les bords africains 
 1400 Le foudre souhaité que je vois en tes mains : 
  La tête qu'il menace en doit être frappée. 
  J'ai pu donner la tienne, au lieu d'elle, à Pompée ; 
  Ma haine avait le choix ; mais cette haine enfin 
  Sépare son vainqueur d'avec son assassin, 
 1405 Et ne croit avoir droit de punir ta victoire 
  Qu'après le châtiment d'une action si noire. 
  Rome le veut ainsi ; son adorable front 
  Aurait de quoi rougir d'un trop honteux affront, 
  De voir en même jour, après tant de conquêtes, 
 1410 Sous un indigne fer ses deux plus nobles têtes. 
  Son grand cœur, qu'à tes lois en vain tu crois soumis, 
  En veut aux criminels plus qu'à ses ennemis, 
  Et tiendrait à malheur le bien de se voir libre, 
  Si l'attentat du Nil affranchissait le Tibre. 
 1415 Comme autre qu'un Romain n'a pu l'assujettir, 
  Autre aussi qu’un Romain ne l’en doit garantir. 
  Tu tomberais ici sans être sa victime ; 
  Au lieu d’un châtiment ta mort serait un crime ; 
  Et sans que très pareils en conçussent d’effroi, 
 1420 L’exemple que tu dois périrait avec toi. 
  Venge-la de l’Égypte à son appui fatale, 
  Et je la vengerai, si je puis, de Pharsale. 
  Va, ne perds point de temps, il presse. Adieu : tu peux 
                                  Te vanter qu’une fois j’ai fait pour toi des vœux. 
_________________________________________________________________________________ 

 
La pièce fut créée à la fin de 1643, quelques mois après ‘’Polyeucte’’, sur la scène du ‘’Théâtre du 
Marais’’. Elle obtint un franc succès et se maintint pendant l'hiver 1643-1644 par le seul personnage 
de Cornélie.  
Le texte fut édité le 16 février 1644 avec : 
-une dédicace ‘’À Monseigneur l'éminentissime cardinal Mazarin’’, où Corneille déclara : «Je présente 
le grand Pompée à votre Éminence, c'est-à-dire le plus grand personnage de l'ancienne Rome au 
plus illustre de la nouvelle», et le remercia pour la pension qu’il lui avait octroyée ; 



 

11 

 

-une ‘’Préface’’ où, comme à l'accoutumée, il indiqua ses sources. 
 
Molière tint le rôle de César, et ce fut son rôle tragique préféré. 
Le XVlle siècle considéra la pièce comme une des quatre plus belles de Corneille.  
Ensuite, la rhétorique politique qu’elle contient induisit une progressive désaffection.  
Pourtant, en 1726, Adrienne Lecouvreur y obtint un triomphe, et fut peinte par Coypel telle qu’elle 
apparaissait sur la scène, vêtue de noir et portant l’urne qui contient les cendres de Pompée.  
Voltaire porta ce jugement : «Pompée n'est point une véritable tragédie ; c'est une tentative que fit 
Corneille pour mettre sur la scène des morceaux excellents, qui ne faisaient point un tout ; c'est un 
ouvrage d'un genre unique, qu'il ne faudrait pas imiter et que son génie, animé par la grandeur 
romaine, pouvait seul faire réussir. Trente beaux vers de Corneille valent beaucoup mieux qu'une 
pièce médiocre.»  
Plus tard dans le siècle, La Harpe se montra plus favorable : «De semblables vers et la scène où 
Cornélie vient avertir César des complots formés contre sa vie par Ptolémée et Plotin sont de ces 
hautes conceptions qui caractérisent le grand Corneille et rappellent l'auteur des Horaces et de 
Cinna.» et il redit encore son admiration pour Cornélie qui, selon lui, offre «un rare mélange de 
noblesse et de douleur, de sublime et de pathétique». 
En 1936, dans ‘’Plaisir à Corneille’’, Jean Schlumberger a pu dire que la pièce est un véritable «chant 
funèbre sur la mort de Pompée». 
_________________________________________________________________________________ 
 

1644 
“Rodogune, princesse des Parthes” 

 
Cléopâtre, reine de Syrie, s'était persuadée que son époux, Démétrius Nicanor, vaincu et fait 
prisonnier par les Parthes, était mort. Pour se défendre d'un usurpateur, elle avait épousé en 
secondes noces son beau-frère, Antiochus-Sidétès, qui fut tué par les Parthes. Démétrius Nicanor, 
qui n'était point mort, étant revenu dans ses États en ramenant avec lui Rodogune, la jeune sœur du 
roi des Parthes, Phraatès, avec l'intention de l'épouser, Cléopâtre, jalouse, fit assaillir le cortège : 
Démétrius Nicanor périt et Rodogune fut capturée.  
Au premier acte, est arrivé le jour où Cléopâtre, qui était devenue régente, doit remettre le trône de 
Syrie à l'aîné de ses deux fils jumeaux que lui a donnés Démétrius Nicanor, Antiochus et Séleucus, 
qui avaient été élevés loin de la Cour, et qu’elle vient de faire rappeler. Selon le traité de paix conclu 
avec les Parthes, Rodogune doit être libérée et épouser celui des deux princes qui régnera. Or ils ne 
savent pas lequel d’entre eux est l’aîné et peut succéder à son père, et ils se sont tous deux épris de 
la jeune princesse captive. Cependant, retenus par leur mutuelle affection, ils jurent de s'en remettre à 
la décision de leur mère. Celle-ci doit révéler ce qu'elle a toujours tenu secret, indiquer lequel des 
deux est le premier-né, et, par conséquent, le successeur au trône. Mais, comme elle hait celle qui lui 
a ravi son époux, elle leur propose un affreux marché : elle donnera le trône à celui qui aura sacrifié 
Rodogune à sa haine : «Embrasser ma querelle est le seul droit d’aînesse : / La mort de Rodogune en 
nommera l’aîné.» (II, 3 vers 644-645) - «Point d'aîné, point de roi, qu'en m'apportant sa tête.» (II, 3, 
vers 672). 
Horrifiés, les deux jeunes hommes font connaître la nouvelle à la princesse qui, jugeant cette menace 
comme une rupture du traité conclu entre son frère et Cléopâtre, s'en considère comme dégagée elle-
même, et peut alors se souvenir de la promesse de vengeance qu'elle avait faite à Démétrius 
mourant. Comme les deux frères, qui se défient désormais de leur mère, s'en remettent au choix de 
Rodogune pour décider qui régnera et l'épousera, et comme elle ne veut pas faire dépendre ce choix 
de son inclination, elle déclare qu'elle épousera celui qui vengera son père en tuant la reine : «Vous 
devez la punir, si vous la condamnez ; / Vous devez l'imiter, si vous la soutenez !» (llI, 4, vers 1037-
1038). Désespéré et refusant de choisir entre sa mère et sa maîtresse, Séleucus renonce à agir, et 
abandonne donc la couronne et Rodogune à Antiochus qui, cependant, se contente d'espérer que, s’il 
Ies obtient, ce sera par les seuls effets conjugués de la nature (la révélation de son droit d'aînesse) et 
de l'amour (de Rodogune pour lui).  



 

12 

 

Aussi, à l'acte IV, Antiochus, en offrant sa vie à Rodogune à la place de sa mère, parvient à la fléchir 
et à lui faire avouer que c'est lui qu'elle aime : «J'aime ;  n'abusez pas, prince, de mon secret : / Au 
milieu de ma haine, il m'échappe à regret. » (lV, 1, vers 1205-1206). Mais elle choisit de s’en remettre 
aux termes du traité de paix dont les droits sont plus forts que la vengeance, et elle épousera sans 
murmurer celui que Cléopâtre aura désigné comme le nouveau roi. Or celle-ci, incapable de faire 
céder Antiochus, fait semblant de se rendre et, faussement attendrie, le désigne comme l'aîné, lui 
promet la couronne et la main de Rodogune. À la vérité, elle espère susciter la jalousie de Séleucus, 
et semer la discorde entre les deux frères. Ne réussissant pas à éveiller le ressentiment ou la jalousie 
dans l'âme de Séleucus, ne parvenant pas à le dresser contre son frère, elle décide de les faire tous 
périr.   
À l'acte V, elle a déjà secrètement tué Séleucus de sa propre main. Elle n'attend plus que de se 
venger d'Antiochus et de Rodogune, quelles qu'en soient les conséquences : «Tombe sur moi le ciel, 
pourvu que je me venge !» (V, 1, vers 1532). Lors de la cérémonie, qui est à la fois celle du 
couronnement et celle du mariage, elle présente à la foule des courtisans le nouveau roi. Puis arrive 
le moment où Antiochus s’apprête, en compagnie de Rodogune, à boire à la coupe nuptiale que leur 
tend Cléopâtre. Mais voilà que survient le «gouverneur» des princes, Timagène, qui apprend à 
Antiochus le meurtre de son frère qu'il a trouvé expirant, et dont il n'a pu tirer que quelques paroles 
ambiguës sur I'identité du coupable, lequel pourrait être aussi bien Cléopâtre que Rodogune. Les 
deux femmes s’accusent mutuellement. Désespéré, Antiochus ne veut écouter ni les accusations de 
l'une ni la défense de l'autre, et, se résignant à être la nouvelle victime de l'une ou de l'autre, décide 
d'achever «l'hyménée». Mais Rodogune l'empêche de boire la coupe devenue suspecte. Par un 
suprême effort pour le perdre, Cléopâtre, se voyant démasquée, s'empare de la coupe, et, après y 
avoir bu, la tend à nouveau à Antiochus. Il va y tremper les lèvres quand, l'effet du poison étant trop 
prompt, il comprend à temps l’atroce vérité en voyant sa mère chanceler. Elle n’a pas un élan de 
repentir, mais le seul souci de ne pas s’effondrer aux pieds de ceux qu’elle hait, et qui ont triomphé de 
sa haine. Expirante, elle quitte la scène, appuyée sur sa suivante, en lançant des imprécations où elle 
maudit les futurs époux : «Et pour vous souhaiter tous les malheurs ensemble, / Puisse naître de vous 
un fils qui me ressemble.» (V, 4, vers 1823-1824) et délire, dans une dernière manifestation de son 
terrible orgueil. 
 

Commentaire 
 
Corneille s’inspira de ce qu’Appien d’Alexandrie avait raconté dans son ‘’Histoire romaine’’ (IIe siècle) 
: Rodogune fut la fille de Mithridate Ier, roi des Parthes de -174 à -136, et la sœur de son successeur, 
Phraatès II (-136 -127) ; elle épousa le Séleucite Démétrios II Nicator, roi de Syrie de -146 à -125, qui 
fut fait prisonnier par Mithridate en -140, relâché et restauré en -128, puis détrôné par Alexandre II 
Zebina ; il s’enfuit et chercha refuge auprès de sa première épouse, Cléopâtre Théa, fille de Ptolémée 
VI Philométor, qui le fit assassiner puis, en -125, fit assassiner le fils aîné qu’elle avait eu de lui, 
Séleucos V, qui avait pris le titre royal sans son autorisation ; enfin, en -121, elle tenta d’empoisonner 
son fils cadet, Antiochos VIII Grypos qui avait épousé Cléopâtre Tryphaena ; mais qui, averti de son 
dessein, lui fit boire le poison.  
Mais Corneille, se sentant plus à l’aise dans une histoire que peu de gens connaissaient qu’avec des 
sujets connus de tout le monde comme ceux d’’’Horace’’, de ‘’Cinna’’ ou de ‘’La mort de Pompée’’ 
(c’est du moins ce qu’il confessa dans son ‘’Discours sur la tragédie’’) prit de grandes libertés avec la 
vérité, et le reconnut. Il «contamina» une histoire hellénistique par le mythe grec, reprenant la 
structure de la tragédie grecque, reprenant le mythe de Médée qui lui avait fourni sa première création 
tragique, car il n’a pas craint de porter une seconde fois à la scène le crime atroce d’une mère qui, 
poussée par la jalousie et le désir de vengeance, tue ses enfants, le personnage de Cléopâtre 
prolongeant la jalousie infanticide de celle qui avait tué sa rivale et ses propres enfants pour se 
venger de l'homme qui l'avait trahie. Signalons que, ici, la situation des héros renvoie à la fois au 
mythe d'Électre (ils doivent tuer leur mère pour venger leur père) et au mythe des frères ennemis. 
Mais ces distorsions importent peu, l’écrivain ayant tous les droits. Bien plus intéressantes sont les 
raisons profondes de ces distorsions, que, étrangement, il camoufla sous d'autres. Il nous montre la 



 

13 

 

princesse Rodogune à la cour de Cléopâtre, alors qu'elle ne vint jamais en Syrie ; il suppose que 
Nicanor n'avait point encore épousé Rodogune, afin, dit-il, que Séleucus et Antiochus puissent avoir 
de l'amour pour la princesse parthe «sans choquer les spectateurs qui eussent trouvé étrange cette 
passion pour la veuve de leur père, si j'eusse suivi l'histoire». Il inventa beaucoup, faisant d'Antiochus 
et de Séleucus des «gémeaux», Vaugelas lui ayant reproché de ne point écrire «jumeaux», sous le 
prétexte que «gémeaux» ne peut que désigner la constellation de Castor et de Pollux. Le fait qu’ils 
soient jumeaux lui permit de ménager un «suspense» au sujet du droit d'aînesse. Il conçut une 
situation invraisemblable, d'une violence fascinante, celle d’une mère proposant à ses fils 
d’assassiner leur maîtresse, tandis que celle-ci leur propose, de son côté et en même temps, 
d’assassiner leur mère ! On a pu parler de «partie carrée d’assassinat.» Et l'action est prenante, 
Corneille ayant eu le soin de ménager des rebondissements et des coups de théâtre. Tout est 
subordonné au dénouement et qui est le comble du tragique, Lui-même, dans l'’’Examen de 
Rodogune’’, souligna que chaque acte passe le précédent, et que le dernier I'emporte sur tous les 
autres ; en effet, la terreur y est poussée à un point extrême, y monte à son apogée ; le spectateur, 
fasciné par la coupe fatale contenant du poison qui circule de mains en mains, se demande avec 
anxiété si Antiochus y trempera ses lèvres ; de rebondissement en rebondissement, l’auteur le tient 
en haleine jusqu’aux dernières répliques où il est suspendu aux lèvres des comédiens, se demandant 
: qui va mourir? qui a tué? avant qu’Antiochus et Rodogune soient sauvés, et que Cléopâtre avale le 
poison qu’elle a préparé pour son fils et pour Rodogune, avant de se retirer chancelante en se flattant 
encore de vivre assez pour les voir périr avec elle, sa mort ne pouvant pas se produire en scène par 
souci de la bienséance classique. Et ce qui mérite encore plus d’éloges, c’est que la situation est 
aussi bien dénouée qu’elle a été fortement conçue. Devant ce dénouement admirable, on admire la 
grande maîtrise de Corneille, qui se révèle un scénariste de théâtre plus fort même que Shakespeare, 
tant est parfaite sa mécanique dramatique. Il est resté justement célèbre pour sa coupe empoisonnée 
qui menace d'une mort par trois fois différée un prince innocent avant de terrasser la mère coupable 
qui I'a fait préparer. On peut considérer que, avec ‘’Rodogune’’, Corneille a créé le drame, sinon le 
mélodrame, riche en péripéties et en coups de théâtre. 
Avec cette pièce, Corneille abandonna la tragédie romaine pour explorer les confins du monde 
méditerranéen antique, monde où le meurtre allait de soi pour qui voulait prendre ou garder le 
pouvoir, ce qui lui offrit l'occasion de dramatiser les jeux politiques liés à une succession dynastique, 
de s'orienter, en suivant alors avec souplesse le goût d’un public encore éloigné de ce qui allait être la 
sobriété classique, vers ce qu'il qualifia lui-même, dans ses textes théoriques, de «tragédie implexe», 
où l’action découle de l’enchaînement des événements, ici dans une intrigue orientale d’une 
complexité  telle (tout en se déroulant bien en une seule journée, un jour pompeux où la paix doit se 
conclure, où la reine doit désigner l'aîné de ses fils, où celui-ci doit épouser Rodogune, comme c’est 
indiqué dès le début et rappelé en II, 3, avec une criminelle ironie, par Cléopâtre elle-même : «Enfin 
voici le jour / Si doux à mes souhaits, si cher à mon amour... » [vers 521-522]) que nous en 
débrouillons avec peine les fils au premier acte qui en est un d’exposition, les héros se débattant 
ensuite entre les mains d'un personnage qui Ies écrase, et ne devant leur salut qu'au hasard (ou à la 
Providence). On peut aussi qualifier la pièce de tragédie de situations où les personnages ne se 
déclarent qu’autant que les situations les y contraignent. On en a longtemps déduit, à tort, que la 
pièce était inutilement compliquée, d’où une désaffection dont elle est encore victime aujourd’hui.  
En fait, la complexité de la pièce est toute relative : elle ne tient guère qu’au mystère de la naissance 
des deux jumeaux que Cléopâtre tient entre ses mains, et qui crée un effet de suspense durant quatre 
actes qui sont employés par Cléopâtre à tenter de se venger de Rodogune par l’entremise de ses fils.  
 

* * * 
Les personnages : 
 
-Les deux frères : Ces princes candides sont placés dans la situation pathétique d’avoir à choisir 
entre la mort de celle qu'ils aiment et la mort de leur mère. Antiochus, rêvant de concilier l'amitié 
fraternelle, l'affection filiale et l'amour qu'il porte à Rodogune, demeure longtemps quasiment 
immobile face à la tyranne qui l’opprime et menace sa vie ; Séleucus ayant été tué, il se plaint : 



 

14 

 

                                             «Ô frère, plus aimé que la clarté du jour, 
Ô rival, aussi cher que m'était mon amour, 

1655    Je te perds, et je trouve en ma douleur extrême 
Un malheur dans ta mort plus grand que ta mort même. 
Oh ! De ses derniers mots fatale obscurité ! 
En quel gouffre d'horreurs m'as-tu précipité? 
Quand j'y pense chercher la main qui l'assassine, 

1660    Je m'impute à forfait tout ce que j'imagine ; 
Mais aux marques enfin que tu m'en viens donner, 
Fatale obscurité, qui dois-je en soupçonner? 

     ‘’Une main qui nous fut bien chère !’’  
Madame, est-ce la vôtre, ou celle de ma mère? 

1665    Vous vouliez toutes deux un coup trop inhumain ; 
Nous vous avons tous deux refusé notre main : 
Qui de vous s'est vengée? Est-ce l'une, est-ce l'autre 
Qui fait agir la sienne au refus de la nôtre? 
Est-ce vous qu'en coupable il me faut regarder? 

1670    Est-ce vous désormais dont je me dois garder?» 
Cependant, finalement, il entreprend une action apparemment vouée à l’échec, et qu’aucun autre 
n’accepterait de tenter, pas même son frère, en affrontant sa mère au moment même où sa colère 
atteint son paroxysme.   
 
-Rodogune : Elle offre un exemple singulier de femme héroïque. Elle a aimé Démétrius Nicanor, 
époux de Cléopâtre, et lui a promis de le venger. La puissance des traités, en la soumettant aux 
décisions de Cléopâtre, a substitué à ce devoir individuel un devoir d'État qui annule, au moins 
provisoirement, la promesse faite à Démétrius. Mais, quand les deux princes veulent la soustraire aux 
exigences des traités en lui donnant le libre choix de son futur époux, ces promesses redeviennent 
actuelles, et elle doit faire périr Cléopâtre. Cette femme menacée, coincée entre un serment à un 
mort et un traité engageant la paix d'une région, doit subordonner l'expression de son amour à 
l'exécution de l'un ou de l'autre. Prisonnière de Cléopâtre, elle est déchirée entre une soif de 
vengeance, qui la rend presque aussi inhumaine que son ennemie, et le désir d’accéder, par l’amour, 
à un monde où son seul devoir sera d’être attentive à son rôle d’épouse.  
On remarque que, si les deux frères l’aiment, elle répond à I'amour d'Antiochus, et n'éprouve 
qu'indifférence pour Séleucus, disant avec beaucoup de lucidité :                 
                                             «Comme ils ont même sang avec pareil mérite, 

Un avantage égal pour eux me sollicite ; 
Mais il est malaisé, dans cette égalité, 
Qu'un esprit combattu ne penche d'un côté. 
Il est des nœuds secrets, il est des sympathies, 
Dont par le doux rapport les âmes assorties 
S'attachent I'une à I'autre, et se laissent piquer 
Par ces je ne sais quoi qu'on ne peut expliquer. 
C'est par là que I'un d'eux obtient la préférence.» (I, 5, vers 355-363). 

Une ambiguïté se manifeste tout au long des premiers actes, soit qu’elle mette sa main au prix de sa 
vengeance, soit qu’elle y renonce momentanément pour écouter les aveux d’Antiochus, et lui avouer 
qu’elle partage sa passion. Comme tous les héros de Corneille, il lui faut ainsi se débattre entre son 
amour et son devoir ; mais, ici, le devoir paraît particulièrement odieux puisqu’il exige qu’elle réclame 
à Antiochus la mort de sa mère. Elle témoigne d'une indifférence envers sa propre mort, et accepte 
d'un même mouvement les dangers au-devant desquels il se précipite. 
 
 
 



 

15 

 

-Cléopâtre qui, en dépit du titre trompeur de la pièce, est la véritable héroïne de la pièce. C’est un 
monstre, un fauve indomptable dont l'énergie dévoyée fascine :  
       -D’abord, elle est monstrueuse en tant que mère dénaturée qui n’a peut-être pas voulu ces fils 
qu'elle a faits, dont on sait qu'ils ont été élevés loin d'elle, mis «en dépôt» (vers 452) en Égypte pour 
qu’ils y soient éduqués ; elle sait lequel des deux est sorti d'elle en dernier (à celui-là revient le trône) 
mais se refuse à le dire, et, sadique, laisse planer le doute ; elle trame de façon machiavélique la 
perte de ses fils, mais connaît un échec final qui provient des contresens qu'elle commet sur leurs 
vrais désirs.  
       -Ensuite, elle est monstrueuse en tant que femme jalouse qui a tué son mari, Démétrius Nicanor, 
parce qu’il voulait la répudier pour épouser Rodogune, qu’elle poursuit de sa haine parce qu’elle a 
séduit son époux puis ses deux fils.  
         -Enfin, elle est monstrueuse en tant que régente animée et égarée par une ambition d’un 
réalisme cynique, d’un véritable machiavélisme ; par une passion effrénée du pouvoir qui étouffe chez 
elle le sentiment maternel, pour ne pas dire tout sentiment humain ; par un amour du pouvoir qui la 
fait parler à son trône comme à un amant, Corneille ayant donc su aussi faire apparaître l’amour sous 
des formes perverses. Elle a déjà commis les crimes les plus noirs, ayant tué et étant disposée à tuer 
encore,  
Pourtant, ce pouvoir, elle est prête à s’en dessaisir au profit de l'aîné des jumeaux, mais à condition 
qu'on sacrifie sa rivale, Rodogune.  
Elle, qui recherchait le bonheur dans le crime, lorsqu’elle a perdu la partie, recherche le salut dans le 
suicide.  
Corneille, sans nier sa monstruosité, reconnut qu'elle emportait son admiration. Dans son ‘’Discours 
de l’utilité et des parties du poème dramatique’’ (1660), il porta ce jugement : «Cléopâtre, dans 
‘’Rodogune’’ est très méchante ; il n’y a point de parricide qui lui fasse horreur, pourvu qu’il la puisse 
conserver sur un trône qu’elle préfère à toutes choses, tant son attachement à la domination est 
violent ; mais tous ses crimes sont accompagnés d’une grandeur d’âme qui a quelque chose de si 
haut que, en même temps qu’on déteste ses actions, on admire la source dont elles partent.» 
Cependant, son excellence dans l’ambition et dans l’exercice du mal n’est que le reflet terni de la 
«gloire» véritable. Et il n'est pas sûr que Corneille ait réussi ce qu'il voulait : faire d’elle l'égale de 
Médée, la hausser jusqu'au mythe.  
_________________________________________________________________________________ 

 
Deux passages importants 

--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

V, 1 
 

Frénésie criminelle de Cléopâtre  
 

Enfin, grâces aux dieux, j'ai moins d'un ennemi. 
La mort de Séleucus m'a vengée à demi ; 
Son ombre, en attendant Rodogune et son frère, 

                 1500                      Peut déjà de ma part les promettre à son père : 
Ils te suivront de près, et j'ai tout préparé 
Pour réunir bientôt ce que j'ai séparé. 
Ô toi, qui n'attends plus que la cérémonie 

    Pour jeter à mes pieds ma rivale punie 
                 1505                      Et par qui deux amants vont d'un seul coup du sort 

Recevoir l'hyménée, et le trône, et la mort, 
Poison, me sauras-tu rendre mon diadème? 
Le fer m'a bien servie, en feras-tu de même? 
Me seras-tu fidèle? Et toi, que me veux-tu, 

                 1510                      Ridicule retour d'une sotte vertu, 



 

16 

 

           Tendresse dangereuse autant comme importune? 
Je ne veux point pour fils l'époux de Rodogune, 
Et ne vois plus en lui les restes de mon sang, 
S'il m'arrache du trône et la met en mon rang. 

                 1515                      Reste du sang ingrat d'un époux infidèle, 
Héritier d'une flamme envers moi criminelle, 
Aime mon ennemie et péris comme lui. 
Pour la faire tomber j'abattrai son appui : 
Aussi bien sous mes pas c'est creuser un abîme 

                 1520                      Que retenir ma main sur la moitié du crime ; 
Et, te faisant mon roi, c'est trop me négliger 
Que te laisser sur moi père et frère à venger. 
Qui se venge à demi court lui-même à sa peine : 
Il faut ou condamner ou couronner sa haine. 

                 1525                      Dût le peuple en fureur pour ses maîtres nouveaux 
De mon sang odieux arroser leurs tombeaux, 
Dût le Parthe vengeur me trouver sans défense, 
Dût le ciel égaler le supplice à l'offense,  
Trône, à t’abandonner je ne puis consentir 

                1530  Par un coup de tonnerre il vaut mieux en sortir ; 
Il vaut mieux mériter le sort le plus étrange. 
Tombe sur moi le ciel, pourvu que je me venge ! 
J'en recevrai le coup d'un visage remis ; 
Il est doux de périr après ses ennemis ; 

    1535  Et, de quelque rigueur qqe le destin me traite, 
Je perds moins à mourir qu'à vivre leur sujette. 

 
Notes 

 
-Vers 1497 : «moins d’un ennemi» : «un ennemi de moins». 
-Vers 1511 : «autant comme importune»  : «autant qu’importune». 
-Vers 1516 : cette «flamme criminelle» est l’amour de Démétrios Nicanor pour Rodogune. 
-Vers 1524 : «couronner» : «satisfaire pleinement». 
-Vers 1526 : «odieux» : «odieux au peuple». 
-Vers 1527 : «le Parthe vengeur» : Rodogune est la sœur de Phraates, roi des Parthes. 
 

Commentaire 
 
Ce monologue illustre à merveille un aspect du système dramatique de Corneille : des passions 
hautaines et violentes, exemptes de «faiblesse» au point d'en être inhumaines, bannissent de l'âme 
égarée de cette reine tout sentiment du devoir et toute tendresse maternelle. Cette peinture de la 
grandeur dans le crime tentait Corneille, mais elle n'apparaît guère dans ses plus belles tragédies. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

V, 4 
 

La coupe empoisonnée  
 

Cléopâtre 
(à Antiochus) :  Puisque le même jour que ma main vous couronne, 
  Je perds un de mes fils, et l'autre me soupçonne, 
 1705 Qu'au milieu de mes pleurs, qu'il devait essuyer, 
  Son peu d'amour me force à me justifier. 



 

17 

 

  Si vous n'en pouvez mieux consoler une mère 
  Qu'en la traitant d'égale avec une étrangère, 
  Je vous dirai, Seigneur (car ce n'est plus à moi 
 1710 À nommer autrement et mon juge et mon roi), 
  Que vous voyez I'effet de cette vieille haine 
  Qu'en dépit de la paix me garde I'inhumaine, 
  Qu'en son cœur du passé soutient le souvenir, 
  Et que j'avais raison de vouloir prévenir. 
 1715 Elle a soif de mon sang, elle a voulu l'épandre. 
  J'ai prévu d'assez loin ce que je viens d'apprendre, 
  Mais je vous ai laissé désarmer mon courroux. 
 
(à Rodogune)  Sur la foi de ses pleurs je n'ai rien craint de vous, 
  Madame ; mais, ô Dieux ! quelle rage est la vôtre ! 
 1720 Quand je vous donne un fils, vous assassinez I'autre, 
  Et m'enviez soudain I'unique et faible appui 
  Qu'une mère opprimée eût put trouver en lui ! 
  Quand vous m'accablerez, où sera mon refuge? 
  Si je m'en plains au roi, vous possédez mon juge, 
 1725 Et s'il m'ose écouter, peut-être, hélas ! en vain 
  Il voudra se garder de cette même main. 
  Enfin je suis leur mère, et vous leur ennemie, 
  J'ai recherché leur gloire, et vous leur infamie, 
  Et si je n'eusse aimé ces fils que vous m'ôtez, 
 1730 Votre abord en ces lieux les eût déshérités. 
  C'est à lui maintenant, en cette concurrence, 
  À régler ses soupçons sur cette différence, 
  À voir de qui des deux il doit se défier, 
  Si vous n'avez un charme à vous justifier. 
 
Rodogune, à Cléopâtre : 
 1735 Je me défendrai mal : I'innocence étonnée 
  Ne peut s'imaginer qu'elle soit soupçonnée, 
  Et n'ayant rien prévu d'un attentat si grand, 
  Qui I'en veut accuser sans peine la surprend. 
  Je ne m'étonne point de voir que votre haine 
 1740 Pour me faire coupable a quitté Timagène. 
  Au moindre jour ouvert de tout jeter sur moi, 
  Son récit s'est trouvé digne de votre foi. 
  Vous I'accusiez pourtant, quand votre âme alarmée 
  Craignait qu'en expirant ce fils vous eût nommée. 
 1745 Mais de ses derniers mots voyant le sens douteux, 
  Vous avez pris soudain le crime entre nous deux. 
  Certes, si vous voulez passer pour véritable 
  Que I'une de nous deux de sa mort soit coupable, 
  Je veux bien par respect ne vous imputer rien ; 
 1750 Mais votre bras au crime est plus fait que le mien, 
  Et qui sur un époux fit son apprentissage 
  A bien pu sur un fils achever son ouvrage. 
  Je ne dénierai point, puisque vous les savez, 
  De justes sentiments dans mon âme élevés : 
 1755 Vous demandiez mon sang, j'ai demandé le vôtre. 
  Le roi sait quels motifs ont poussé I'une et I'autre ; 



 

18 

 

  Comme par sa prudence il a tout adouci, 
  Il vous connaît peut-être, et me connaît aussi. 
 
(à Antiochus)  Seigneur, c'est un moyen de vous être bien chère 
 1760 Que pour don nuptial vous immoler un frère. 
  On fait plus, on m'impute un coup si plein d'horreur, 
  Pour me faire un passage à vous percer le cœur. 
 
(à Cléopâtre)  Où fuirais-je de vous après tant de furie, 
  Madame, et que ferait toute votre Syrie, 
 1765 Où, seule et sans appui contre mes attentats, 
  Je verrais...?  
 
(à Antiochus)  Mais, Seigneur, vous ne m’écoutez pas. 
 
Antiochus :  Non, je n'écoute rien, et dans la mort d'un frère 
  Je ne veux point juger entre vous et ma mère. 
  Assassinez un fils, massacrez un époux, 
 1770 Je ne veux me garder ni d'elle, ni de vous. 
  Suivons aveuglément ma triste destinée. 
   Pour m'exposer à tout achevons l'hyménée. 
  Cher frère, c'est pour moi le chemin du trépas ; 
  La main qui t'a percé ne m'épargnera pas ; 
 1775 Je cherche à te rejoindre, et non à m'en défendre, 
  Et lui veux bien donner tout lieu de me surprendre, 
   Heureux si sa fureur qui me prive de toi, 
  Se fait bientôt connaître en achevant sur moi, 
  Et si du ciel, trop lent à la réduire en poudre, 
 1780 Son crime redoublé peut arracher Ia foudre ! 
  Donnez-moi... 
 
Rodogune, l'empêchant de prendre la coupe : 
  Quoi? Seigneur… 
 
Antiochus :                             Vous m'arrêtez en vain, 
  Donnez. 
 
Rodogune :                                                  Ah ! gardez-vous de I'une et I'autre main. 
  Cette coupe est suspecte, elle vient de la reine. 
  Craignez de toutes deux quelque secrète haine. 
 
Cléopâtre : 1785 Qui m'épargnait tantôt ose enfin m'accuser ! 
 
Rodogune :  De toutes deux, Madame, il doit tout refuser. 
  Je n'accuse personne, et vous tiens innocente : 
  Mais il en faut sur l'heure une preuve évidente. 
  Je veux bien à mon tour subir les mêmes lois. 
 1790 On ne peut craindre trop pour le salut des rois. 
  Donnez donc cette preuve, et pour toute réplique, 
  Faites faire un essai par quelque domestique. 
 
Cléopâtre, prenant la coupe : Je le ferai moi-même. Eh bien ! redoutez-vous 
  Quelque sinistre effet encor de mon courroux? 



 

19 

 

 1795 J'ai souffert cet outrage avecque patience. 
 
Antiochus, prenant la coupe des mains de Cléopâtre, après qu'elle a bu : 
  Pardonnez-lui, Madame, un peu de défiance 
  Comme vous I'accusez, elle fait son effort 
  À rejeter sur vous I'horreur de cette mort, 
  Et soit amour pour moi, soit adresse pour elle, 
 1800 Ce soin la fait paraître un peu moins criminelle. 
  Pour moi, qui ne vois rien, dans le trouble où je suis, 
  Qu'un gouffre de malheurs, qu'un abîme d'ennuis, 
  Attendant qu'en plein jour ces vérités paraissent, 
  J'en laisse la vengeance aux dieux qui les connaissent. 
 1805 Et vais sans plus tarder… 
 
Rodogune :                                                                              Seigneur, voyez ses yeux 
  Déjà tous égarés, troubles et furieux 
  Cette affreuse sueur qui court sur son visage, 
  Cette gorge qui s'enfle. Ah, bons dieux, quelle rage ! 
  Pour vous perdre après elle, elle a voulu périr. 
 
Antiochus, rendant la coupe : 
 1810  N'importe : elle est ma mère, il faut la secourir. 
 
Cléopâtre :  Va, tu me veux en vain rappeler à la vie ; 
  Ma haine est trop fidèle, et m'a trop bien servie : 
  Elle a paru trop tôt pour te perdre avec moi ; 
  C'est le seul déplaisir qu'en mourant je reçois ; 
 1815  Mais j'ai cette douceur dedans cette disgrâce 
  De ne voir point régner ma rivale en ma place. 
  Règne : de crime en crime enfin te voilà roi. 
  Je t'ai défait d'un père, et d'un frère, et de moi : 
  Puisse le ciel tous deux vous prendre pour victimes, 
 1820  Et laisser choir sur vous les peines de mes crimes ! 
  Puissiez-vous ne trouver dedans votre union 
  Qu'horreur, que jalousie, et que confusion ! 
  Et pour vous souhaiter tous les malheurs ensemble, 
  Puisse naître de vous un fils qui me ressemble ! 
 
Antiochus : 1825  Ah ! Vivez pour changer cette haine en amour. 
 
Cléopâtre :  Je maudirais les dieux s'ils me rendaient le jour. 
  Qu'on m'emporte d'ici : je me meurs, Laonice. 
  Si tu veux m'obliger par un dernier service, 
  Après les vains efforts de mes inimitiés, 
 1830  Sauve-moi de l'affront de tomber à leurs pieds. 
 

Notes 
 
-Vers 1730 : «abord» : «arrivée». 
-Vers 1734 : «charme» : «pouvoir surnaturel». 
-Vers 1738 : «surprend» : «prend à l’improviste». 
-Vers 1741 : «Au moindre jour ouvert» : «à la moindre possibilité offerte».  
-Vers 1742 : «foi» : «confiance».  



 

20 

 

-Vers 1747 : «passer pour» : «faire passer pour».  
-Vers 1757 : «prudence» : «sagesse».  
-Vers 1765 : «mes attentats» : «ceux dont je serais l'objet».  
-Vers 1772 : «hyménée» : «mariage». 
-Vers 1795 : «avecque» : forme archaïque utilisée en poésie pour obtenir un pied de plus. 
-Vers 1799 : «adresse» : «artifice», «ruse».  
-Vers 1806 : «tous égarés» : «tout», employé adverbialement, continuait à être accordé à 
cette époque. 
 

Commentaire 
 
Ce dénouement est marqué par un étonnant suspense. 
_________________________________________________________________________________ 
 

* * * 
Dans ‘’Rodogune’’, Corneille offrit une réflexion politique puisque on retrouve ici ce qu’on avait déjà 
dans ‘’Le Cid’’ et dans ‘’Cinna’’, c’est-à-dire un État non unifié, divisé en factions, la société faisant 
une rechute de féodalité comme ce fut d’ailleurs le cas pour la France après la mort de Richelieu. 
Dans la pièce, il y a détournement de l’État qui se détériore. Avec Cléopâtre, il y a perversion de la 
gloire royale par une gloire individuelle (on remarque la maxime : «Un grand cœur cède un trône, et le 
cède avec gloire» [vers 151]) car elle est une reine qui ne se sert de l’État que pour s’exalter elle-
même, pour satisfaire sa haine ; avec elle, le roi est donc devenu un tyran, le contraire même du roi 
unificateur. Elle mène son jeu meurtrier à l’égard d’Antiochus et Séleucus non seulement pour garder 
le trône, mais pour affirmer son moi. La légitimité de cette reine est donc suspecte, Corneille ayant, à 
travers l'affrontement entre elle et ses deux fils, établi la ligne de démarcation entre le tyran et le roi 
légitime, variation sur un thème déjà présent dans ‘’Cinna’’. e a contre elle le héros qui est ici 
Rodogune qui tient la royauté dans sa dépendance, et jamais ce héros n’a été si près de son 
triomphe.  
On peut considérer aussi que, dans une perspective chrétienne, il moralisa cette histoire car une sorte 
de Providence, non seulement sauve les héros, mais punit la coupable sans leur ensanglanter les 
mains. 
 

* * * 
‘’Rodogune’’ fut représentée pour la première fois au ‘’Théâtre du Marais’’ pendant la saison théâtrale 
1644-1645. Elle obtint un grand succès. 
Le texte fut imprimé à Rouen et publié à Paris, en janvier 1647, avec : 
-une dédicace au grand Condé, qui était alors, à l’âge de 25 ans, dans tout l’éclat de sa jeunesse et 
de ses victoires, étant le type même du féodal qui allait bientôt se révolter contre le roi ; 
-un avertissement intitulé ‘’Appian Alexandrin’’, où Corneille écrivit : «On s'étonnera peut-être de ce 
que j'ai donné à cette tragédie le nom de Rodogune, plutôt que celui de Cléopâtre sur qui tombe toute 
l'action tragique ; [...] je confesse ingénument que ce poème devait plutôt porter le nom de Cléopâtre, 
que de Rodogune ; mais ce qui m'a fait en user ainsi a été la peur que j'ai eue qu'à ce nom le peuple 
ne se laissât préoccuper des idées de cette fameuse et dernière reine d'Égypte, et ne confondît cette 
reine de Syrie avec elle». Il faut signaler que, en outre, la célèbre Cléopâtre VII d'Égypte avait été un 
personnage de sa pièce précédente, ‘’La mort de Pompée’’. 
Les deux années qui séparèrent la création de la pièce de sa publication permirent aux comédiens du 
‘’Théâtre du Marais’’ d'en conserver l'exclusivité, et cela obligea les comédiens rivaux de l'’’Hôtel de 
Bourgogne’’, désireux d'exploiter la faveur du public, à commander à Gabriel Gilbert une tragi-
comédie sur le même sujet : ce fut ‘’Rhodogune’’, qui suit la tragédie de Corneille pendant les quatre 
premiers actes mais s'en démarque au cinquième par un dénouement non sanglant, d'où son titre de 
tragi-comédie ; elle fut représentée en 1645 et publiée en 1646.  
En 1660, dans son ’’Examen de Rodogune’’, Corneille affirma : «Le sujet d’une belle tragédie doit 
n’être pas vraisemblable», et il reconnut avoir une «tendresse» particulière pour cette pièce que des 



 

21 

 

«incidents surprenants» de son invention rendent puissamment dramatique ; qui était celle où il avait 
mis le plus et le meilleur de son génie. Mais la prédilection d'un écrivain pour une de ses productions 
ne se porte pas forcément sur son chef-d'œuvre ; elle signale souvent celle où il est allé le plus loin 
dans sa voie propre. 
En 1677, Saint-Évremond publia : ‘’Défense de Rodogune adressée à M. Barillon’’. 
Pour sa part, Voltaire nota : «Il a écrit quelque part que pour trouver la plus belle de ses pièces, il 
fallait choisir entre ‘’Rodogune’’ et ‘’Cinna’’; et ceux à qui il en a parlé ont démêlé sans beaucoup de 
peine qu’il était pour Rodogune. Il ne m’appartient nullement de prononcer sur cela ; mais peut-être 
préférait-il ‘’Rodogune’’ parce qu’elle lui avait extrêmement coûté : il fut plus d’un an à en disposer le 
sujet. Peut-être voulait-il, en mettant son affection de ce côté-là, balancer celle du public, qui paraît 
être de l’autre.» 
Quand, en 1760, les comédiens du roi décidèrent de donner une représentation extraordinaire au 
profit d’un neveu de Corneille, Jean-François Corneille (celui-là même dont Voltaire allait recueillir la 
fille peu après), ce fut ‘’Rodogune’’ qu’ils choisirent. 
En 1766, Mlle Dumesnil fut exceptionnelle dans le rôle de Cléopâtre ; un des spectateurs raconta : 
«Comme elle mit dans ses imprécations toute l’énergie dont elle était dévorée, le parterre tout entier, 
par un mouvement d’horreur aussi vif que spontané, recula devant elle, de manière à laisser un grand 
espace vide entre les premiers rangs et l’orchestre. Ce fut aussi à cette représentation, à l’instant où, 
prête à expirer dans les convulsions de la rage, Cléopâtre prononce ce vers terrible : «Je maudirais 
les dieux s’ils me rendaient le jour», que Mlle Dumesnil se sentit frappée d’un grand coup de poing 
dans le dos par un vieux militaire placé sur le théâtre ; il accompagna ce trait de délire, qui interrompit 
le spectacle  et l’actrice, de ces mots énergiques : ‘’Va, chienne, à tous les diables !’’ et, lorsque la 
tragédie fut finie, Mlle Dumesnil le remercia de son coup de poing comme de l’éloge le plus flatteur 
qu’elle eût jamais reçu.» 
Le succès de ‘’Rodogune’’ allait n’être pas démenti jusqu'à la fin du XVIIIe siècle, époque à laquelle 
cette tragédie était encore l'une des œuvres de Corneille les plus fréquemment jouées. 
Stendhal porta ce jugement : «Le caractère de Rodogune est le deuxième ou le troisième pour la 
beauté de tous ceux qui sont au théâtre. Le cinquième acte sublime. Qu’on songe à la force de génie 
de Corneille, cette pièce vraiment tragique faite par l’auteur du ‘’Cid’’ et du ‘’Menteur’’ établit son génie 
d’une manière sublime. On dit que Corneille demeura plus d’un an à en disposer le sujet. Ce que ce 
grand homme devait presque au hasard, au moyen de ma méthode je l’obtiens facilement et d’une 
manière sûre. Les deux plus beaux caractères de femmes sont sans doute ceux de Cléopâtre et de 
Phèdre. Les deux plus beaux d’hommes : le vieil Horace et Oreste. Les deux caractères d’Othello et 
d’Iago vont à côté de Phèdre et de Rodogune.» 
Si ‘’Rodogune’’ fut la pièce de Corneille le plus jouée par la Comédie-Française, en dehors de ses 
quatre chefs-d’œuvre classiques et du ‘’Menteur’’, le XIXe et le XXe siècles consacrèrent le déclin de 
l’œuvre qui fut confirmé par sa quasi-disparition aux catalogues des «classiques scolaires». 
De nos jours, on n’apprécie généralement que le dernier acte pour son tragique shakespearien. 
_________________________________________________________________________________ 
 

1645 
‘’Théodore, vierge et martyre’’ 

 
Placide, fils de Valens, gouverneur romain d'Antioche, refuse d'épouser Flavie, fille de sa belle-mère, 
Marcelle, parce qu'il aime Théodore qui, elle, aime Didyme. Comme, du fait de cette indifférence, 
Flavie est en train de mourir de chagrin, Marcelle, furieuse du refus de Placide, jure de s'en venger 
sur Théodore. Ayant découvert que celle-ci et Didyme sont chrétiens, elle obtient de son époux, en le 
menaçant d’une dénonciation, un arrêt de mort. Mais, face à cette puissante ennemie, la jeune 
chrétienne affirme et son grand courage et sa royale ascendance. Amenée devant Valens, elle se fait 
gloire d'être chrétienne, d’avoir consacré sa virginité à Dieu, et dit aspirer au martyre. Elle est conduite 
dans une prison où on lui annonce que, si elle ne renonce pas à son Dieu, elle sera abandonnée à la 
brutalité des hommes du peuple dans une maison de prostitution. Mais elle reste inébranlable. 
Comme Placide lui offre de la mettre en sûreté, elle refuse de s'enfuir avec lui. Valens, pour éviter une 



 

22 

 

réaction trop violente de son fils, tout en brisant cet amour, décide de vraiment placer Théodore dans 
un bordel à soldats. Mais, grâce au dévouement de Didyme qui se substitue à elle, elle peut s’en 
échapper, et le stratagème échoue. Au récit de cet événement, la jalousie et le désespoir de Placide 
augmentent, et il jette son mépris à Didyme qui, toutefois, par le récit simple et touchant qu’il fait de sa 
noble conduite, par sa résignation chrétienne, le convainc, le fait renoncer en sa faveur à la main de 
Théodore. Flavie meurt, tuée par la jalousie. Théodore l’apprend, et ne craignant plus pour son 
honneur, vient solliciter Didyme de la laisser mourir à sa place ; mais il s'y refuse. Marcelle les 
surprend ensemble, et, pour se venger de la mort de sa fille, elle les poignarde au moment où Placide 
et ses amis s'apprêtaient à les sauver. Ensuite, elle se tue elle-même, comme le fait aussi Placide, 
désespéré. 

 
Commentaire 

 
Corneille, ayant reçu le soutien du cardinal Mazarin, chercha un sujet qui avait tout pour séduire 
l'Italien tout en rassurant les dévots puisque qu’une ‘’Teodora vergine et martire‘’ de Julio 
Rospigliosi avait été représentée à Rome en 1636 et 1637 avec un tel succès que l’Europe entière en 
avait eu les échos. Depuis, Théodore passait pour une sorte de muse chrétienne qui avait purifié le 
théâtre.  
Mais il indiqua avoir trouvé la source de cette «tragédie chrétienne» dans le ‘’Ménologe’’ (collection de 
vies de saints) de Syméon Métaphraste, dans le traité de saint Ambroise sur les Vierges, et dans les 
‘’Annales ecclésiastiques’’ du cardinal Baronius, une vaste Histoire de l'Église. Mais on a pu penser 
qu’il s'était inspiré aussi de la comédie de Calderon de la Barca, ‘’Les deux amants du ciel’’. 
Cependant, il voulut, non pas produire un simple spectacle de sainteté, mais composer une vraie 
tragédie, comme il l’avait fait avec ‘’Polyeucte’’. Comme l'amour entre les deux futurs martyrs, 
Théodore et Didyme, était trop délicat et trop sublimé pour fournir un intérêt dramatique suffisant, il 
inventa les personnages de Placide et de Marcelle, construisit toute sa trame à partir d’une chaîne 
d’amours (Flavie aime Placide qui aime Théodore qui aime Didyme et encore plus Dieu), et, comme il 
avait alors tendance à tirer le genre tragique vers la violence et le pathétique, se plut à déployer la 
cruauté de Marcelle.  
La pièce, qui est superbement construite, son centre de gravité étant l'opposition entre Placide et 
Marcelle, est très réussie, ménageant des coups de théâtre, et aboutissant à une fin très violente, très 
noire, où s’accumulent de nombreux morts. 
On peut citer ces passages significatifs : 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

I, 1 
 

Placide :  Ce n'est point un secret que cette passion : 
  Flavie, au lit malade, en meurt de jalousie ; 
  Et dans l'âpre dépit dont sa mère est saisie, 
 65  Elle tonne, foudroie, et pleine de fureur, 
  Menace de tout perdre auprès de l'empereur. 
  Comme de ses faveurs, je ris de sa colère : 
  Quoi qu'elle ait fait pour moi, quoi qu'elle puisse faire, 
  Le passé sur mon cœur ne peut rien obtenir, 
 70  Et je laisse au hasard le soin de l'avenir. 
  Je me plais à braver cet orgueilleux courage : 
  Chaque jour pour l'aigrir je vais jusqu'à l'outrage ; 
  Son âme impérieuse et prompte à fulminer 
  Ne saurait me haïr jusqu'à m'abandonner. 
 75  Souvent elle me flatte alors que je l'offense, 
  Et quand je l'ai poussée à quelque violence, 
  L'amour de sa Flavie en rompt tous les effets, 



 

23 

 

  Et l'éclat s'en termine à de nouveaux bienfaits. 
  Je la plains toutefois ; et plus à plaindre qu'elle, 
 80  Comme elle aime un ingrat, j'adore une cruelle, 
  Dont la rigueur la venge, et rejetant ma foi, 
  Me rend tous les mépris que Flavie a de moi. 
  Mon sort des deux côtés mérite qu'on le plaigne : 
  L'une me persécute, et l'autre me dédaigne ; 
 85  Je hais qui m'idolâtre, et j'aime qui me fuit, 
  Et je poursuis en vain, ainsi qu'on me poursuit. 
  Telle est de mon destin la fatale injustice, 
  Telle est la tyrannie ensemble et le caprice 
  Du démon aveuglé qui sans discrétion 
 90  Verse l'antipathie et l'inclination. 
  Mais puisqu'à d'autres yeux je parais trop aimable, 
  Que peut voir Théodore en moi de méprisable? 
  Sans doute elle aime ailleurs, et s'impute à bonheur 
  De préférer Didyme au fils du gouverneur. 
------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 
I, 2 

 
Marcelle : 130 Ce mauvais conseiller toujours vous entretient ! 
 
Placide :  Vous dites vrai, madame, il tâche à me surprendre;  
  Son conseil est mauvais, mais je sais m'en défendre. 
 
Marcelle :   Il vous parle d'aimer? 
 
Placide :                                     Contre mon sentiment. 
 
Marcelle :   Levez, levez le masque, et parlez franchement  
 135 De votre Théodore il est l'agent fidèle : 
  Pour vous mieux engager elle fait la cruelle,  
  Vous chasse en apparence, et, pour vous retenir,  
  Par ce parent adroit vous fait entretenir. 
 
Placide :  Par ce fidèle agent elle est donc mal servie. 
 140 Loin de parler pour elle, il parle pour Flavie ;  
  Et ce parent adroit en matière d'amour 
  Agit contre son sang pour mieux faire sa cour.  
  C'est, madame, en effet, le mal qu'il me conseille;  
  Mais j'ai le cœur trop bon pour lui prêter l'oreille. 
 
Marcelle :  145 Dites le cœur trop bas pour aimer en bon lieu. 
 
Placide :  L'objet où vont mes vœux serait digne d'un dieu. 
 
Marcelle :   Il est digne de vous, d'une âme vile et basse. 
 
Placide :  Je fais donc seulement ce qu'il faut que je fasse. 
  Ne blâmez que Flavie : un cœur si bien placé  
 150 D'une âme vile et basse est trop embarrassé ;  
  D'un choix qui lui fait honte il faut qu'elle s'irrite,  



 

24 

 

  Et me prive d'un bien qui passe mon mérite. 
 
Marcelle :   Avec quelle arrogance osez-vous me parler ! 
 
Placide :   Au-dessous de Flavie ainsi me ravaler, 
 155 C'est de cette arrogance un mauvais témoignage.  
  Je ne me puis, madame, abaisser davantage. 
 
Marcelle :   Votre respect est rare et fait voir clairement 
  Que votre humeur modeste aime l'abaissement. 
  Eh bien ! puisque à présent j'en suis mieux avertie, 
 160 Il faudra satisfaire à cette modestie ;  
  Avec un peu de temps nous en viendrons à bout. 
 
Placide :   Vous ne m'ôterez rien, puisque je vous dois tout.  
  Qui n'a que ce qu'il doit a peu de perte à faire. 
 
Marcelle :   Vous pourrez bientôt prendre un sentiment contraire. 
 
Placide :  165 Je n'en changerai point pour la perte d'un bien  
  Qui me rendra celui de ne vous devoir rien. 
 
Marcelle :   Ainsi l'ingratitude en soi-même se flatte.  
  Mais je saurai punir cette âme trop ingrate ;  
  Et, pour mieux abaisser vos esprits soulevés,  
 170 Je vous ôterai plus que vous ne me devez. 
 
Placide :   La menace est obscure; expliquez-la, de grâce. 
 
Marcelle :   L'effet expliquera le sens de la menace. 
  Tandis, souvenez-vous, malgré tous vos mépris,  
  Que j'ai fait ce que sont et le père et le fils 
 175 Vous me devez l'Égypte ; et Valens, Antioche. 
 
Placide :   Nous ne vous devons rien après un tel reproche.  
  Un bienfait perd sa grâce à le trop publier ; 
  Qui veut qu'on s'en souvienne, il le doit oublier. 
 
Marcelle :   Je l'oublierais, ingrat, si pour tant de puissance 
 180 Je recevais de vous quelque reconnaissance. 
 
Placide :   Et je m'en souviendrais jusqu'aux derniers abois  
  Si vous vous contentiez de ce que je vous dois. 
 
Marcelle :  Après tant de bienfaits, osé-je trop prétendre? 
 
Placide :  Ce ne sont plus bienfaits alors qu'on veut les vendre. 
 
Marcelle : 185 Que doit donc un grand cœur aux faveurs qu'il reçoit? 
 
Placide :  S'avouant redevable, il rend tout ce qu'il doit. 
 
Marcelle :   Tous les ingrats en foule iront à votre école,  



 

25 

 

  Puisqu'on y devient quitte en payant de parole. 
 
Placide :   Je vous dirai donc plus, puisque vous me pressez.  
 190 Nous ne vous devons pas tout ce que vous pensez. 
 
Marcelle :   Que seriez-vous sans moi? 
 
Placide :          Sans vous? ce que nous sommes. 
  Notre empereur est juste et sait choisir les hommes ; 
  Et mon père, après tout, ne se trouve qu'au rang  
  Où l'auraient mis sans vous ses vertus et son sang. 
 
Marcelle :  195 Ne vous souvient-il plus qu'on proscrivit sa tête? 
 
Placide :  Par là votre artifice en fit votre conquête. 
 
Marcelle :   Ainsi de ma faveur vous nommez les effets ! 
 
Placide :   Un autre ami peut-être aurait bien fait sa paix,  
  Et si votre faveur pour lui s'est employée,  
 200 Par son hymen, madame, il vous a trop payée. 
  On voit peu d'unions de deux telles moitiés ;  
  Et, la faveur à part, on sait qui vous étiez. 
 
Marcelle :   L'ouvrage de mes mains avoir tant d'insolence ! 
 
Placide :   Elles m'ont mis trop haut pour souffrir une offense. 
 
Marcelle :  205 Quoi ! vous tranchez ici du nouveau gouverneur? 
 
Placide :   De mon rang en tous lieux je soutiendrai l'honneur. 
 
Marcelle :   Considérez donc mieux quelle main vous y porte ;  
  L'hymen seul de Flavie en est pour vous la porte. 
 
Placide :   Si je n'y puis entrer qu'acceptant cette loi,  
 210 Reprenez votre Égypte, et me laissez à moi. 
 
Marcelle :   Plus il me doit d'honneurs, plus son orgueil me brave ! 
 
Placide :   Plus je reçois d'honneurs, moins je dois être esclave. 
 
Marcelle :   Conservez ce grand cœur, vous en aurez besoin. 
 
Placide :   Je le conserverai, madame, avec grand soin ; 
 215 Et votre grand pouvoir en chassera la vie 
  Avant que d'y surprendre aucun lieu pour Flavie. 
 
Marcelle :  J'en chasserai du moins l'ennemi qui me nuit. 
 
Placide :   Vous ferez peu d'effet avec beaucoup de bruit. 
 
Marcelle :   Je joindrai de si près l'effet à la menace 



 

26 

 

 220 Que sa perte aujourd'hui me quittera la place. 
 
Placide :  Vous perdrez aujourd'hui... 
 
Marcelle :        Théodore à vos yeux. 
  M'entendez-vous, Placide? Oui, j'en jure les dieux  
  Qu'aujourd'hui mon courroux, armé contre son crime,  
  Au pied de leurs autels en fera ma victime. 
 
Placide :  225 Et je jure à vos yeux ces mêmes immortels 
  Que je la vengerai jusque sur leurs autels.  
  Je jure plus encor, que, si je pouvais croire  
  Que vous eussiez dessein d'une action si noire, 
  Il n'est point de respect qui pût me retenir  
 230 D'en punir la pensée et de vous prévenir ;  
  Et que, pour garantir une tête si chère, 
  Je vous irais chercher jusqu'au lit de mon père.  
  M'entendez-vous, madame? Adieu. Pensez-y bien,  
 235 N'épargnez pas mon sang si vous versez le sien ;  
  Autrement ce beau sang en fera verser d'autre,  
  Et ma fureur n'est pas pour se borner au vôtre. 
 

Commentaire 
 
Ce passage est un modèle de dialogue vif et incisif, de duel de bravades, de stichomythie (débat où 
les interlocuteurs se répondent de façon symétrique). 
On en retient la maxime qu’est ce distique : «Un bienfait perd sa grâce à le trop publier ; 
                  Qui veut qu’on s’en souvienne, il le doit oublier.» (vers 
177-178). 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

II, 2 
 
Cléobule :   Voyez ce qu'est Valens, voyez ce qu'est Placide. 
  Voyez sur quels États l'un et l'autre préside, 
  Où le père et le fils peuvent un jour régner, 
  Et cessez d'être aveugle et de le dédaigner. 
 
Théodore :   375 Je ne suis point aveugle, et vois ce qu'est un homme 
  Qu'élèvent la naissance, et la fortune, et Rome. 
  Je rends ce que je dois à l'éclat de son sang, 
  J'honore son mérite et respecte son rang ; 
  Mais vous connaissez mal cette vertu farouche 
 380 De vouloir qu'aujourd'hui l'ambition la touche, 
  Et qu'une âme insensible aux plus saintes ardeurs 
  Cède honteusement à l'éclat des grandeurs. 
  Si cette fermeté dont elle est ennoblie 
  Par quelques traits d'amour pouvait être affaiblie, 
 385  Mon cœur, plus incapable encore de vanité, 
  Ne ferait point de choix que dans l'égalité ; 
  Et rendant aux grandeurs un respect légitime, 
  J'honorerais Placide, et j'aimerais Didyme. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 



 

27 

 

 
V, 6 

 
Marcelle :  Que ne puis-je aussi bien immoler à Flavie 
  Tous les chrétiens ensemble, et toute la Syrie ! 
  Ou que ne peut ma haine avec un plein loisir 
  Animer les bourreaux qu'elle saurait choisir, 
 1695  Repaître mes douleurs d'une mort dure et lente, 
  Vous la rendre à la fois et cruelle et traînante, 
  Et parmi les tourments soutenir votre sort, 
  Pour vous faire sentir chaque jour une mort ! 
  Mais je sais le secours que Placide prépare ; 
 1700  Je sais l'effort pour vous que fera ce barbare ; 
  Et ma triste vengeance a beau se consulter, 
  Il me faut ou la perdre ou la précipiter. 
  Hâtons-la donc, Lycante, et courons-y sur l'heure : 
  La plus prompte des morts est ici la meilleure ; 
 1705  N'avoir pour y descendre à pousser qu'un soupir, 
  C'est mourir doucement, mais c'est enfin mourir ; 
  Et lorsqu'un grand obstacle à nos fureurs s'oppose, 
  Se venger à demi, c'est du moins quelque chose. 
 

* * * 
Ces passages montrent bien que, dans cette tragédie chrétienne, les personnages intéressants sont 
ceux qui ne le sont pas ! En effet : 
-Didyme est bien pâle. 
-Théodore paraît d’abord trop unidimensionnelle en bonne chrétienne qui respecte les préceptes de 
l'Église. Mais elle n'affiche pas sa foi, essaie même de ruser pour ne pas se déclarer, et ne le fait que 
lorsque Marcelle ne lui laisse pas le choix de se défiler. Elle devient progressivement plus 
intéressante, notamment par son sentiment pour Didyme : tout en voulant conserver sa virginité pour 
Dieu, elle aime aussi, de façon profane, cet homme dont, cependant, elle s'éloigne pour son salut et 
le sien, pour ne pas céder à la tentation. Finalement, il faut admettre que, si elle donne son nom à la 
pièce, elle n'en est pas le personnage central, celui qui susciterait le plus l'intérêt du spectateur. 
-Le gouverneur d’Antioche, Valens, n'est pas tant montré en homme politique que comme un père qui 
pense à son fils, à sa famille, à sa femme qu'il aime. 
-Placide est le parfait galant qui sait tresser des phrases amoureuses selon les conventions du XVIIe 
siècle, et qui se plaint beaucoup, déclenchant la tragédie par son absence d'amour pour Flavie et par 
son amour pour Théodore, étant donc responsable mais non coupable. Essayant de sauver Théodore 
et Didyme, il fait preuve de noblesse et de courage face à la fureur et à la cruauté de Marcelle, qu’il 
affronte, ce que son père n'ose pas faire, se débattant jusqu'au bout. 
-La virilité et l’ambition se trouvent, comme souvent chez Corneille, dans le personnage féminin de 
Marcelle qui rejoint ainsi Médée et Cléopâtre (dans ‘’Rodogune’’), femmes qui dominent les hommes, 
veulent le pouvoir et l'exercent en étant prêtes à la violence, en assumant aussi leurs désirs 
physiques. Elle prétend aimer son beau-fils, Placide, comme un fils, non sans que flotte donc un 
soupçon de désir incestueux. Femme qui veut tout régenter et tout décider, c’est une furie vraiment 
impressionnante, terrible même, véritablement sadique, et d'une redoutable intelligence. Elle domine 
la pièce dans la violence et le crime, qu'elle commet d’ailleurs elle-même.  
 

* * * 
Plus que la célébration du christianisme, le thème principal de la pièce est le thème très cornélien de 
l’opposition de l'amour et du pouvoir, dans la mesure où, si Théodore affirme sa foi, elle ne la prêche 
pas, ne cherche pas à convertir les autres.  
  



 

28 

 

* * * 
La pièce fut créée au ‘’Théâtre du Marais’’ probablement au début de 1646. Cette nouvelle 
contamination de l'amour divin et de l'amour profane, et la simple évocation sur la scène de la 
prostitution de Théodore provoquèrent, de la part des jansénistes, une cabale dévote condamnant 
l’immoralité du théâtre, et voulant, surtout, mettre fin aux tragédies chrétiennes.  
Cela eut pour conséquence qu’il n’y eut que cinq représentations de cette pièce qui ne fut pas reprise 
à Paris, mais seulement par quelques troupes de province. Ce fut le premier échec de Corneille, que, 
avec sa franchise habituelle, il reconnut, écrivant dans son ‘’Épître dédicatoire’’ de 1646 : «La 
représentation de cette tragédie n'a pas eu grand éclat, et quoique beaucoup en attribuent la cause à 
diverses conjonctures qui pourraient me justifier, pour moi je ne m'en veux prendre qu'à ses défauts et 
la tiens mal faite, puisqu'elle a été mal suivie. J’aurais tort de m’opposer au jugement du public : il m’a 
été trop avantageux en d’autres ouvrages pour le contredire en celui-ci.» ; il attribua son échec à la 
hardiesse de son dessein, qui était de mettre sur la scène une vierge chrétienne condamnée à la 
prostitution ; il se concentra sur un des aspects de la pièce qui lui furent reprochés : la supposée 
indécence causée par l’évocation du lieu de prostitution et la trop grande proximité entre l'amour divin 
et l'amour profane car, derrière le paravent du martyre, se cachent les tentations de l'amour, de la 
luxure, d'une vie loin de Dieu ; il indiqua que cet épisode, présent chez saint Ambroise, n’est pas 
condamnable d’un point de vue religieux, et que, par ailleurs, il avait utilisé tout son art pour atténuer 
l’effet que la représentation directe du lieu infame aurait pu produire sur l’esprit du spectateur ; il 
suggéra que ses détracteurs s’opposaient non à l’histoire de Théodore mais à sa transcription 
scénique, et qu’ils s’attaquaient finalement à l’art dramatique en général, auquel ils entendaient 
demeurer résolument hostiles ; finalement, il les abandonnait à leur incapacité à tirer profit «du plus 
agréable et du plus utile des divertissements dont l’esprit humain soit capable». 
La pièce ne se remit jamais et de cette chute et du jugement esthétique que s’était cru obligé d'en 
inférer Corneille, tandis que le pourtant sévère «docte» qu’était l’abbé d'Aubignac jugea que c’était 
son chef-d'œuvre parce que les règles y avaient été parfaitement respectées, approbation qui 
conduisit probablement le dramaturge à en rajouter encore dans sa propre condamnation lors de son 
‘’Examen’’ de 1660.  
Ensuite, la pièce fut définitivement oubliée ou simplement citée avec mépris.  
Pourtant, cette étonnante pièce est très belle. On la redécouvre enfin de nos jours, et elle mérite bien 
plus qu'une redécouverte.  
Après l'échec de ‘’Théodore, vierge et martyre’’, Corneille n'écrivit plus de pièce chrétienne. 
_________________________________________________________________________________ 
 

1646 
“Héraclius, empereur d’Orient” 

 
L'empereur de Constantinople, Maurice, a été détrôné et tué par un simple soldat, Phocas ; ses fils 
ont été massacrés sous ses yeux ; seule sa fille, Pulchérie, a été épargnée. En fait, en cachette, le 
plus jeune de ses fils, Héraclius, a pu être sauvé : sa gouvernante, Léontine, grande dame de 
Constantinople, lui a en effet substitué son propre enfant qu’elle a préféré livrer au bourreau, et qui est 
donc mort à sa place. Héraclius a donc été élevé à la Cour sous le nom de Martian, et en étant 
considéré comme le fils de Phocas, alors que le véritable Martian a grandi auprès de Léontine, qui l'a 
fait passer pour son fils mort, Léonce. Ainsi l'usurpateur se trouve chérir comme son héritier le fils de 
son ennemi qu'il croyait avoir fait disparaître ! Afin d'affermir son trône en s’attribuant le droit et les 
titres de l'empire, Phocas veut qu’ait lieu le mariage de Martian et de Pulchérie qu'il considère comme 
la seule descendante de la dynastie légitime, exerce des pressions sur eux, donne à la princesse le 
choix entre ce mariage et la mort. Mais, fière et intraitable, elle s’y refuse car elle aime le véritable fils 
de Phocas, Léonce.  
Telle est la situation de départ. L’action commence véritablement lorsque celui qu’on appelle Léonce 
croit découvrir qu’il est cet Héraclius dont le bruit court qu’il est toujours vivant. Il proclame donc cette 
identité, et se fait arrêter, plongeant dans le désarroi le véritable Héraclius à qui sa gouvernante avait 
appris depuis longtemps qu’il n’était pas le véritable Martian, fils de Phocas.  



 

29 

 

Sont ainsi créées des possibilités d’affrontements entre le tyran et le représentant supposé de la 
dynastie légitime ; entre l’héroïne et son amant qui croit désormais être son frère ; entre le faux et le 
vrai Héraclius lorsque celui-ci décide, à l’acte IV, de révéler sa véritable identité. À quoi s’ajoute la 
détresse du tyran, qui veut tuer celui qui n’est pas son fils, sans savoir lequel des deux hommes qui 
lui font face est ce fils, et alors même que les deux héros lui dénient toute prétention à la paternité. 
S'ajoutent encore les égarements pathétiques de ceux-ci, incertains de leur identité, redoutant de 
devoir épouser leur sœur, craignant de découvrir duquel d'entre eux le tyran est le père.  
L'assassinat de Phocas par Exupère, un patricien de Constantinople partisan d'Héraclius, dénoue la 
situation. Léontine révèle l'identité des deux princes à l'aide d'un billet que lui remit en mourant 
l'impératrice Constantine. Héraclius, proclamé empereur, épouse Eudoxe, fille de Léontine, et donne 
sa sœur, Pulchérie, à Martian. Héraclius et Martian, héros cornéliens par la générosité de leurs 
sentiments et la noblesse de leurs caractères, font serment de se soutenir l'un l'autre. 
 

Commentaire 
 
Corneille cita une seule source : les ‘’Annales ecclésiastiques’’ du cardinal Baronius (qu’il avait déjà 
utilisées pour ‘’Théodore’’). Mais il est possible qu’il ait recouru à d'autres sources, dont la pièce de 
Calderon de la Barca, ‘’Heraclio’’ ou ‘’La famosa comedia’’ ou ‘’En esta vida todo es verdad y todo 
mentira’’ (‘’Dans cette vie, tout est vérité et mensonge’’) qui avait été écrite en 1637 et que Voltaire 
traduisit pour savoir si le dramaturge français avait pu s’en inspirer : il conclut qu’elle était trop 
invraisemblable pour que cela fût possible, que l’Espagnol aurait pu à la rigueur lui donner l’idée de 
quelques situations pleines d'intérêt et de pathétique.  
Mais, au fond, peu importe, car cette pièce, considérée, à tort, comme une résurgence de la tragi-
comédie, est l'une de celles où Corneille, se donnant ce défi : écrire une tragédie qui n'ait plus que 
l'apparence d'une tragédie historique, «une pièce d'invention sous des noms véritables», s'est le plus 
éloigné de la vérité historique, faisant subir à l'Histoire d’importantes modifications qui lui permirent 
d'organiser une intrigue reposant sur un mystère d’identité, librement inspirée d'événements qui ont 
suivi l'assassinat, en 602, de l'empereur romain (byzantin) Maurice Ier, remplacé par le tyrannique 
Phocas, lui-même renversé en 610 ; or il prolongea son règne de douze ans ; de plus, il lui donna un 
fils, Martian ; il fit d'Héraclius, fils d'un préteur d'Afrique, le fils de l'empereur Maurice ; il fit de la 
nourrice d'Héraclius une gouvernante, mais la substitution de son fils à celui de Maurice eut 
réellement lieu ; il respecta quand même l'ordre de succession des quatre empereurs : Tibère, 
Constantin, Maurice, Phocas et Héraclius, et les noms des personnages. Mais tout le reste est 
romanesque.  
Le spectateur, pensant voir reproduit un épisode historique, doit accepter comme croyables des 
événements extraordinaires. Dans son texte intitulé ‘’Au lecteur’’, Corneille indiqua : «Je ne craindrai 
point d’avancer que le sujet d’une belle tragédie doit n’être pas vraisemblable.» D’ailleurs, la 
conception de sujets invraisemblables rendus acceptables et croyables, car historiques, était un 
aspect important de son théâtre depuis ‘’Le Cid’’. Mais, dans ‘’Héraclius’’, il franchit une limite : il 
produisit une pièce dont il inventa les péripéties extraordinaires, en essayant de susciter les mêmes 
effets tragiques, la pitié et la terreur, que dans les tragédies les plus historiques. Il essaya de 
renouveler le genre, de proposer d'autres solutions pour construire des pièces qui puissent intéresser 
le public. Dans son ‘’Discours sur la tragédie’’, il indiqua, en s'appuyant surtout sur ‘’Héraclius’’ et 
‘’Nicomède’’ : «Il y a des choses impossibles en elles-mêmes, qui paraissent aisément possibles, et 
par conséquent croyables, quand on les envisage d'une autre manière. Telles sont toutes celles où 
nous falsifions l'histoire. Il est impossible qu'elles se soient passées comme nous les représentons, 
puisqu'elles se sont passées autrement, et qu'il n'est pas en pouvoir de Dieu même de rien changer 
au passé ; mais elles paraissent manifestement possibles, quand elles sont dans la vraisemblance 
générale, pourvu qu'on les regarde détachées de l'histoire, et qu'on veuille oublier pour quelque temps 
ce qu'elle dit de contraire à ce que nous inventons.» On peut considérer que, avec ‘’Héraclius’’, il créa 
le drame, sinon le mélodrame, riche en péripéties et en coups de théâtre. 
 



 

30 

 

La pièce joue sur la dialectique de l'apparence et de la réalité. Malheureusement, Corneille ayant ici 
poursuivi et approfondi la nouvelle orientation qu’il avait amorcée avec ‘’Rodogune’’, vers ce qu'il 
appelait la tragédie «implexe», ici fondée sur l’inconcevable complexité d’une intrigue orientale, elle 
est telle parfois que, devant cet invraisemblable imbroglio, nous débrouillons avec peine les fils de 
I'intrigue. Cependant, Corneille ne rechercha pas la complexité pour la complexité : si l’intrigue repose 
sur des substitutions d’enfants, ce qui rend difficile de discerner les vraies et les fausses identités ; s’il 
a exploité les erreurs d'identité, les incertitudes sur l'identité, elles ne sont pas du tout gratuites, car 
elles offraient des situations profondément pathétiques (jusque chez le tyran Phocas, qu'on en vient à 
prendre en pitié) ; s'il a voulu que les spectateurs soient plongés, à la suite des personnages, dans la 
plus totale confusion, ce fut pour les faire réfléchir sur la question, cruciale au XVIIe siècle, de 
l'ambiguïté des apparences, sur la dialectique de l'apparence et de la réalité. Au travers d'une 
combinaison de déguisements, ‘’Héraclius’’ est le lieu d'une interrogation généralisée sur l'identité, et 
elle montre comment l'essence finit toujours par transparaître sous l'ambiguïté des apparences. Cela 
suppose une mise en actes (au double sens du terme) qui se traduit par une nécessaire complexité 
de l'intrigue. Cela suppose donc de la part du lecteur une approche qui tourne le dos à la «lecture 
d'évidence», qui comprenne que le plaisir puisse naître aussi dans la difficulté.. On peut considérer 
‘’Héraclius’’ comme la première tragédie moderne de l'identité (la première tragédie antique de 
l'identité ayant été ‘’Œdipe’’).  
 
La pièce, en montrant comment l'héroïsme véritable permet de faire la différence entre un vrai et un 
faux monarque, est aussi une réflexion théâtralisée sur les rapports entre l'apparence héroïque et 
l'essence royale. D’ailleurs, elle ouvrit dans l'œuvre de Corneille un véritable cycle, avec ‘’Don Sanche 
d'Aragon’’, ‘’Pertharite’’ et ‘’Œdipe’’, œuvres qui posent aussi, sous d'autres formes, la question des 
rapports entre l'identité du héros, l'héroïsme et la légitimité royale. Léontine, interrogée par Phocas, 
refuse de révéler son secret et répond par le vers resté célèbre : «Devine si tu peux, et choisis si tu 
l'oses.» (IV, 4, vers 1408) ; puis elle dit de Martian, fils de Phocas : 
 «C’est du fils d’un tyran que j’ai fait ce héros ; 
   Tout ce qu’il a reçu d’heureuse nourriture 
   Dompte ce mauvais sang qu’il eut de la nature.» (IV, 4, vers 1434-1436). 
Cette volonté désespérée de voir confirmé le fait que l'apparence est conforme à l'essence cristallise 
une réflexion sur la nature de la personne royale. La pièce est caractérisée par une Iiaison étroite 
entre la quête de l'identité du héros et les questions de légitimité politique et d'amour princier. Elle 
marque l’éclipse de la royauté, Phocas étant un tyran usurpateur, l’absence de toute légitimité faisant 
tourner à vide à la fois la justice de ce roi et la gloire du héros qu’est Héraclius qui peut légitimement 
l’affronter pour rétablir un ordre juste. Mais l’impuissance du roi renvoie à l’impuissance du héros, car 
Héraclius, n’ayant pas de nom, ne peut donc s’affirmer, et demeure quasiment immobile alors que le 
roi l’opprime et menace sa vie. Cet univers sans légitimité était l’image frappante d’une France alors 
bouleversée par la Fronde, mouvement de rébellion profitant de la minorité de Louis XIV (régence 
d'Anne d'Autriche appuyée sur Mazarin, qui durent faire face aux prétentions des princes du sang), et 
ravageant l’État. Et, de nouveau, l’interrogation de Corneille déboucha sur la mort. 
 
Mais la pièce, comme toujours chez Corneille, n'est pas la froide illustration d'une thèse : pleine de 
coups de théâtre, elle est puissante et lyrique, violente et émouvante. Elle renferme des passages 
extrêmement pathétiques : 
_________________________________________________________________________________ 
 

I, 1 
 
Phocas se confesse auprès de son gendre :   
                                                      «Crispe, il n'est que trop vrai, la plus belle couronne 
  N'a que de faux brillants dont l'éclat l'environne, 
  Et celui dont le ciel pour un sceptre fait choix, 
                            Jusqu'à ce qu'il le porte, en ignore le poids. 



 

31 

 

                            Mille et mille douceurs y semblent attachées, 
  Qui ne sont qu'un amas d'amertumes cachées. 
  Qui croit les posséder les sent s'évanouir 
  Et la peur de les perdre empêche d'en jouir ; 
  Surtout, qui, comme moi, d'une obscure naissance 
  Monte par la révolte à la toute-puissance, 
  Qui, de simple soldat à l'empire élevé, 
  Ne l'a que par le crime acquis et conservé ; 
  Autant que sa fureur s'est immolé de têtes, 
  Autant dessus la sienne il croit voir de tempêtes, 
  Et comme il n'a semé qu'épouvante et qu'horreur, 
  Il n'en recueille enfin que trouble et que terreur.»  
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

I, 2 
 
Phocas menace Pulchérie :           «Ma bonté ne peut plus arrêter mon devoir : 
  Ma patience a fait par delà son pouvoir. 
  Qui se laisse outrager mérite qu’on l’outrage, 
  Et l’audace impunie enfle trop un courage. 
  Tonne, menace, brave, espère en de faux bruits, 
  Fortifie, affermis ceux qu'ils auront séduits, 
  Dans ton âme à ton gré change ma destinée, 
  Mais choisis pour demain la mort ou l'hyménée.»  
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

IV, 3 
 

Héraclius et Martian se disputent l'honneur de mourir sous le nom du fils de Maurice, devant Phocas 
qui, désespéré de ne pouvoir reconnaître lequel des deux est son enfant, est en proie à une 
douloureuse anxiété : 
 
Héraclius :  Ami, rends-moi mon nom : la faveur n'est pas grande ; 
  Ce n'est que pour mourir que je te le demande. 
 1325  Reprends ce triste jour que tu m'as racheté, 
  Ou rends-moi cet honneur que tu m'as presque ôté. 
Martian :  Pourquoi, de mon tyran volontaire victime, 
  Précipiter vos jours pour me noircir d'un crime? 
  Prince, qui que je sois, j'ai conspiré sa mort, 
 1330  Et nos noms au dessein donnent un divers sort ; 
  Dedans Héraclius il a gloire solide, 
  Et dedans Martian il devient parricide. 
  Puisqu'il faut que je meure illustre, ou criminel, 
  Couvert ou de louange, ou d'opprobre éternel, 
 1335  Ne souillez point ma mort, et ne veuillez pas faire 
  Du vengeur de l'empire un assassin d'un père. 
 
Héraclius :  Mon nom seul est coupable, et, sans plus disputer, 
  Pour te faire innocent tu n'as qu'à le quitter ; 
  Il conspira lui seul, tu n'en es point complice. 
 1340  Ce n'est qu'Héraclius qu'on envoie au supplice. 
  Sois son fils, tu vivras. 
 



 

32 

 

Martian :                                                                                    Si je l'avais été, 
  Seigneur, ce traître en vain m'aurait sollicité, 
  Et, lorsque contre vous il m'a fait entreprendre, 
  La nature en secret aurait su m'en défendre. 
 
Héraclius : 1345  Apprends donc qu'en secret mon cœur t'a prévenu. 
  J'ai voulu conspirer, mais on m'a retenu ; 
  Et dedans mon péril Léontine timide... 
 
Martian :  N'a pu voir Martian commettre un parricide. 
 
Héraclius :   Toi que de Pulchérie elle a fait amoureux, 
 1350  Juge sous les deux noms ton dessein et tes feux. 
  Elle a rendu pour toi l'un et l'autre funeste, 
  Martian parricide, Héraclius inceste, 
  Et n'eût pas eu pour moi d'horreur d'un grand forfait, 
  Puisque dans ta personne elle en pressait l'effet. 
 1355  Mais elle m'empêchait de hasarder ma tête, 
  Espérant par ton bras me livrer ma conquête. 
  Ce favorable aveu, dont elle t'a séduit, 
  T'exposait aux périls pour m'en donner le fruit, 
  Et c'était ton succès qu'attendait sa prudence, 
 1360  Pour découvrir au peuple ou cacher ma naissance. 
 
Phocas :                                          Hélas ! Je ne puis voir qui des deux est mon fils, 
  Et je vois que, tous deux, ils sont mes ennemis.  
  En ce piteux état quel conseil dois-je suivre?  
  J'ai craint un ennemi, mon bonheur me le livre ;  
 1365 Je sais que de mes mains il ne peut se sauver,  
  Je sais que je le vois et ne puis le trouver.  
  La nature tremblante, incertaine, étonnée,  
  D'un nuage confus couvre sa destinée ; 
  L'assassin sous cette ombre échappe à ma rigueur,  
 1370 Et, présent à mes yeux, il se cache en mon cœur.  
  Martian ! À ce nom aucun ne veut répondre,  
  Et l'amour paternel ne sert qu'à me confondre ;  
  Trop d'un Héraclius en mes mains est remis,  
  Je tiens mon ennemi, mais je n'ai plus de fils. 
 1375 Que veux-tu donc, nature, et que prétends-tu faire?  
  Si je n'ai plus de fils, puis-je encore être père?  
  De quoi parle à mon cœur ton murmure imparfait?  
  Ne me dis rien du tout, ou parle tout à fait. 
  Qui que ce soit des deux que mon sang ait fait naître,  
 1380 Ou laisse-moi le perdre, ou fais-le-moi connaître. 
  Ô toi, qui que tu sois, enfant dénaturé, 
  Et trop digne du sort que tu t'es procuré, 
  Mon trône est-il pour toi plus honteux qu'un supplice?  
  Ô malheureux Phocas ! ô trop heureux Maurice !  
 1385 Tu recouvres deux fils pour mourir après toi,  
  Et je n'en puis trouver pour régner après moi.  
  Qu'aux honneurs de ta mort je dois porter envie,  
  Puisque mon propre fils les préfère à sa vie !»  
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 



 

33 

 

 
V, 5 

 
Pulchérie dénonce la conduite de Phocas :   
                                                      «Le lâche, il vous flattait lorsqu'il tremblait dans l'âme, 
  Mais tel est d'un tyran le naturel infâme : 
  Sa douceur n'a jamais qu'un mouvement contraint ; 
  S'il ne craint, il opprime ; et s'il n'opprime, il craint ; 
  L'une et l'autre fortune en montre la faiblesse ; 
  L'une n'est qu'insolence, et l'autre que bassesse.»  
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 
La pièce fut jouée à l'’’Hôtel de Bourgogne’’ à la fin de 1646 ou au début de 1647, avec un succès 
durable, et, dans les vingt années qui suivirent, nombreuses furent les tragédies (notamment de 
Boyer, de Quinault, de Thomas Corneille avec ‘’Timocrate’’, le plus grand triomphe théâtral du XVIIe 
siècle) construites sur le même modèle. 
Le texte fut publié en avril 1647 avec une dédicace au chancelier Séguier. Dans son avis ‘’Au lecteur’’, 
Corneille indiqua : «Voici une hardie entreprise sur l'histoire, dont vous ne reconnaîtrez aucune chose 
dans cette tragédie, que l'ordre de la succession des empereurs, Tibère, Maurice, Phocas et 
Héraclius.» 
En 1660, dans son ‘’Examen’’ de la pièce, il reconnut qu’elle est difficile à appréhender : «Le poème 
est si embarrassé, qu'il demande une merveilleuse attention. J'ai vu de fort bons esprits et des 
personnes des plus qualifiées de la Cour se plaindre de ce que sa représentation fatiguait autant 
l'esprit qu'une étude sérieuse. Elle n'a pas laissé de plaire, mais je crois qu'il l'a fallu voir plus d'une 
fois pour en remporter une entière intelligence.»  
‘’Héraclius’’ n'est ni la plus connue ni la plus jouée des pièces de Corneille. Cependant, elle jouit d’une 
plus grande considération depuis qu'on ne réduit plus toute sa production aux quatre pièces 
étroitement «classiques».  
_________________________________________________________________________________ 
 

1648 
“Andromède” 

 
Résumé 

 
Prologue : hommage au Roi 
 
Acte I : Vénus prédit le mariage, dans la ville de Joppé, de la princesse éthiopienne Andromède et 
d’un prétendant dont elle ne veut pas, le prince Phinée. 
 
Acte II : Andromède est condamnée à être sacrifiée à un monstre marin envoyé par Poséidon en 
punition des fautes de sa mère, la reine d’Éthiopie, qui est orgueilleuse et jalouse d’elle. Désespérée 
par sa situation, elle envisage de se donner la mort. 
 
Acte III : Persée, le demi-dieu grec, fils de Zeus, arrive alors sur les lieux, et tombe immédiatement 
amoureux d’Andromède. Déterminé à conquérir son cœur, il se lance dans une série d’épreuves pour 
prouver sa valeur, affrontant des monstres terrifiants, tels que la Gorgone Méduse, dont le regard 
pétrifie quiconque la regarde. Grâce à son courage et à l’aide des dieux, il triomphe de tous les 
obstacles, et revient victorieux auprès d’Andromède. Il décide de la sauver en affrontant le monstre, et 
il le tue en se servant de la tête de Méduse. Les Néréides, dévouées à Poséidon, promettent de le 
venger.  
 



 

34 

 

Acte IV : Le bonheur d’Andromède et de Persée est de nouveau menacé lorsque Phinée, le 
prétendant éconduit d’Andromède, tente de les séparer. Il invoque la colère des dieux, et reçoit l'aide 
de Junon. Persée se trouve face à un nouveau défi : affronter un dragon ; il utilise à nouveau la tête 
de Méduse. 
 
Acte V : Les amoureux sont réunis, et peuvent enfin vivre leur amour. La tragédie se termine sur une 
note de triomphe et de bonheur, les héros étant récompensés pour leur courage et leur persévérance, 
et même enlevés au ciel pour y être divinisés. 
 

Commentaire 
 
Corneille tira des ‘’Métamorphoses’’ d’Ovide cette histoire mythologique célèbre, qui tire nettement du 
côté du merveilleux, la pièce étant le prototype de la «tragédie à machines» qui demande une mise en 
scène spectaculaire, des décors grandioses et des effets spéciaux. Elle constitua même la réplique 
française à l’introduction en France par Mazarin de l’opéra italien ; d’ailleurs, la commande spécifiait 
qu’il s’agissait de réutiliser les coûteux décors et machineries utilisés en 1647 pour ‘’Orfeo’’ de Luigi 
Rossi. Dans l’''Argument'', qu’il plaça en tête de Ia première édition en 1650, Corneille allait prétendre 
n'avoir fait la pièce que «pour les yeux». En fait, il mit en scène un triomphe de l'amour et de 
l'innocence que les machines ont seulement rendu plus éclatant, partageant son succès avec 
l’ingénieur italien Torelli ainsi qu’avec le musicien Charles Coypeau (dit d’Assoucy), auteur des airs 
chantés par le chœur ou les dieux. Pourtant, changements de décors, apparitions machinées, 
intermèdes musicaux (composés pour les parties de taille et de basse-contre, et dont on n’a conservé 
que quelques extraits) sont cantonnés aux pauses de l’action et sont totalement subordonnés à la 
parole parlée. 
Corneille ne s’est pas contenté de donner un beau spectacle en déroulant une belle histoire d’amour, 
en déployant une galanterie tendre et un exceptionnel lyrisme de l’expression. Sa tragédie a une 
structure rigoureuse et des dialogues riches en émotions ; elle met en scène des personnages 
complexes et passionnés ; elle se concentre sur les terribles dilemmes moraux auxquels ils font face. 
Andromède est d’abord une jeune femme vertueuse et innocente, incarnant la pureté et la soumission 
aux lois divines, mais victime des décisions prises par les hommes qui l’entourent, et condamnée à 
une mort injuste. Cependant, au fur et à mesure que l’intrigue se déroule, comme elle est tiraillée 
entre son devoir envers sa famille et son amour pour Persée, elle doit faire un choix difficile, montrant 
alors une force intérieure et une détermination surprenantes, refusant de se soumettre à son destin 
tragique, et se battant pour sa liberté et son amour pour Persée. Elle représente ainsi la résistance 
d’une femme forte et indépendante face à l’oppression. Elle montre la capacité de se révéler face à 
l’adversité, de refuser de se soumettre aux conventions sociales. Elle mène la lutte d’une personne 
pour son droit à choisir son propre destin. Ce puissant personnage féminin remettait donc en question 
les stéréotypes de genre de l’époque, et offre une réflexion sur la condition des femmes dans la 
société du XVIIe siècle, mettant en lumière les contraintes sociales auxquelles elles étaient soumises. 
On peut citer son monologue lyrique alors qu’elle est attachée à son rocher (III, 1) : 

 
                                                             Affreuse image du trépas 
                         Qu'un triste honneur m'avait fardée, 
                   Surprenantes horreurs, épouvantable idée, 
  Qui tantôt ne m'ébranliez pas, 
             Que l'on vous conçoit mal quand on vous envisage 
  Avec un peu d'éloignement ! 
             Qu'on vous méprise alors ! qu'on vous brave aisément ! 
  Mais que la grandeur de courage 
  Devient d'un difficile usage 
                     Lorsqu'on touche au dernier moment ! 
  Ici seule, et de toutes parts 
  À mon destin abandonnée, 



 

35 

 

                     Ici que je n'ai plus ni parents, ni Phinée, 
  Sur qui détourner mes regards, 
              L'attente de la mort de tout mon cœur s'empare, 
  Il n'a qu'elle à considérer; 
                 Et quoi que de ce monstre il s'ose figurer, 
  Ma constance qui s'y prépare 
  Le trouve d'autant plus barbare 
  Qu'il diffère à me dévorer. 
 
  Étrange effet de mes malheurs ! 
  Mon âme traînante, abattue, 
                N'a qu'un moment à vivre, et ce moment me tue 
  À force de vives douleurs. 
                Ma frayeur a pour moi mille mortelles feintes, 
  Cependant que la mort me fuit ; 
            Je pâme au moindre vent, je meurs au moindre bruit ; 
  Et mes espérances éteintes 
  N'attendent la fin de mes craintes 
  Que du monstre qui les produit. 
 
  Qu'il tarde à suivre mes désirs ! 
  Et que sa cruelle paresse 
             À ce cœur dont ma flamme est encor la maîtresse 
  Coûte d'amers et longs soupirs ! 
                  Ô toi, dont jusqu'ici la douleur m'a suivie, 
  Va-t'en, souvenir indiscret ; 
                Et cessant de me faire un entretien secret 
  De ce prince qui m'a servie, 
  Laisse-moi sortir de la vie 
  Avec un peu moins de regret. 
 
  C'est assez que tout l'univers 
  Conspire à faire mes supplices ; 
               Ne les redouble point, toi qui fus mes délices, 
  En me montrant ce que je perds ; 
                             Laisse-rnoi... 
 
 De son côté, Persée, le héros mythologique, est présenté, dès le début, comme un personnage 
courageux et déterminé. Envoyé par les dieux pour sauver Andromède et vaincre le monstre marin, il 
est le héros classique doté d’une force physique et d’un courage inébranlables. Cependant, au-delà 
de ses qualités guerrières, il est également en proie à des dilemmes émotionnels et moraux, car il doit 
décider de sauver la princesse au péril de sa propre vie (d’où une tension tragique entre l’amour et le 
devoir) ; il doit faire face à la tentation de la vengeance et à la peur de l’échec. Cette dualité entre sa 
force extérieure et ses doutes intérieurs confère une dimension humaine à son personnage, le 
rendant plus complexe et plus attachant. Dans l’évolution de la conception qu’avait Corneille du héros 
et de ses relations avec le roi, il apparaît comme un héros reconcilié que le roi consacre dans son 
amour pour Andromède. 
Phinée, quant à lui, est un personnage ambigu et manipulateur. Oncle d'Andromède, amoureux d’elle, 
il est jaloux de Persée, et cherche à compromettre sa mission. Utilisant tous les moyens à sa 
disposition pour atteindre ses objectifs, il représente l’ambition démesurée, la trahison, la ruse et la 
manipulation. Cependant, il est également victime de sa propre cupidité et de son arrogance, qui le 
conduisent à sa chute. 



 

36 

 

La pièce, qui se termine sur une note de sagesse et de réflexion, traite les thèmes habituels et 
universels du destin inéluctable (celui auquel est soumis Persée qui est privé de son libre arbitre, de 
sa capacité à influer sur son propre avenir), de l’amour (l’amour interdit entre deux êtres issus de 
cultures différentes), du courage, de l’héroïsme, de la loyauté et du sacrifice. Mais on peut considérer 
aussi que : 
-elle offre une réflexion sur la légitimité du pouvoir des dieux (Cassiopée est accusée de les avoir 
offensés en se proclamant plus belle que les Néréides ; cette arrogance conduit à la punition divine et 
à sa mise en danger) ;  
-elle soulève les questions de la responsabilité des dirigeants et de la nécessité de respecter les lois 
divines et humaines pour maintenir l’ordre et la stabilité dans la société ; 
-elle établit une liaison étroite entre la quête de l'identité du héros et les questions de légitimité 
politique et d'amour princier. 
-elle illustre le mythe chrétien de saint Georges (Andromède représentant l’Église menacée par le 
démon), toute la tradition littéraire de la chevalerie courtoise, et, surtout, la conception du héros 
cornélien livrée à l’état pur. 
-elle prend ouvertement position contre la doctrine janséniste de la grâce. 
 
Par ailleurs, la pièce témoigne de la maîtrise de Corneille dans l’art de la tragédie classique. Il sut 
user de procédés rhétoriques, en particulier dans la scène où Andromède use d’anaphores pour 
exprimer sa détresse et son désespoir face à son destin tragique : «Je suis perdue, je suis 
abandonnée, je suis condamnée», répétition qui marque l’intensité de son émotion, et permet au 
spectateur de ressentir pleinement sa souffrance. 
 
La représentation de la pièce, commandée par Mazarin, fut prévue pour le carnaval 1648 ; mais, à 
cause des troubles de la Fronde, elle n’eut lieu qu’en janvier 1650 au ‘’Théâtre royal du Petit-
Bourbon’’, en présence de Louis XIV. Elle eut un grand succès qui eut pour conséquence que cette 
première réplique française à l’opéra italien et la mode que la pièce lança empêchèrent durant vingt 
ans la création d’un opéra français. 
Cependant, elle suscita de vives critiques ; on lui reprocha son manque d’originalité, par rapport à 
l’histoire bien connue ; son manque de cohérence, de vérité et de profondeur psychologique des 
personnages qu’on jugea dépourvus parfois de motivation claire, et commettant des actions jugées 
peu crédibles.  
Le texte parut avec une dédicace à «une dame inconnue». 
En 1682, le spectacle fut repris par la Comédie-Française. 
_________________________________________________________________________________ 
 

1651 
“Nicomède” 

 
Au second siècle avant J.-C. à Nicomédie, capitale de la Bithynie, règne le faible, veule et sans 
caractère Prusias, qui est dominé par sa seconde épouse, Arsinoé. Il a éloigné son fils né d’un 
premier lit, Nicomède, en l’envoyant guerroyer, et a fait revenir de Rome, où il a été élevé, Attale, son 
second fils, enfant d’Arsinoé.  
Nicomède est un cœur loyal, et un capitaine valeureux, qui, fervent admirateur d’Annibal, s’insurge 
contre la domination de Rome en Orient, et est décidé à tenir tête aux Romains qu'il ne peut 
cependant s'empêcher d'admirer, tandis qu’Attale est un docile vassal de leur puissance. Arsinoé, 
cherchant, dans l'intérêt de son fils, à tourner son mari et les Romains contre Nicomède, et à l'écarter 
du trône, par un stratagème, le fait venir du champ de bataille où il a remporté une victoire.  
L'ambassadeur romain, Flaminius, qui œuvre à la grandeur de l’empire, a achevé une mission dont il 
était chargé, mais s’attarde cependant en Bithynie pour comploter avec Arsinoé contre Nicomède 
dont la gloire et la future grandeur portent ombrage aux Romains. Il s’agit d’empêcher son mariage 
avec la reine d’Arménie, Laodice, qui vit à la cour, et l’écarter définitivement du trône, en faveur 
d'Attale qui épouserait Laodice dont il est amoureux alors qu’elle lui préfère Nicomède.  



 

37 

 

Celui-ci étant de retour à la Cour, Prusias se plaint de ce qu’il considère une désobéissance du jeune 
homme, que ses victoires auraient rendu orgueilleux. Mais ses nobles paroles l'apaisent. Cependant, 
Nicomède voudrait le pousser à résister aux Romains, dont il a percé à jour les intrigues. Et il est prêt 
à défendre Laodice pour qu'elle puisse librement disposer d'elle-même, alors qu’elle ne cède ni à 
Prusias, ni à Flaminius, qui voudraient la contraindre à accepter Attale.  
Pendant ce temps, Arsinoé a persuadé Prusias que Nicomède complotait de la tuer et conspirait 
contre lui. Nicomède, à peine indigné, insensible aux calomnies, se défend fièrement et noblement. 
Invité à choisir entre Laodice et l'héritage paternel, il est prêt à choisir la jeune femme. Son père 
s'entend avec Flaminius pour se débarrasser de ce fils qui l'épouvante : il sera envoyé en otage à 
Rome.  
Ceci ne favorise pas les amours d'Attale, car, lui apprend Flaminius, Rome se refusera à le rendre 
trop puissant en lui accordant Laodice et l'Arménie. Attale, conquis par le rayonnement de son frère, 
comprenant enfin quel allié déloyal est Rome pour lui, passe du clan des médiocres au parti des 
héros ; il prend, avec Laodice, la tête du peuple de Bithynie qui s'insurge et assiège le palais pour, 
alors que, suivant le conseil d’Arsinoé, Flaminius s’apprêtait à l'emmener secrètement à Rome, libérer 
Nicomède, et lui sacrifier son amour et ses ambitions.  
Triomphant des sordides intrigues qui visaient à le perdre, Nicomède rétablit l'ordre, pardonne à 
Arsinoé et à son père auquel il rend le trône que le peuple voulait lui attribuer, et l’assure de son 
dévouement, comme Flaminius l’assure de l’estime des Romains et peut-être même de leur amitié.  

 
Commentaire 

 
Le sujet fut emprunté à l’historien latin Justin (‘’Histoires’’) d'après lequel Prusias avait cherché à faire 
mourir Nicomède afin que le trône restât à ses enfants du second lit, élevés à Rome. Nicomède, 
averti, s'empara du pouvoir, et fit mourir son père.  
Cependant, si Corneille renoua avec l’Histoire romaine, ce fut sur le mode romanesque, car il lui fit 
subir des modifications qui lui permirent d'organiser une intrigue propice à l'effet d'admiration, une 
tragédie sans aucun élément pathétique qui constitue donc un cas limite, un tour de force. Dans son 
‘’Examen de Nicomède’’, il indiqua : «La tendresse et les passions, qui doivent être l'âme des 
tragédies, n'ont aucune part en celle-ci : la grandeur de courage y règne seule et regarde son malheur 
d'un œil si dédaigneux qu'il n'en saurait arracher une plainte. Elle y est combattue par la politique et 
n'oppose à ses artifices qu'une prudence généreuse, qui marche à visage découvert, qui prévoit le 
péril sans s'émouvoir et qui ne veut point d'autre appui que celui de sa vertu et de I'amour qu'elle 
imprime dans les cœurs de tous les peuples.» - «La fermeté des grands cœurs, qui n'excite que de 
I'admiration dans l'âme du spectateur, est quelquefois aussi agréable que la compassion que notre art 
nous ordonne d'y produire par la représentation de leurs malheurs.»  
Ayant donc inauguré ici un nouveau modèle tragique, Corneille fonda la pièce sur la seule grandeur 
d'âme du héros qu’est Nicomède ; comme il demeure quasiment immobile, on se trouve dans une 
situation bloquée nécessitant, pour que la tragédie puisse se terminer de façon heureuse, un 
événement inattendu, un coup de théâtre, qui permette de sortir de l’impasse ; et, en effet, si, au 
cinquième acte, se fait sentir «la montée des périls», survient le retournement inattendu d’Attale en 
faveur de Nicomède (scènes 7 et 9) ; il est converti au bien par la vigueur contagieuse du vertueux 
dont le dénouement consacre le triomphe complet.  
Du fait des aspects politico-policiers de l’intrigue ; d’un ton plus familier, voire comique en certains 
endroits, qui contribue à l'originalité d'une œuvre moins sublime, plus humaine que celles de la 
grande époque ; du souci de Corneille de ménager des rebondissements de l’action et des coups de 
théâtre ; surtout du dénouement heureux, la pièce a plutôt le caractère de la comédie héroïque.  
 

* 
*   * 

Corneille opposa donc nettement des personnages méprisables à des personnages admirables.  
Le personnage le plus méprisable est Prusias, qui est naïf, pusillanime, irrésolu, lamentable, et, en 
même temps, irascible. Corneille, se montrant d’ailleurs dur, plein de mépris pour lui, l’a même rendu 



 

38 

 

ridicule, retrouvant sa veine comique pour le peindre avec un réalisme qui le rapprocha de Molière, lui 
prêtant des mots de comédie au point que, avec lui, la tragédie se détend un moment, et que nous 
retrouvons l'atmosphère de la réalité quotidienne, l'humanité banale et même grotesque. Prusias est 
bien, dans la médiocrité, Ie frère du Félix de ‘’Polyeucte’’ ; mais son cas est plus grave, car le sort I'a 
fait roi. Or il est un souverain timoré, ballotté entre des influences contradictoires, acceptant de se 
soumettre au protectorat des Romains, ce qui lui fait déclarer : «Ah ! ne me brouillez pas  avec la 
république» (vers 564). Puis, comportement des hommes à l’âme basse, étant offusqué par la 
grandeur du héros qu’est son fils, Nicomède, qui I'a «trop bien servi», ce qu’il ressent comme une 
insulte, il tente de se venger comme il peut de cette supériorité insupportable ; et, comme il ne lui est 
pas possible de le rabaisser, il tente de I'abattre, passant à un réalisme cynique, à un froid  
machiavélisme.  
La reine Arsinoé est un monstre odieux. Elle qui manie le jouet qu’est Prusias, échoue dans ses 
manœuvres contre Nicomède parce qu’elle méconnaît ses sentiments réels ; aussi lui avoue-t-elle sa 
défaite :  «Seigneur, faut-il si loin pousser votre victoire, 
    Et qu'ayant en vos mains et mes jours et ma gloire, 
    La haute ambition d'un si puissant vainqueur 
    Veuille encor triompher jusque dedans mon cœur?» (V, 9). 
Quant à Attale, s’il fait d’abord partie de cette cabale des médiocres qui se déchaîne contre le couple 
héroïque que forment Nicomède et Laodice, à la fin, conquis par le rayonnement de son frère, il 
passe au parti des héros, sauvant Nicomède, et lui sacrifiant son amour et ses ambitions. 
 
Nicomède est le parfait héros. S’il est le fils du lâche Prusias, auquel il tente en vain d’apprendre le 
métier de roi, la valeur d’une longue lignée d’ancêtres rois revit en lui, et on le voit constamment 
manifester : 
-Une grande lucidité. 
-Une maîtrise de soi tranquille, impassible ; il est constamment sûr de lui, sûr de la princesse Laodice 
(qui I'aime, I'admire, l’aide, lui ressemblant d’ailleurs beaucoup, un peu trop même) ; sûr de son 
triomphe final ; il ne connaît pas de conflit intérieur ; s’il subit les assauts de son propre père, un tyran 
qui l’opprime et menace sa vie, de la marâtre Arsinoé et de Flaminius (il faut noter que Plutarque, 
dans ‘’Vies des hommes illustres’’, avait fait l’erreur d’appeler Flaminius celui qui était en réalité 
Flamininus, et que Corneille reprit cette erreur, faisant de son personnage le fils du vaincu de 
Trasimène, et adoptant aussi la mauvaise opinion qu’en avait Plutarque !), il se défend noblement, 
déjouant leurs complots, leurs menées perfides, leur opposant cette ironie hautaine (voir I, 2 et IV, 3) 
qui marque, chez Corneille, le plus haut degré de la possession de soi-même. 
-Une volonté inébranlable, car iI est comme un roc contre lequel se brisent les vaines tentatives de la 
médiocrité ; il témoigne de son indifférence envers la mort qui n’est pour lui, comme pour le martyr 
Polyeucte, que le passage à l’immortalité ; il accepte d'un même mouvement les dangers au-devant 
desquels il se précipite. 
-Une conception noble et grandiose du pouvoir, avec une aspiration à une justice sereine, à la 
clémence, qui sont, pour lui, les vertus d’un roi ; sa magnanimité permet d’éviter que le conflit entre lui 
et le roi ne s’aggrave.  
-Une si parfaite «générosité» héroïque qu’elle est un bloc sans failles. 
-Une humanité supérieure aux passions ; les scènes sont nombreuses où il écrase de toute sa 
grandeur ses ennemis, et les fustige d'une cinglante ironie, comme celle où il parle avec tant de fierté 
devant son lâche père et le retors ambassadeur de Rome auquel il manifeste son opposition, en 
disciple du Carthaginois Hannibal. 
-Une haute et sûre vertu, qui annihile les calculs machiavéliques de son entourage sur lequel il exerce  
d’ailleurs un rayonnement qui force ces êtres médiocres, lâches ou perfides, à se convertir à Ia 
grandeur héroïque. 
Peu importe en somme qu’il triomphe ou qu’il soit accablé, car, fixé à jamais, immobile en sa 
perfection, il est plus grand que le destin même. Comme il n'a pas une faiblesse ; que pas un seul 
instant sa gloire, son amour et son amour ne s'opposent ; qu’il s’est, tout au long de la tragédie, 
montré si grand, si sûr de lui, nous ne tremblons jamais vraiment pour lui ; de le voir si tranquille, il 



 

39 

 

nous paraît moins grand ; et, de ce fait, quelle que soit notre admiration pour lui, nous préférons le 
déchirement intérieur et l'enthousiasme militant de Rodrigue et de Polyeucte.  
 

* 
*   * 

‘’Nicomède’’, pièce qui procure plus de joie pour l’esprit que d’émotion profonde, offre une réflexion 
politique. Corneille y revint au débat d'idées, y reprit des thèmes qui lui étaient chers : 
-Le tableau d'un pays faible soumis au protectorat de l’empire romain ; dans son ‘’Avertissement au 
lecteur’’, Corneille affirma que son but principal avait été «de peindre la politique des Romains au 
dehors et comme ils agissaient impérieusement avec les rois leurs alliés, leurs maximes pour les 
empêcher de s’accroître, et les soins qu’ils prenaient de traverser [s’opposer à] leur grandeur, quand 
elle commençait à devenir suspecte.»  
-Un État contesté, divisé à l’intérieur et menacé à l’extérieur. 
-L'ingratitude politique d’un roi envers un serviteur trop puissant et considéré justement comme 
dangereux du fait des services qu'il a rendus («On n’aime point à voir ceux à qui l’on doit tant.» II, 1). 
-L’opposition entre le roi-tyran et le héros révolté, qui conserve une réserve orgueilleuse à l’égard du 
roi.  
-Le rapport entre le machiavélisme de la raison d'État et la générosité héroïque.  
-L’absence d’absorption du héros par le roi, et l’indépendance de l’un vis-à-vis de l’autre. 
Comparé à ‘’Héraclius’’ et ‘’Pertharite’’, pièces où le souverain est un tyran usurpateur que le héros 
peut légitimement affronter pour rétablir un ordre juste, ‘’Nicomède’’ présente une situation extrême. 
_________________________________________________________________________________ 
 

Passages significatifs 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 
 II, 3 

 
Au zénith de l'héroïsme 

 
Flaminius :   Sur le point de partir, Rome, Seigneur, me mande 

Que je vous fasse encor pour elle une demande. 
Elle a nourri vingt ans un prince votre fils ; 
Et vous pouvez juger les soins qu'elle en a pris 

535  Par les hautes vertus et les illustres marques 
Qui font briller en lui le sang de vos monarques. 
Surtout il est instruit en I'art de bien régner : 
C'est à vous de le croire, et de Ie témoigner. 
Si vous faites état de cette nourriture, 

540  Donnez ordre qu'il règne : elle vous en conjure ; 
Et vous offenseriez I'estime qu'elle en fait 
Si vous le laissiez vivre et mourir en sujet. 
Faites donc aujourd'hui que je lui puisse dire 
Où vous lui destinez un souverain empire. 

 
Prusias : 545  Les soins qu'ont pris de lui le peuple et le sénat 

Ne trouveront en moi jamais un père ingrat ; 
Je crois que pour régner il en a les mérites, 
Et n'en veux point douter après ce que vous dites ; 
Mais vous voyez, seigneur, le prince son aîné, 

550  Dont le bras généreux trois fois m'a couronné ; 
ll ne fait que sortir encor d'une victoire ; 
Et pour tant de hauts faits je lui dois quelque gloire : 



 

40 

 

Souffrez qu'il ait l'honneur de répondre pour moi. 
 
Nicomède :   Seigneur, c'est à vous seul de faire Attale roi. 
 
Prusias : 555  C'est votre intérêt seul que sa demande touche. 
 
Nicomède :   Le vôtre toutefois m'ouvrira seul la bouche. 

De quoi se mêle Rome, et d'où prend le sénat, 
Vous vivant, vous régnant, ce droit sur votre État? 
Vivez, régnez, seigneur, jusqu'à la sépulture, 

560  Et laissez faire après, ou Rome, ou la nature. 
 
Prusias :   Pour de pareils amis il faut se faire effort. 
 
Nicomède :   Qui partage vos biens aspire à votre mort ; 

Et de pareils amis, en bonne politique... 
 
Prusias :   Ah ! ne me brouillez point avec la république : 

565  Portez plus de respect à de tels alliés. 
 
Nicomède :   Je ne puis voir sous eux les rois humiliés ; 

Et quel que soit ce fils que Rome vous renvoie, 
Seigneur, je lui rendrais son présent avec joie. 
S'il est si bien instruit en I'art de commander, 

570  C'est un rare trésor qu'elle devait garder, 
Et conserver chez soi sa chère nourriture, 
Ou pour le consulat, ou pour la dictature. 

 
Flaminius :   Seigneur, dans ce discours qui nous traite si mal, 

Vous voyez un effet des leçons d'Annibal ; 
575  Ce perfide ennemi de la grandeur romaine 

N'en a mis en son cœur que mépris et que haine. 
 

Nicomède :              Non, mais il m'a surtout laissé ferme en ce point, 
D'estimer beaucoup Rome, et ne la craindre point. 
On me croit son disciple, et je le tiens à gloire ; 

580  Et quand Flaminius attaque sa mémoire, 
ll doit savoir qu'un jour il me fera raison 
D'avoir réduit mon maître au secours du poison, 
Et n'oublier jamais qu'autrefois ce grand homme 
Commença par son père à triompher de Rome. 

 
Flaminius : 585   Ah ! c'est trop m’outrager ! 
 
Nicomède :       N'outragez plus les morts. 

 
Prusias :   Et vous, ne cherchez point à former de discords ; 

Parlez, et nettement, sur ce qu'il me propose. 
 

Nicomède :   Eh bien ! s’il est besoin de répondre autre chose, 
Attale doit régner, Rome l’a résolu ; 

590  Et puisqu'elle a partout un pouvoir absolu, 
C'est aux rois d'obéir alors qu'elle commande. 



 

41 

 

Attale a le cœur grand, I'esprit grand, l'âme grande, 
Et toutes les grandeurs dont se fait un grand roi ; 
Mais c'est trop que d'en croire un Romain sur sa foi, 

595  Par quelque grand effet voyons s’il en est digne, 
S'il a cette vertu, cette valeur insigne : 
Donnez-lui votre armée, et voyons ces grands coups ; 
Qu’il en fasse pour lui ce gue j’ai fait pour vous ; 
Qu'il règne avec éclat sur sa propre conquête, 

600  Et que de sa victoire il couronne sa tête. 
Je lui prête mon bras, et veux dès maintenant, 
S'il daigne s'en servir, être son lieutenant. 
L'exemple des Romains m’autorise à le faire ; 
Le fameux Scipion le fut bien de son frère ;  

605   Et lorsque Antiochus fut par eux détrôné, 
Sous les lois du plus jeune on vit marcher I'aîné. 
Les bords de l’Hellespont, ceux de la mer Égée, 
Le reste de I'Asie à nos côtés rangée, 
Offrent une matière à son ambition… 

 
Flaminius : 610   Rome prend tout ce reste en sa protection ; 

Et vous n'y pouvez plus étendre vos conquêtes, 
Sans attirer sur vous d'effroyables tempêtes. 

 
Nicomède :   J'ignore sur ce point les volontés du roi ; 

Mais peut-être qu'un jour je dépendrai de moi ; 
615   Et nous verrons alors I'effet de ces menaces. 

Vous pouvez cependant faire munir ces places, 
Préparer un obstacle à mes nouveaux desseins, 
Disposer de bonne heure un secours de Romains, 
Et si Flaminius en est le capitaine,  

620  Nous pourrons lui trouver un lac de Trasimène. 
 

Prusias :   Prince, vous abusez trop tôt de ma bonté : 
Le rang d'ambassadeur doit être respecté ; 
Et I'honneur souverain qu'ici je vous défère... 

 
Nicomède :   Ou laissez-moi parler, sire, ou faites-moi taire. 

625   Je ne sais pas répondre autrement pour un roi 
À qui dessus son trône on veut faire la loi. 

 
Prusias :   Vous m'offensez moi-même en parlant de la sorte ; 

Et vous devez dompter I'ardeur qui vous emporte. 
 
Nicomède :   Quoi? je verrai, seigneur, qu'on borne vos États, 

630  Qu'au milieu de ma course on m’arrête le bras, 
Que de vous menacer on a même l’audace, 
Et je ne rendrai point menace pour menace ! 
Et je remercierai qui me dit hautement 
Qu'il ne m'est plus permis de vaincre impunément ! 

 
Prusias, à Flaminius : 

635  Seigneur, vous pardonnez aux chaleurs de son âge ; 
Le temps et Ia raison pourront le rendre sage. 



 

42 

 

 
Notes 

 
-Vers 539 : «nourriture» : «éducation». 
-Vers 571 : «nourriture» : «nourrisson».  
-Vers 574 : «Annibal» :  en fait, Hannibal, le général carthaginois ennemi de Rome qui, alors qu’il 
s’était réfugié en Syrie à la cour de Prusias, demanda qu’il lui soit livré, et qui préféra s’empoisonner 
(vers 582). 
-Vers 584 : Comme signalé plus haut, Corneille fit de Flaminius le fils d’un autre Flaminius célèbre, le 
vaincu de la bataille de Trasimène remportée par Hannibal, une des plus grandes défaites des 
Romains (vers 620). 
-Vers 586 : «discord» : «désaccord». 
-Vers 594 : «en croire un Romain sur sa foi» : «lui faire confiance». 
-Vers 604 : «le fameux Scipion» : Scipion, dit l’Africain, vainqueur de Carthage, aida son frère, 
Scipion, dit l’Asiatique, à détrôner le roi de Syrie, Antiochus. 
-Vers 607 : «l’Hellespont» : le détroit des Dardanelles. 
 

Commentaire 
 
Nicomède est ici le héros «vertueux» qui incarne la «vertu» cornélienne. 
Mais il est aussi le héros ironique qui accable de ses traits cruels aussi bien le roi, son père, que 
I'ambassadeur romain. 
Il choisit exprès le temps de la visite de Flaminius pour exposer devant lui comme devant Prusias 
l'essentiel de sa doctrine d’indépendance politique. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 
II, 2, vers 903-904 

 
 «Songez mieux ce qu'est Rome et ce qu'elle peut faire, 
 Et si vous vous aimez, craignez de lui déplaire. » 
 
On remarque que la syntaxe de la phrase accompagne l'insinuante argumentation de Flaminius. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 

IV, 3 
 

Leçon de grandeur à un roi 
 
Prusias :    Nicomède, en deux mots, ce désordre me fâche. 

Quoi qu'on t'ose imputer, je ne te crois point lâche ; 
Mais donnons quelque chose à Rome, qui se plaint, 

1310    Et tâchons d'assurer la reine, qui te craint. 
J'ai tendresse pour toi, j'ai passion pour elle ; 
Et je ne veux pas voir cette haine éternelle, 
Ni que des sentiments que j'aime à voir durer 
Ne règnent dans mon cœur que pour le déchirer. 

1315    J'y veux mettre d'accord l'amour et la nature, 
Être père et mari dans cette conjoncture... 

 
Nicomède :    Seigneur, voulez-vous bien vous en fier à moi? 

Ne soyez l'un ni l'autre. 
 
Prusias :                                                                                   Et que dois-je être? 



 

43 

 

 
Nicomède :                                                                                                               Roi. 

Reprenez hautement ce noble caractère. 
1320    Un véritable roi n'est ni mari ni père ; 

Il regarde son trône, et rien de plus. Régnez ; 
Rome vous craindra plus que vous ne la craignez. 
Malgré cette puissance et si vaste et si grande, 
Vous pouvez déjà voir comme elle m'appréhende, 

1325    Combien en me perdant elle espère gagner, 
Parce qu'elle prévoit que je saurai régner. 

 
Prusias :    Je règne donc, ingrat ! puisque tu me l'ordonnes : 

Choisis, ou Laodice, ou mes quatre couronnes. 
Ton roi fait ce partage entre ton frère et toi : 

1330    Je ne suis plus ton père, obéis à ton roi. 
 
Nicomède :    Si vous étiez aussi le roi de Laodice, 

Pour l'offrir à mon choix avec quelque justice, 
Je vous demanderais le loisir d'y penser ; 
Mais enfin pour vous plaire, et ne pas l'offenser, 

1335    J'obéirai, Seigneur, sans répliques frivoles, 
À vos intentions, et non à vos paroles. 
À ce frère si cher transportez tous mes droits, 
Et laissez Laodice en liberté du choix. 
Voilà quel est le mien. 

 
Prusias :                                                                                   Quelle bassesse d'âme, 

1340    Quelle fureur t'aveugle en faveur d'une femme? 
Tu la préfères, lâche ! à ces prix glorieux 
Que ta valeur unit au bien de tes aïeux ! 
Après cette infamie es-tu digne de vivre? 

 
Nicomède :    Je crois que votre exemple est glorieux à suivre : 

1345    Ne préférez-vous pas une femme à ce fils 
Par qui tous ces États aux vôtres sont unis? 

 
Prusias :       Me vois-tu renoncer pour elle au diadème? 
 
Nicomède :    Me voyez-vous pour l'autre y renoncer moi-même? 

Que cédé-je à mon frère en cédant vos États? 
1350    Ai-je droit d'y prétendre avant votre trépas? 

Pardonnez-moi ce mot, il est fâcheux à dire, 
Mais un monarque enfin comme un autre homme expire ; 
Et vos peuples alors, ayant besoin d'un roi, 
Voudront choisir peut-être entre ce prince et moi. 

1355    Seigneur, nous n'avons pas si grande ressemblance, 
Qu'il faille de bons yeux pour y voir différence ; 
Et ce vieux droit d'aînesse est souvent si puissant, 
Que pour remplir un trône il rappelle un absent. 
Que si leurs sentiments se règlent sur les vôtres, 

1360    Sous le joug de vos lois j'en ai bien rangé d'autres ; 
Et dussent vos Romains en être encore jaloux, 



 

44 

 

Je ferai bien pour moi ce que j'ai fait pour vous. 
 

Notes 
 
-Vers 1310 : «assurer» : «rassurer». 
-Vers 1318 : dans cette célèbre réponse de Nicomède, le mot «roi» est habilement mis en valeur, 
comme «Régnez» au vers 1321 et «régner» au vers 1326. 
-Vers 1319 : «ce noble caractère» : «la dignité royale». 
-Vers 1321 : «regarde» : «prend en considération». 
-Vers 1328 : «quatre couronnes» : Prusias en doit trois aux conquêtes de Nicomède. 
-Vers 1329 : «ton frère» : «ton demi-frère», Attale. 

 
Commentaire 

 
Pusillanime, Prusias voudrait contenter tout le monde. Au vers 1327, il est tout à fait comique ! Il l’est 
dans sa colère aussi, le reproche qu’il fait à Nicomède au vers 1339 étant tout à fait piquant ! Il se 
méprend sur les intentions de son fils qui échappe au dilemme où il voulait l’enfermer. 
On constate que l'impulsion qui permet la conciliation ne vient plus du souverain, mais du héros qui, 
conscient de sa grandeur, sûr de lui, plein de noblesse et de sang-froid, dans une tension extrême de 
l'effort de gloire, refusant de désespérer de l'alliance entre les «grands» et le roi (or la pièce fut créée 
pendant Ia Fronde), enseigne au monarque une éthique se situant au-dessus des intérêts humains. Il 
tente d’abord vainement de ranimer chez Prusias le sentiment de la grandeur royale, lui indiquant que 
le titre du roi doit marquer son âme de son empreinte ; que régner, c’est en effet, selon sa maxime, se 
dégager de tout lien : lien paternel, lien conjugal : «Un véritable roi n’est ni mari ni père, / Il regarde 
son trône, et rien de plus : régnez.» (vers 1319-1321). Après quoi, sans insolence mais avec une 
ironie hautaine qui se complaît à égarer un moment le vieillard, il lui montre que ses menaces sont 
inutiles, qu’il ne peut rien contre ses droits, sa valeur et sa popularité. Finalement, il dissipe le 
malentendu, et révèle, à mots couverts mais sans ambiguïté, ses véritables intentions.  
_________________________________________________________________________________ 
 
En janvier 1651, la pièce fut créée à Paris sur la scène de l’’’Hôtel de Bourgogne’’. 
Corneille indiqua : «Elle n’a point déplu», ajoutant : «et ce ne sont pas les moindres vers qui soient 
partis de ma main.» En effet, elle reçut un accueil triomphal car le public applaudit à ce qu’il comprit 
comme des allusions politiques aux événement de la Fronde (qui est nettement suggérée par le 
mélange que présente la pièce de traîtres et de héros, de petites intrigues et de grandes actions, de 
romanesque aventureux et de sublime) et à son meneur, le «grand» Condé, qui était alors en prison, 
et en qui on peut d’ailleurs voir le type même du héros cornélien, ses éclatantes victoires (Rocroi, 
Lens) lui ayant donné le sentiment d’avoir sauvé le roi et son ministre, l’ayant fait se rendre alors 
insupportable par son arrogance et son ambition affichée de dominer l’État. C’est là que, dans 
l’optique de Corneille, le héros sortait de son rôle ; selon lui, il devait mettre son bras au service du 
roi, et, ensuite, une fois son mérite reconnu, savoir rentrer dans le rang. 
D’autre part, la sédition populaire que fomente Laodice pour délivrer son «amant» rappelait au public 
la tentative faite par Mme de Longueville pour soulever la Normandie, et délivrer son mari et ses deux 
frères.  
De plus, on pouvait voir Mazarin en Flaminius, et Anne d’Autriche en Arsinoé.  
Corneille, presque inconsciemment, a pu se souvenir des incidents qu’avait connus sa province, 
même s’il était fermement attaché à la fidélité au pouvoir légitime, et avait en horreur la guerre civile. 
 
Le texte fut publié avec une préface qui sonne comme un bulletin de victoire, mais s’efforce aussi de 
détourner le lecteur des interprétations politiques qu’on avait pu donner de la pièce, Corneille 
affirmant : «Mon principal but a été de peindre la politique des Romains au dehors». Mais on peut 
penser que, au moment même où il semblait ainsi répudier toute allusion à l’actualité, sa phrase 
n’était pas à double sens car Mazarin n’était-il pas un «Romain» qui avait agi en maître dans un pays 



 

45 

 

étranger? Ce fut la seule imprudence que Corneille commit dans toute sa carrière ; mais il allait la 
payer cher : il s’était pour toujours aliéné Mazarin qui, jusqu’à sa mort (1661), ne lui donna plus un 
sou. La pièce déplut aussi au roi qui le priva de sa nouvelle charge et de sa pension. 
En 1658, Molière vint jouer la pièce à Rouen, profitant très probablement des indications de Corneille. 
Et, quand, le 24 octobre 1658, il fut admis à se présenter pour la première fois devant le roi, il joua 
‘’Nicomède’’ (avec ‘’Le docteur amoureux’’) dans la ‘’Salle des gardes’’ du Louvre, obtenant ainsi du 
succès puisque, à la suite de cette représentation, il fut autorisé avec sa troupe à partager avec les 
Italiens, qui l’occupaient tout seuls auparavant, la ‘’Salle du Petit-Bourbon’’. 
Par la suite, ‘’Nicomède’’ fut souvent repris, en particulier à la Comédie-Française.  
Dans le rôle de Nicomède s’illustrèrent tour à tour Floridor, Baron, Grandval, Lekain, Molé ; dans celui 
de Laodice, Mlle Lecouvreur, Mlle Clairon. 
_________________________________________________________________________________ 
 

1652 
“Pertharite, roi des Lombards” 

 
Dans la Lombardie du VIIe siècle, le roi Pertharite a été vaincu et tué par Grimoald. Mais celui-ci, tout 
vainqueur et tout vertueux qu'il est, sait qu'il ne peut se maintenir au pouvoir en toute sécurité s'il 
n'obtient pas par quelque moyen une légitimité. D'où, dans un premier temps, à l’incitation de son 
âme damnée, Garibalde, ses efforts pour, en trahissant l’amour qu’il avait pour Edwige, obtenir la 
main de Rodelinde, la veuve de Pertharite, en exerçant sur elle une pression morale véritablement 
inhumaine, puisqu’il va jusqu'à menacer la vie de son fils. Pour sa part, Edwige demande à Garibalde, 
qui l’aime, de tuer Grimoald ; mais il s’y refuse, lui expliquant que, dès qu'elle sera vengée, son amour 
renaîtra, et qu’elle détestera celui qui aurait eu I'imprudence de servir une réaction de haine 
passagère. 
Or, au milieu de l'acte llI, Pertharite réapparaît, et Grimoald se trouve définitivement privé de tout 
espoir de légitimité, à moins de lui dénier son nom et son identité, ce à quoi il s'emploie jusqu'à la fin 
de la pièce en le traitant d'imposteur, et en le menaçant de mort s'il ne déclare pas publiquement qu'il 
a usurpé le nom du roi proclamé défunt. Toutefois, sa générosité l'empêche d'aller jusqu'à cette 
extrémité, au moment même où Pertharite réclame la mort, tout en demandant pour seule grâce qu'on 
reconnaisse en lui un roi, ne serait-ce que pour le faire mourir. Grimoald avoue alors, en lui rendant 
son trône et sa femme, qu'il avait reconnu d'emblée sa véritable identité.  
 

Commentaire 
 
La pièce fut inspirée de l'histoire du roi lombard Perthari dont les sources sont, selon Corneille lui-
même, l'’’Historia Langobardorum’’ de Paul Diacre traduite par Antoine du Verdier, ainsi que les 
‘’Historiae Insubricae sive Barbaricae ab Origine Gentis Ad Othonem Magnum’’ d'Erycius Puteanus. 
On doit aussi signaler que la situation que montre cette puissante tragédie d’un roi détrôné par un 
tyran usurpateur présentait des analogies avec les événements qui s’étaient déroulés en Angleterre 
où, battu par l'usurpateur Cromwell en 1651, le jeune roi Charles Il avait été contraint, comme 
Pertharite, de se déguiser en paysan pour échapper à ses poursuivants, de fuir son pays et de 
débarquer à Rouen dans un pitoyable équipage. De plus, en France même, Condé faisait alors figure 
d’usurpateur éventuel, capable d'acculer le roi à une situation semblable.  
 
Éminemment politique, la pièce s'inscrivait dans le cycle des œuvres de Corneille (‘’Héraclius’’, ‘’Don 
Sanche d’Aragon’’, ‘’Œdipe’’) qui étudient la question des rapports entre l'identité du héros, l'héroïsme 
et la légitimité royale face à une usurpation. Elle montre que l'illégitimité royale est toujours entachée 
de tyrannie. Elle tient son intérêt tout particulier du fait que Corneille plaça dans la position d'un tyran 
usurpateur un héros vertueux, Grimoald, qu’un autre héros, Pertharite, soudain réapparu après avoir 
été considéré comme mort, peut légitimement affronter pour rétablir un ordre juste. Grimoald, héros 
devenu un tyran, devra-t-il renoncer au pouvoir au profit du roi détrôné, Pertharite? On trouve dans la 
pièce cette situation limite où le roi va jusqu’à s’humilier devant le héros, qui, une fois «reconnu» par 



 

46 

 

le roi, se soumet de nouveau à lui. Le phénomène est comparable à celui qui se dessine à travers ‘’Le 
Cid’’ et ‘’Horace’’ pour s’accomplir dans ‘’Cinna’’ : entre le héros et le roi un pacte était passé qui 
fondait l’État ; mais c’était le roi qui en prenait l’initiative ; mais, ici, l’initiative est au héros qui garde 
assez d'autonomie pour traduire son analyse critique en refus d'adhésion : Pertharite, montrant une 
belle indifférence envers la mort, et acceptant d'un même mouvement les dangers au-devant 
desquels il se précipite, ose dire au féroce Grimoald, qui lui offre de le libérer sous condition, qu'il 
n'usera de cette liberté que pour exciter son peuple contre lui. Il force le roi à en redevenir un, non par 
générosité mais parce que, s’il est seul, le héros est un tyran, et parce que le peuple a besoin d’un roi. 
La réconciliation entre un roi et son peuple, par l’intermédiaire du héros, est nécessaire ; l’un et l’autre 
sont restaurés dans leur fonction, et l’anarchie est évitée. Mais on n’assiste plus à la réconciliation 
suprême par laquelle se résolvent tous les antagonismes ; le triomphe de la légitimité n’est plus un 
triomphe glorieux, mais un triomphe de raison ; à «la gloire», Corneille essaya de substituer la vertu ; 
il se rendait compte que «la gloire» pouvait laisser se manifester le machiavélisme.  
 
Corneille sut habilement conduire sa pièce à un dénouement qui reste jusqu'au bout incertain dans sa 
nature même. 
 
On apprécie ces passages : 
-Rodelinde assène à Grimoald :   «On publierait de toi que les yeux d’une femme 
  Plus que ta propre gloire auraient touché ton âme, 
  On dirait qu’un héros, si grand, si renommé, 
  Ne serait qu’un tyran s’il n’avait point aimé.» (II, 3, vers 671-674).    
 
-Grimoald annonce à Garibalde :                                 «Puisqu’on me méprise 
  Je deviendrai tyran de qui me tyrannise ; 
   Et ne souffrirai plus qu’une indigne fierté 
                              Se joue impunément de mon trop de bonté.» (II, 5, vers 727-730).     
 
-Grimoald dit au héros qu'il a persécuté :  
                                                       «Mais c'est trop retenir ma vertu prisonnière : 
    Je lui dois comme à toi liberté tout entière ; 
    Et mon ambition a beau s'en indigner, 
    Cette vertu triomphe, et tu t'en vas régner.» (V, 5, vers 1819-
1822). 
 
La pièce fut créée à l’’’Hôtel de Bourgogne’’ en décembre 1651. Mais il n’y eut qu’une seule 
représentation. Cette chute brutale et retentissante, cet échec total, ne remettent pas en cause le 
talent créateur de Corneille. Le fait que les spectateurs se détournèrent de la pièce peut être dû à son 
cadre historique inhabituel, à sa thématique politique et, surtout, à l’actualité, car elle leur était 
proposée alors que se déroulaient les événements de la Fronde, et que la réflexion politique qu’elle 
contenait, centrée sur l’usurpation et le refus des maximes du machiavélisme, n’était pas sans 
évoquer la situation de la France au moment où Condé, rebelle à son roi, cherchait l’alliance de 
l’Espagne et de l’Angleterre. La pièce passant pour être favorable à Mazarin, Corneille aurait 
d’ailleurs pu être victime d’une cabale des amis du prince qui se serait reconnu dans l’usurpateur 
Grimoald. Quoi qu’il en soit, ce fut la première tragédie qui fit les frais de cette lassitude du public qui 
ne réclamait alors que des comédies.  
Corneille tira la leçon de cet échec et dit adieu au théâtre, déclarant sa retraite définitive. Ses 
confrères et les comédiens comprirent eux aussi la leçon, et, après ‘’Pertharite’’, le genre tragique 
connut, en France, une éclipse totale de quatre ans.  
La publication du texte fut retardée jusqu’en avril 1653, peut-être par fidélité à la couronne, pour ne 
pas ramener l’attention sur cette mésaventure d’un roi dépossédé, aussi longtemps que la position du 
jeune Louis XIV demeurait menacée. 



 

47 

 

En 1710, la pièce fut adaptée par le poète italien Antonio Salvi sous le titre ‘’Rodelinda, regina de 
Longobardi’’. 
En 1725, elle devint un opéra en trois actes de Haendel (livret de Nicola Haym), considéré comme 
l’un des chefs-d’œuvre du genre «opera seria». 
_________________________________________________________________________________ 
 

1656 
‘’La conquête de la Toison d’or’’ 

 
À Colchos, Jason et les Argonautes, qui étaient partis conquérir la Toison d'or, ont défait les ennemis 
du roi Aète. Une intrigue amoureuse se noue entre Jason et Médée, fille du roi et puissante 
magicienne. Comme Aète propose une récompense à Jason, il demande la Toison d'or, au grand 
dépit de Médée qui pensait que sa main serait le prix qu’il aurait voulu. Une prophétie annonçant que 
la perte de la Toison d'or provoquerait la chute du roi, celui-ci n'est pas disposé à se dessaisir de 
l'objet précieux, et s'efforce de détourner Jason de son entreprise. En effet, la Toison d’or est 
suspendue dans «une forêt épaisse, composée de divers arbres entrelacés ensemble, et si touffus 
qu’il est aisé de juger le respect qu’on porte au dieu Mars, à qui elle est consacrée.»  
Cependant, tenu par sa parole, Aète laisse les Argonautes tenter de se l'approprier, tout en les 
mettant en garde contre les dangers encourus. Médée est la seule à pouvoir annihiler les sortilèges 
qui protègent la Toison ; mais, pour lors, elle en veut à Jason, et d'autant plus que Neptune fait 
aborder dans la contrée Hypsipyle, reine de Lemnos et amante de Jason qu’il avait abandonnée sur 
son île, et que le dieu a envoyée pour entraver les projets des Argonautes ; elle arrive sur un vaisseau 
somptueux, accompagnée de Tritons auxquels le dieu Glauque commande ; elle poursuit Jason de 
ses ardeurs, mais finit par allumer la passion d’Absyrte, le frère de Médée.  
Tout à coup, celle-ci paraît, montée sur un dragon, s'empare de la Toison, et s’élève dans les airs. 
Mais ce n'est qu'une ruse : avec le trésor, elle se dirige vers le vaisseau des Argonautes, déjà prêts à 
mettre à la voile. Devant cette fourberie, Aète invoque inutilement le secours de son père, le Soleil. 
 

Commentaire 
 
Corneille emprunta son sujet à Ovide, à Sénèque et, surtout, aux ‘’Argonautiques’’ de Valerius 
Flaccus. 
Ce fut la seconde et dernière «tragédie à machines» de Corneille, qui, pour susciter un spectacle 
foisonnant, usa d’une écriture véritablement baroque. 
Ainsi : 
-Alors que, pour prix de ses exploits, Jason a demandé à Aète la Toison d'or, Médée, qui l'aime, lui 
décrit les périls à surmonter :  

   Pour voir cette dépouille au dieu Mars consacrée, 
   À tous dans sa forêt il permet libre entrée ; 
   Mais pour la conquérir qui s'ose hasarder  
   Trouve un affreux dragon commis à la garder. 
   Rien n'échappe à sa vue, et le sommeil sans force  
   Fait avec sa paupière un éternel divorce ;  
   Le combat contre lui ne te sera permis 
   Qu'après deux fiers taureaux par ta valeur soumis ; 
   Leurs yeux sont tout de flamme, et leur brûlante haleine 
   D'un long embrasement couvre toute la plaine. 
   Va leur faire souffrir le joug et l'aiguillon, 
   Ouvrir du champ de Mars le funeste sillon ; 
   C'est ce qu'il te faut faire, et dans ce champ horrible 
   Jeter une semence encore plus terrible,  
   Qui soudain produira des escadrons armés  
   Contre la même main qui les aura semés ; 



 

48 

 

   Tous, sitôt qu'ils naîtront, en voudront à ta vie  
   Je vais moi-même à tous redoubler leur furie. (I, 4). 

 
-Apparaît le malentendu entre Médée et Jason : 
           Médée :   Eh bien ! je t'aimerai, s'il ne faut que t'aimer : 
  Malgré tous ces héros, malgré tous ces monarques, 
  Qui m'ont de leur amour donné d'illustres marques, 
  Malgré tout ce qu'ils ont de cœur et de foi, 
  Je te préfère à tous, si tu ne veux que moi. 
  Fais voir, en renonçant à ta chère patrie, 
  Qu'un exil avec moi peut faire aimer la vie, 
  Ose prendre à ce prix le nom de mon époux. 
 
           Jason :   Oui, Madame, à ce prix tout exil m'est trop doux, 
  Mais je veux être aimé, je veux pouvoir le croire ; 
  Et vous ne m'aimez pas, si vous n'aimez ma gloire. 
  L'ordre de mon destin l'attache à la Toison : 
  C'est d'elle que dépend tout l'honneur de Jason. (IV, 4) 
 
-Est décrite la puissance magique de Médée qui maîtrise même le dragon :  
  ... Oui, son bras, secondé par ses charmes, 
  A dompté nos taureaux et défait nos gens d'armes ;  
  Juge si le dragon pourra faire plus qu'eux ! 
  Ils ont poussé d'abord de gros torrents de feux, 
  Ils l'ont enveloppé d'une épaisse fumée,  
  Dont sur toute la plaine une nuit s'est formée ;  
  Mais, après ce nuage en l'air évaporé, 
  On les a vus au joug et le champ labouré ; 
  Lui, sans aucun effroi, comme maître paisible,  
  Jetait dans les sillons cette semence horrible  
  D'où s'élève aussitôt un escadron armé,  
  Par qui de tous côtés il se trouve enfermé. 
  Tous n'en veulent qu'à lui ; mais son âme plus fière 
  Ne daigne contre eux tous s'armer que de poussière.  
  À peine il la répand qu'une commune erreur  
  D'eux tous, l'un contre l'autre, anime la fureur ;  
  Ils s'entr'immolent tous au commun adversaire ;  
  Tous pensent le percer quand ils percent leur frère.  
  Leur sang partout regorge, et Jason au milieu  
  Reçoit ce sacrifice en posture d'un dieu ;  
  Et la terre, en courroux de n'avoir pu lui nuire,  
  Rengloutit l'escadron qu'elle vient de produire. (V, 2). 
 
-Corneille prévit ainsi le spectacle final : «Le ciel s’ouvre, et fait paraître le palais du Soleil, où l’ont le 
voit dans son char tout brillant de lumière s’avancer vers les spectateurs, et sortant de ce palais, 
s’élever en haut pour parler à Jupiter, dont le palais s’ouvre aussi quelques moments après. Ce 
maître des dieux y paraît sur son trône, avec Junon à son côté. Ces trois théâtres, qu’on voit tout à la 
fois, font un spectacle tout à fait agréable et majestueux. La sombre verdure de la forêt épaisse, qui 
occupe le premier, relève d’autant plus la clarté des deux autres, par l’opposition de ses ombres. Le 
palais du Soleil, qui fait le second, a ses colonnes toutes d’oripeau, et son lambris doré, avec divers 
grands feuillages à l’arabesque. Le rejaillissement des lumières qui portent sur ces dorures produit un 
jour merveilleux, qu’augmente celui qui sort du trône de Jupiter, qui n’a pas moins d’ornements. Ses 
marches ont aux deux bouts et au milieu des aigles d’or, entre lesquelles on voit peintes en basse-



 

49 

 

taille toutes les amours de ce dieu. Les deux côtés font voir chacun un rang de piliers enrichis de 
diverses pierres précieuses, environnées chacune d’un cercle ou d’un carré d’or. Au haut de ces 
piliers sont d’autres grands aigles d’or qui soutiennent de leur bec le plafond de ce palais, composé 
de riches étoffes de diverses couleurs, qui font comme autant de courtines, dont les aigles laissent 
pendre les bouts en forme d’écharpes. Jupiter a un autre grand aigle à ses pieds, qui porte son 
foudre ; et Junon est à sa gauche, avec un paon aussi à ses pieds, de grandeur et de couleur 
naturelle.» 
 
Par ailleurs, Corneille donna une certaine description de la Colchide, puisque le paysage prend forme 
grâce aux didascalies qui évoquent un grand jardin de cyprès, des statues de marbre blanc, de beaux 
bassins, des corbeilles d’or remplies de fleurs. Comme le dit Absyrte : «Le trône a des splendeurs 
dont les yeux éblouis / Peuvent réduire une âme à l’oubli du pays.» (I, 2), vérité générale mais qui 
s’applique surtout au trône de Colchide.  
La vision du mythe de Médée qu’eut le dramaturge est quelque peu édulcorée, car elle n'est pas aussi 
terrible que dans d'autres version de l'histoire, ni même que dans sa pièce qui porte son nom. Il faut 
dire que l'essentiel fut ici pour lui de donner un cadre mythologique à un grand spectacle, des décors, 
des machines, des dieux qui descendent et montent, un dragon qui crache du feu, etc. Il écrivit à son 
propos : «Cette pièce, je la nommerais la plus belle des miennes, si la pompe des vers y répondait à 
la dignité du spectacle. L'œil y découvrira des beautés que ma plume n'est pas capable d'exprimer.» Il 
considérait donc que l'intérêt principal était dans le spectacle, et non dans le texte que, même si on y 
retrouve sa patte, on ne peut considérer essentiel dans son œuvre. C’est donc une curiosité, qui 
illustre ce théâtre à machines qui suscita un grand engouement dans la deuxième moitié du XVIIe 
siècle. 
Du fait des difficultés de réalisation et du coût de ce spectacle fastueux qui lui avait été commandé 
par le marquis de Sourdéac, un original passionné de machineries théâtrales qu’il déployait dans son 
château de Neufbourg en Normandie, il ne put, précédé d’un ‘’Prologue’’ où des figures allégoriques, 
comme la Victoire, la Paix, et l'Hyménée commentent l'actualité, être représenté qu’en janvier 1660 à 
l’occasion des fêtes organisées pour célébrer la paix des Pyrénées, conclue avec l’Espagne, et le 
mariage de Louis XIV avec l’infante Marie-Thérèse d’Autriche, alors que ses victoires militaires et ses 
succès féminins étaient en train de faire de lui le nouvel et le seul véritable héros de la période qui 
s’était ouverte depuis la fin de la Fronde. 
À la mi-février 1661, la pièce fut reprise sur la scène du ‘’Théâtre du Marais’’, et connut un succès 
encore plus considérable que celui d’’’Andromède’’, tenant l’affiche une année durant.  
Cette seconde «tragédie à machines» de Corneille fut la dernière car il se borna ensuite, malgré la 
mode de ce type de pièces et sa propre réussite dans le genre, à versifier la plus grande partie de la 
‘’Psyché’’ de Molière. 
La publication suivit de près (1661).  
La pièce a été très peu reprise depuis.  
Le compositeur de la musique qui l'accompagnait est inconnu, et la musique semble perdue. 
_________________________________________________________________________________ 
 

1659 
“Œdipe” 

 
Le roi de Thèbes, Laïus, en plus d'Œdipe, a eu une fille, Dircé, qui se considère comme l'héritière 
légitime de son père, et voit en Œdipe, qui, venu de Corinthe, a épousé Jocaste, l’épouse de Laïus, 
un usurpateur qui a pris injustement son trône. Elle refuse de se soumettre à son autorité. Elle est 
aimée par Thésée, le maître d'Athènes, qui veut l'épouser. Mais Œdipe, inquiet du risque que court sa 
couronne, veut lui faire épouser Hémon, le neveu de Jocaste. Dircé refuse ce mariage avec un 
homme qui, n'étant pas roi, la ferait déchoir de son rang, serait indigne de sa «gloire». Œdipe décide 
que, quoi qu’il en soit, le mariage ne pourra se célébrer tant que la peste ravagera Thèbes. 
Pour connaître la cause du fléau, Œdipe essaie de faire parler les oracles ; mais ils se taisent. 
Cependant, le fantôme de Laïus apparaît, et déclare :  



 

50 

 

  «Un grand crime impuni cause votre misère ;  
    Par le sang de ma race il se doit effacer. 
    Mais, à moins que de le verser, 
    Le ciel ne se peut satisfaire ; 
    Et la fin de vos maux ne se fera point voir 
    Que mon sang n'ait fait son devoir.» (II, III, vers 605-610). 
Comme Dircé se croit l’unique enfant de Laïus, tout le monde pense qu'elle est la victime désignée. 
Elle se soumet courageusement au destin, accepte de mourir. Toutefois, le sacrifice est différé de 
quelques jours : on veut consulter encore une fois l'oracle. 
Sur ces entrefaites, le devin Tirésias révèle à Œdipe que le fils de Laïus, qui avait été maudit d'avance 
par les dieux, vit encore ; il faut donc retrouver Phorbas, le vieux serviteur qui connaît l'homme qui a 
tué Laïus dans un défilé de Phocide, et fut chargé de donner la mort à l'enfant de Laïus, mais le laissa 
simplement exposé sur le mont Cithéron.  
Pour sauver Dircé, Thésée accourt pour annoncer à Jocaste qu'il est ce fils de Laïus qui avait été 
heureusement sauvé. Toutefois, Jocaste se refuse à le croire, car il eût dû, selon l'oracle, tuer son 
père et épouser sa mère. 
Phorbas arrive ; il hésite et se trouble quand il voit entrer Œdipe, qui, sans s'en douter, se dénonce lui-
même comme le meurtrier. Accusé par la rumeur publique d'être la cause des malheurs de Thèbes et 
d'avoir obtenu des devins la mort de Dircé, Œdipe veut retourner à Corinthe, sa patrie.  
À ce moment survient Iphicrate, l'ambassadeur de Corinthe, qui lui annonce la mort du roi Polybe, que 
jusque-là Œdipe avait cru être son père. Aux questions du roi, Iphicrate répond qu'il l'a trouvé lui-
même au moment où un Thébain l'exposait aux vautours sur le mont Cithéron. 
Devant l'évidence, Œdipe ne peut douter de l'accomplissement des oracles. L'horrible prophétie se 
trouve ainsi réalisée. Œdipe, désespéré, se crève les yeux. Jocaste et Phorbas se poignardent. La 
peste cesse tout à coup ses ravages. Cependant, Dircé et Thésée ajournent leur union à des temps 
meilleurs.  
 

Commentaire 
 
Corneille avait été invité par le surintendant des finances Nicolas Fouquet à écrire une nouvelle 
tragédie ; il lui proposa trois sujets, et Corneille s'arrêta au mythe grec d'Œdipe, devenu parricide et 
incestueux en tuant son père et en épousant sa mère. Il s’attaquait donc à un véritable monument : 
‘’Œdipe roi’’ de Sophocle était le chef-d’œuvre de l’Antiquité, la pièce qu'Aristote, référence absolue, 
donnait comme l'exemple typique de la tragédie réussie.  
Mais il allait avouer dans son ‘’Examen’’ de la pièce : «Je ne vous dissimulerai point qu'après avoir 
arrêté mon choix sur ce sujet, dans la confiance que j'aurais pour moi les suffrages de tous les 
savants, qui l'ont regardé comme le chef-d'œuvre de l'Antiquité, et que les pensées de ces grand 
génies qui l'ont traité en Grec et en Latin, me faciliterait les moyens d'en venir à bout assez tôt pour le 
faire représenter pour le Carnaval, je n'ai pas laissé de trembler, quand je l'ai envisagé de près, et un 
peu plus à loisir que je n'avais fait en le choisissant.» Pressé par le temps, il composa sa tragédie en 
deux mois, en ayant d’abord l'intention de s'en tenir à une imitation de la pièce de Sophocle et de 
celle que Sénèque avait faite sur le même sujet. Mais, finalement, ayant un goût particulier pour les 
intrigues compliquées («implexes», disait-il), il transforma radicalement Ia tragédie originelle, ne 
conserva pas sa ligne pure, modifia notablement la trame : 
-Il truqua le combat dans lequel est tué Laïus. 
-Il inventa le fait que Thésée feint de croire que l'oracle qui condamne le fils de Laïus et de Jocaste 
s'applique à sa personne. 
-Il indiqua : «J'ai reconnu que ce qui avait passé pour miraculeux dans ces siècles éloignés, pourrait 
sembler horrible au nôtre, et que cette éloquente et curieuse description de la manière dont ce 
malheureux Prince se crève les yeux, et le spectacle de ces mêmes yeux crevés dont le sang lui 
distille sur le visage, qui occupe tout le cinquième acte chez ces incomparables originaux, ferait 
soulever la délicatesse de nos Dames qui composent la plus belle partie de notre auditoire, et dont le 
dégoût attire aisément la censure de ceux qui les accompagne ; et qu'enfin l'amour n'ayant point de 



 

51 

 

part dans ce sujet, ni les femmes d'emploi, il était dénué des principaux ornements qui nous gagnent 
d'ordinaire la voix publique.» En effet, les actes horribles que présente la pièce originelle enfreignaient 
la règle de respect de la bienséance en vigueur au XVIIe siècle où il était inconcevable de transcrire le 
mythe grec dans sa violente simplicité (Racine lui-même allait en faire l’expérience lorsqu’il s’attaqua 
aux légendes d’Iphigénie et de Phèdre). La mort de Jocaste et la mutilation d'Œdipe se passent donc 
hors de scène, sont racontés brièvement, en essayant de diminuer l'horreur pour le spectateur. 
-Il fut effrayé par l'inceste.  
-Il pensa qu’il ne pouvait pas moderniser la tragédie de Sophocle sans y ajouter, ce qui s’imposait 
alors dans la tragédie française, un couple d'«amants», une intrigue amoureuse, ce qu'il appela lui-
même «l'heureux épisode des amours de Thésée et de Dircé», qui apparaît d’ailleurs marqué par la 
galanterie précieuse, au point que Somaize y prit des exemples pour son ‘’Grand dictionnaire des 
précieuses’’, publié en 1661. 
Ainsi, Dircé dit à Thésée en parlant des héros : 

«Et l’univers en eux prend un trop grand secours 
  Pour souffrir que l’amour soit maître de leurs jours» (vers 75-76), 

ce à quoi il répond : «Aux seuls devoirs d’amant un héros s’intéresse.» (vers 94). 
En II, 4, ils ont cet échange : 
Dircé :                                   «Ah ! Seigneur, quels que soient vos ennuis, 

Que venez-vous me dire en l'état où je suis? 
 
Thésée :    Je viens prendre de vous l'ordre qu'il me faut suivre ; 

Mourir, s'il faut mourir, et vivre, s'il faut vivre. 
 
Dircé :     Ne perdez point d'efforts à m'arrêter au jour : 

Laissez faire l'honneur. 
 
Thésée :    Laissez agir l'amour. 
 
Dircé :     Vivez, Prince ; vivez. 
 
Thésée :    Vivez donc, ma princesse. 
 
Dircé :     Ne me ravalez point jusqu'à cette bassesse. 

Retarder mon trépas, c'est faire tout périr : 
Tout meurt, si je meurs. 

 
Thésée :    Laissez-moi donc mourir. (vers 671- 678) 
 
Plus loin, Thésée s’écrie :  «Périsse l'univers, pourvu que Dircé vive ! 

  Périsse le jour même avant qu'elle s'en prive ! 
  Que m'importe la perte ou le salut de tous? 
  Ai-je rien à sauver, rien à perdre que vous?» (vers 731-734). 

 
-Il introduisit un conflit politique. Inscrivant sa pièce dans la lignée de ses œuvres précédentes, 
‘’Héraclius’’, ‘’Don Sanche d'Aragon’’, ‘’Pertharite’’, œuvres qui posaient déjà la question des rapports 
entre l'identité du héros, l'héroïsme et la légitimité royale, il fit d’Œdipe un homme à qui son héroïsme 
et sa sagesse ont conféré l'apparence d'un roi, et qui à ce titre occupe le trône de Thèbes, car, 
comme l’a indiqué ‘’Don Sanche d’Aragon’’, seul peut paraître roi celui qui, même sans le savoir, est 
roi. De la sorte, la tragique révélation finale est le moment où l’on apprend que l’apparence royale 
d’Œdipe était bien conforme à son essence. En même temps, l'existence de Dircé, héritière légitime 
du trône, le place dans une position d'usurpateur, ce qui explique le comportement tyrannique qu'il a 
avec elle qu’on peut considérer être le personnage principal de la pièce, car, entre ses prétentions à 
la couronne, le risque d'être immolée, et son histoire d'amour avec Thésée, elle occupe le devant de 



 

52 

 

la scène, la terrible histoire d'Œdipe en devenant l'arrière-plan. Mais ce comportement tyrannique 
n'est que passager car Œdipe est, sans le savoir, le roi légitime de Thèbes : de là provient la 
constante grandeur qu'il manifeste tout au long de l'enquête qui va le conduire jusqu'à sa propre 
personne, et qui est très différente de l'affolement que manifeste le héros de Sophocle. La tragique 
révélation finale est le moment où l'on apprend que son apparence royale était bien conforme à son 
essence. On peut considérer que la pièce donna les linéaments d’une évolution de Corneille vers une 
vision pessimiste, puisqu’il esquissa ici la problématique du désir de pouvoir vers laquelle il inclinait 
alors.  
-Surtout, le sujet même d'’’Œdipe’’, la conception du monde que présentait le mythe antique, étaient, 
pour Corneille, d'une certaine façon, tout-à-fait incompréhensible. L'idée d’un être humain qui puisse 
être en proie à la fatalité, être le jouet de dieux qui, dès avant sa naissance, ont fixé son sort criminel, 
l’ont condamné d’avance ; qui, alors même qu’il essaie de se comporter de la façon la plus 
exemplaire, faisant preuve de courage, d'intelligence, de générosité, lui font commettre les pires des 
crimes, était en contradiction totale avec la conception inculquée à l'élève des jésuites qu’il avait été. 
Pour lui, le partage entre le bien et le mal était clairement défini, l'être humain était libre de choisir 
entre l'un et l'autre, et la bienveillante Providence divine récompensait, privilégiait, clairement ceux qui 
faisaient le bon choix ; la maîtrise de son libre arbitre permet à l’être humain d'être toujours plus grand 
que le malheur qu’il subit, et de garder espoir à travers des épreuves en quelque façon salutaires. 
On voit ainsi Thésée s'insurger contre les dieux qui gouvernent le destin des êtres humains, les 
privant ainsi de toute liberté, et donc de toute responsabilité et de tout mérite. À l’acte III, 5, 
s’adressant à Jocaste, il plaide en faveur de la liberté humaine :  
                    Quoi? la nécessité des vertus et des vices 

D'un astre impérieux doit suivre les caprices, 
Et Delphes, malgré nous, conduit nos actions 
Au plus bizarre effet de ses prédictions? 
L'âme est donc toute esclave : une loi souveraine 
Vers le bien ou le mal incessamment l'entraîne ; 
Et nous ne recevons ni crainte ni désir 
De cette liberté qui n'a rien à choisir, 
Attachés sans relâche à cet ordre sublime, 
Vertueux sans mérite, et vicieux sans crime. 
Qu'on massacre les rois, qu'on brise les autels, 
C'est la faute des dieux, et non pas des mortels. 
De toute la vertu sur la terre épandue, 
Tout le prix à ces dieux, toute la gloire est due ; 
Ils agissent en nous quand nous pensons agir ; 
Alors qu'on délibère on ne fait qu'obéir ; 
Et notre volonté n'aime, hait, cherche, évite, 
Que suivant que d'en haut leur bras la précipite. 
D'un tel aveuglement daignez me dispenser. 
Le ciel, juste à punir, juste à récompenser, 
Pour rendre aux actions leur peine ou leur salaire 
Doit nous offrir son aide, et puis nous laisser faire. 
N'enfonçons toutefois ni votre œil ni le mien 
Dans ce profond abîme où nous ne voyons rien : 
Delphes a pu vous faire une fausse réponse ; 
L'argent put inspirer la voix qui les prononce ; 
Cet organe des dieux put se laisser gagner 
À ceux que ma naissance éloignait de régner ; 
Et par tous les climats on n'a que trop d'exemples 
Qu'il est ainsi qu'ailleurs des méchants dans les temples. (vers 1149-

1170). 



 

53 

 

Si Œdipe, personnage, soumis à la fatalité, semble être le contraire du héros cornélien, parangon de 
liberté ; si ce héros aristocratique ne peut plus se réaliser et sauver son peuple que dans et par la 
mort ; si, lorsqu'il découvre qu'il a épousé sa mère, il se saisit d'un poignard, et se tue, sans attendre 
de savoir ce que l’oracle va dire, sans demander aux dieux leur avis, choisissant et assumant son 
destin, Corneille en fit justement un héros qui s’affirme contre les dieux, et qui pose son moi dans 
l’absolu ; c’est en quelque sorte un nouveau Rodrigue, mais qui ne peut prouver sa liberté qu’en 
choisissant la mort ou un aveuglement volontaire et l’exil. La pièce fut l’occasion pour le catholique 
Corneille non seulement de dénoncer le scandale du mythe antique mais aussi l’hérésie des penseurs 
jansénistes qui défendaient l’idée du péché originel, ne réservaient la grâce divine qu’à des 
prédestinés, niaient le libre arbitre. Pour Corneille, dans le grand théâtre du monde, Dieu a imparti aux 
êtres humains de remplir du mieux qu’il leur est possible le rôle qu’il leur avait attribué. 
 
On constate donc que le théâtre classique français, même s'il puisa dans l'Antiquité des sujets, des 
sources d'inspiration, souvent les transforma au point d'en faire tout autre chose ; il s'agissait d'une 
réécriture totale, d'une autre vision du monde. 
 

* 
*   * 

 
'’’Œdipe’’ fut créé le 24 janvier 1659 sur la scène de l'’’Hôtel de Bourgogne’’.  

La tragédie obtint un très grand succès. Tout Paris y courut ; le roi lui-même voulut la voir, et Corneille 
allait indiquer dans son ‘’Examen’’ de la pièce : «Le roi s'en satisfit assez pour me faire recevoir des 
marques solides de son approbation par des libéralités.» 
Le texte fut édité avec une dédicace à Fouquet qui accorda à Corneille une pension de 2 000 livres 
affectée au budget des «entrées», procédé irrégulier qu’allait révéler le procès qu’on fit à ce 
surintendant des finances.. 
Ce succès se prolongea longtemps. La tragédie de Corneille ne fut détrônée qu'en 1718 par l'’’Œdipe’’ 
de Voltaire.  
Aujourd’hui, c'est une pièce qui nous paraît sans doute parmi les plus datées de Corneille, tant les 
adoucissements qu'il imposa au sujet originel paraissent être des affadissements ; on y voit un 
exercice de style, qui, comme beaucoup d'exercices de style, est un peu vain. 
_________________________________________________________________________________ 
 

1662 
“Sertorius” 

 
Vers -80, Sertorius est, en Espagne, le chef des partisans de Marius, le dernier résistant par les 
armes à la dictature de Sylla qui a envoyé Pompée le combattre. Sertorius a reconstitué en Espagne 
une Rome républicaine. Le pouvoir est à sa portée ; mais il est partagé entre celui-ci et son amour 
pour Viriate, reine des Lusitaniens, qui consentirait à l'épouser ; aussi hésite-t-il car il est vieux, tandis 
qu’elle est reine. De plus, de puissants intérêts politiques le contraignent à demander la main d'Aristie, 
la femme de Pompée que celui-ci avait répudiée, qui est en Espagne, mais a des soutiens puissants à 
Rome, et est disposée à sceller une alliance avec lui en l'épousant. De ce fait, il est prêt à laisser 
Perpenna, un Romain qui est un de ses lieutenants, faire sa cour à la reine.  
Pendant une trêve, Pompée se rend au camp de Sertorius, se proposant à la fois de le persuader 
d'abandonner la lutte, en annonçant la renonciation de Sylla à la dictature, et de demander à Aristie 
de ne pas s'engager dans une autre union, car il pourra bientôt revenir à elle. Sertorius réplique en 
invitant Pompée à se joindre à lui et à lutter pour la liberté, contre Sylla. L'un et l'autre n'arrivent point 
à se mettre d'accord, tout en se tenant en haute estime. Sertorius accorde alors à Pompée une 
entrevue avec Aristie. On découvre que Pompée aime toujours sa première femme, qui l'aime 
également, et qu'il a été contraint par Sylla d'épouser Émilie ; il la supplie de ne point se remarier. De 
son côté, Viriate ne peut, malgré l'insistance du «généreux» Sertorius, se résoudre à épouser 
Perpenna, qui complote d’ailleurs l'assassinat de Sertorius.  



 

54 

 

Tout à coup, la nouvelle se répand que Sylla a abandonné le pouvoir, et qu'Émilie est morte : Aristie 
peut donc retourner avec Pompée, et Sertorius épouser Viriate. Par malheur, Perpenna, jaloux de 
Sertorius, l'assassine ; avec lui, meurt le vieux monde, tandis qu’un héros nouveau se lève dans 
l’autre camp : Pompée qui reconnaît les qualités du défunt, livre à la vindicte publique Perpenna, et 
accorde à la reine Viriate la paix et la liberté. 
 

Commentaire 
 
Corneille avait été séduit par la figure de Sertorius, telle qu’elle avait été présentée par Plutarque 
(‘’Vie de Sertorius’’ et ‘’Vie de Pompée’’). Connu pour son courage, Sertorius avait servi Marius contre 
les Teutons en -102, était devenu tribun militaire en Espagne en -97, et avait perdu un œil au cours 
d'une bataille en -91. Ayant pris le parti de Marius contre Sylla, il fut, en -83, nommé gouverneur des 
Espagnes. Son absence de xénophobie et son sens de la justice lui attirèrent la reconnaissance des 
peuples de l'Ibérie car il les associa aux décisions politiques, donnant l'exemple d'une colonisation 
intelligente. Cependant, il dut fuir devant les armées envoyées par Sylla, s'installa provisoirement à 
Tanger où il enrôla des Maures dans son armée mi-romaine, mi-indigène, et entreprit la reconquête 
de l'Espagne sur Rome, avec le concours des populations autochtones, des pirates et des transfuges 
romains proscrits par Sylla. Très populaire, toujours suivi d'une biche blanche apprivoisée, ce qui le 
teintait de divinité, de rebelle, il devint usurpateur, créant en Espagne une république romaine, avec 
un Sénat, allégeant les impôts, se montrant conciliant et diplomate avec ses sujets, faisant régner 
enfin la concorde dans un pays jusque-là en révolte et qui aurait été une base d'attaque pour 
conquérir le pouvoir à Rome même. Mais il se heurta à la formidable puissance romaine et au génie 
militaire de Pompée, et succomba en dépit de la guérilla qu'il leur opposa. En -72, il fut assassiné par 
ses officiers qui cherchaient à traiter avec Pompée. 
À son habitude, Corneille modifia l'Histoire pour les besoins de son intrigue. En effet, Sylla était déjà 
mort depuis six ans au moment de la mort de Sertorius. D’autre part, si la pièce est relativement 
simple dans son déroulé, la mort annoncée de Sertorius étant l'élément central, il dut se demander ce 
qui aurait pu provoquer le dénouement tragique ; pour cela, la tragédie française ne pouvant se 
dispenser d’intrigues amoureuses, et bien qu’il ait écrit, dans sa préface : «Ne cherchez point dans 
cette tragédie les agréments qui sont en possession de faire réussir au théâtre les poèmes de cette 
nature : vous n'y trouverez ni tendresses d'amour, ni emportements de passions, ni descriptions 
pompeuses, ni narrations pathétiques.», il ajouta des rôles féminins et inventa l'amour par générosité 
patriotique de Perpenna pour Viriate et sa jalousie envers Sertorius (notons que l'amour, quoique 
constamment soumis à la raison et à l'ambition politique, retire de cette soumission tantôt un 
frémissement tantôt une violence contenue, débouchant sur le crime). Comme pour ‘’Cinna’’, il broda, 
ménagea des coups de théâtre conférant à la pièce un intérêt véritablement dramatique, qui atteint 
son sommet dans la mort tragique du héros.  
 

* * * 
On peut considérer que Corneille vieillissant s’est quelque peu dépeint à travers Sertorius dont il a 
fait :  
-un homme sensible : «Ah ! pour être Romain, je n’en suis pas moins homme !» (IV, 1, vers 1194) 
                                    «On a peine à haïr ce qu’on a bien aimé, 
           Et le feu mal éteint est bientôt rallumé.» (I, 3, vers 263-264) ; 
-animé d'un amour intense : il aime «peut-être plus qu'on a jamais aimé» (IV, 1, vers 1195) ; 
-mais néanmoins resté fidèle à son devoir politique, décidant de tenir sa «promesse en dépit de 
I'amour» (IV, 3, vers 1512). 
-doté de sagesse : «Le temps est un grand maître, il règle bien des choses.» (II, 4, vers 717). 
 
On remarque ces propos de la reine Viriate : 
-l’un significatif de l’esprit monarchique : «La liberté n’est rien quand tout le monde est libre.» (IV, 2, 
vers 1334).  
-l’autre empreint de volonté héroïque : «Il est beau de tenter des choses inouïes, 



 

55 

 

                                                               Dût-on voir par l’effet ses volontés trahies.» (IV, 2, vers 1381-
1382). 
 

* * * 
Avec ‘’Sertorius’’, Corneille aurait voulu composer une tragédie toute politique.  
 
-Il y reprit un de ses thèmes politiques favoris déjà traité dans ‘’La mort de Pompée’’ : l’analyse de la 
politique extérieure de Rome. Ici, alors que l’Empire est divisé, la colonie espagnole, dirigée par 
Sertorius, général romain du parti de Marius, revendique son indépendance d’une métropole dévoyée, 
et il s’agit de savoir comment il pourra s’y maintenir, voire y constituer un nouvel État, alors qu’il est 
menacé par Pompée, le général de Sylla ; les deux hommes s’opposent sans se reconnaître ; il faut 
que, à cause de raisons vagues, Sertorius soit assassiné pour que Pompée puisse faire acte 
d’autorité. 
 
-Il poursuivit et précisa sa réflexion sur le problème du désir de pouvoir, sur les rapports entre la 
légitimité du pouvoir et l'usurpation. Sa pièce fut la première tragédie où, malgré la générosité finale 
de Pompée envers Viriate, il mit en scène une lutte implacable pour le pouvoir où le héros est brisé et 
meurt avant même le dénouement complet, le vieux monde mourant avec lui. Comme il l’avait fait 
avec ‘’Cinna’’, on trouve, au centre de la pièce, un long débat entre Sertorius et Pompée. Ce dernier a 
été très ennobli par Corneille car, alors que, après la mort de Sylla, le régime républicain agonisant, il 
menait la guerre pour son propre compte, convoitant le pouvoir, la toute-puissance dont avait disposé 
Sylla, sans avoir comme lui l'intention d'y renoncer un jour (finalement, il allait être vaincu par un plus 
puissant que lui, Jules César, ce que Corneille avait évoqué dans ‘’La mort de Pompée’’), il en fit un 
homme de compromis, adepte de positions conciliantes, alignant des arguments en faveur de la 
soumission à un pouvoir qui assure la paix civile, et qui est l’attitude la plus souhaitable pour une 
majorité de citoyens, incitant Sertorius à abandonner une lutte qu'il présente comme anachronique. 
Mais Sertorius, s’il est sans illusions, s’il se sent trahi, demeure fidèle à ses convictions, et s'y refuse, 
manifestant bien sa conviction d’être fidèle à l’esprit romain en se rebellant :    
  «Je n'appelle plus Rome un enclos de murailles 
    Que ses proscriptions comblent de funérailles : 
    Ces murs, dont le destin fut autrefois si beau, 
    N'en sont que la prison, ou plutôt le tombeau ; 
    Mais pour revivre ailleurs dans sa première force, 
    Avec les faux Romains elle a fait plein divorce ; 
    Et comme autour de moi j'ai tous ses vrais appuis, 
    Rome n'est plus dans Rome, elle est toute où je suis.» (III, 1, vers 
929-936), 
cette dernière formule étant devenue célèbre et ayant été en particulier reprise, dans les années 
1960-1961, par les tenants de l’Algérie française qui s’estimaient trahis par la métropole ! 
 
-Corneille se posa ici des questions qu'il n'avait jamais abordées jusqu'alors : 

-Face à une tyrannie illégitime (celle de Sylla), existe-t-il une place pour une légitimité en 
dehors même du sol de la patrie?  

-De qui l'exilé tient-il alors son pouvoir?  
-Quelle est sa marge de manœuvre s'il doit s'allier à des ennemis de sa patrie?  

            -La sagesse politique ne consiste-t-elle pas à demeurer loyal envers sa patrie, malgré la 
présence d'un usurpateur à sa tête, en attendant des jours meilleurs? Est prononcée cette mise en 
garde : «La guerre civile est le règne du crime.» (I, 1, vers 22). 
À ces questions, il se garda bien d'apporter des réponses car il accorda une sympathie égale au 
rebelle Sertorius, défenseur lointain de la liberté républicaine, et à Pompée, qui allait devenir la figure 
emblématique de cette même république. Il n'a pas craint de plonger son public dans la perplexité.  
 
-Il inaugurait une nouvelle voie dans sa production qui allait culminer avec ‘’Othon’’.  



 

56 

 

 
* * * 

La pièce fut créée à Paris le 25 février 1662, dans le ‘’Théâtre du Marais’’, et remporta un 
incontestable succès.  
Le texte fut publié la même année. 
La pièce fut très vite reprise par d'autres troupes, dont celle de Molière, qui le fit régulièrement. Or on 
constate que, dans ‘’L’école des femmes’’, il reprit le vers 1868 de ‘’Sertorius’’ : «Je suis maître‚ je 
parle : allez‚ obéissez» ; que, dans ‘’Tartuffe’’, avec : «Ah ! Pour être dévot, je n'en suis pas moins 
homme.», il imita le «Ah ! pour être Romain, je n’en suis pas moins homme !» (IV, 1, vers 1194). 
_________________________________________________________________________________ 
 

1663 
“Sophonisbe” 

 
Acte I 

 
Scène 1 : Vers l’an 200, les Romains, commandés par Scipion et alliés à Massinisse, un roi déchu de 
Numidie, ont assiégé Cyrthe, la capitale du pays. Bocchar, lieutenant de Syphax, l’actuel roi de 
Numidie, rapporte à l’épouse de celui-ci, Sophonisbe, fille du général carthaginois Asdrubal, grand 
ennemi de Rome, qui a épousé Syphax, l’allié des Carthaginois, de quelle façon l'arrivée de l'armée 
de celui-ci a arrêté l'avance romaine. Lélius, un lieutenant de Scipion, a demandé de parlementer 
avec Syphax. Pourrait donc être signée la paix souhaitée par celui-ci qui ne pense qu'à son amour 
pour Sophonisbe qui, pourtant, lui intime de penser plus à sa «gloire» qu'à son amour pour elle. 
Scène 2 : Devant l'étonnement de sa dame d'honneur, Sophonisbe explique qu'elle avait été 
auparavant fiancée à Massinisse ; mais que, alors que celui-ci était en Espagne, son père, Asdrubal, 
l'avait donnée en mariage à Syphax pour éviter que ce dernier ne fasse alliance avec les Romains. 
Syphax avait aussitôt annexé le royaume de Massinisse et proposé les deux couronnes à 
Sophonisbe. Elle avait alors choisi sa grandeur et les intérêts de Carthage, et n'avait pas écouté son 
cœur. Plus tard, pour satisfaire un fond d'amour pour lui, mais aussi parce qu'il lui était agréable de 
régner sur le cœur de l'amant déchu, elle avait demandé à Syphax de proposer sa sœur à Massinisse 
qui avait refusé et préféré Éryxe, reine de Gétulie. Syphax, irrité par cet affront, avait alors capturé 
Éryxe aujourd'hui captive en Numidie. Sophonisbe sait qu'une paix entraînerait le mariage d'Éryxe 
avec Massinisse, ce qui froisse son orgueil ; alors que, s’il remporte la victoire, et si le choix forcé 
d'autrefois ne l'a pas aigri, elle peut espérer qu'il ait conservé tout son amour pour elle. 
Scène 3 : Se présente Éryxe qui montre sa joie car elle est convaincue que Syphax va accepter la 
paix, à moins que Rome et Massinisse ne gagnent la bataille. Mais, dans tous les cas, elle sera 
gagnante et épousera Massinisse. Sophonisbe s'emploie à tempérer son optimisme. Puis Syphax est 
annoncé, et Éryxe se retire. 
Scène 4 : Syphax se dit résolu à signer la paix, les Romains étant prêts à oublier son mariage avec 
Sophonisbe s'il reste neutre dans leur conflit avec Carthage à l’égard de laquelle Sophonisbe lui 
reproche de montrer de l'ingratitude, en mettant en doute son amour pour elle, alors que, pour lui, elle 
avait renoncé à Massinisse. Elle le menace de retourner mourir à Carthage si les Romains attaquent 
sa cité qui, si elle est vaincue, le mettra en danger face à Massinisse allié des Romains. Elle lui 
conseille d'attaquer pour profiter de l'avantage du nombre et de l'absence de Scipion, et lui promet 
une aide de Carthage. Ébranlé, l’amoureux qu’est Syphax se rend à ses raisons. 
 

Acte II 
 
Scène 1 : Syphax a été vaincu. Éryxe n'est plus captive, mais elle est déçue, car elle a appris que 
Massinisse a promis à Sophonisbe, maintenant captive, qu'il ferait tout pour qu'elle ne soit pas 
conduite à Rome. Cependant, elle est persuadée qu'il a gardé son amour pour elle, et, sachant bien 
qu'une femme qui révèle sa jalousie perd tout crédit, elle décide de feindre l'indifférence. 



 

57 

 

Scène 2 : Lorsque Massinisse lui annonce qu'il va lui rendre son sceptre, elle feint de s'inquiéter du 
sort de Sophonisbe. Massinisse reconnaît que sa promesse sera difficile à tenir, mais déclare qu'il s'y 
emploiera à condition d'avoir son consentement. Éryxe accepte avec empressement.  
Scène 3 : Devant Sophonisbe, Éryxe va jusqu'à prétendre qu'elle consentirait à ce qu'elle lui prenne 
Massinisse. 
Scène 4 : Massinisse propose à Sophonisbe de l'épouser sur le champ. C'est le seul moyen de la 
soustraire aux Romains ; le lendemain, il sera trop tard car Lélius sera de retour. Sophonisbe se fait 
prier, assurant que cette union ne changera rien à sa haine contre Rome.  
Scène 5 : Seule avec sa suivante, Sophonisbe lui confie que sa plus grande joie est d'enlever 
Massinisse à Éryxe. De plus, elle ne désespère pas de pouvoir, avec le temps, le rallier à sa lutte 
contre Rome. 
 

Acte III 
 
Scène 1 : Massinisse a demandé à son lieutenant, Mézétulle, de fermer les portes de la cité et d'aller 
faire se hâter Sophonisbe.  
Scène 2 : Éryxe s'approche ; elle feint de n'avoir aucun ressentiment face à la décision de Massinisse. 
Ce dernier s'offusque, lui fait le reproche de ne l'avoir jamais aimé et de n'avoir d’intérêt que pour ses 
couronnes. Il lui indique qu’il n'est pas sûr encore que Rome accepte qu'il soit roi. Elle le rassure à ce 
sujet, mais doute que les Romains acceptent son mariage avec Sophonisbe qui est précisément ce 
qu'elle veut éviter car ce serait une atteinte à l'image de la royauté qui pourrait lui ôter tout crédit 
auprès du peuple. 
Scène 3 : Sophonisbe survient. Éryxe lui fait part de son doute à propos de la conduite des Romains, 
et de sa crainte pour l'image de la royauté.  
Scène 4 : Sophonisbe, qui a compris quel jeu joue Éryxe, conseille à Massinisse de se méfier d'elle. 
Mais elle accorde crédit à ses craintes, et lui demande d'aller annoncer lui-même la nouvelle aux 
Romains afin de voir leur réaction. 
Scène 5 : Syphax obtient de Lépide, un tribun romain, une entrevue avec Sophonisbe.  
Scène 6 : Syphax ne reproche pas à Sophonisbe ses mauvais conseils, et se réjouit de voir qu'elle le 
préfère toujours à Massinisse. Elle lui annonce alors son mariage avec celui-ci qu’elle a décidé afin 
d'éviter de tomber dans les mains des Romains. Devant ses reproches, elle regrette qu'il ne se soit 
pas donné la mort comme il sied aux grands rois, ou qu'il ne se soit pas replié dans Cyrthe où elle 
serait morte avec lui. Elle déclare ne faire après tout que s'acquitter de la première promesse faite à 
Massinisse.  
Scène 7 : Lépide annonce à Syphax qu'il va transmettre son avis à Lélius. 
 

Acte IV 
 
Scène 1 : Lélius indique à Syphax que Rome, qui a pour lui un reste d'amitié, ne comprend pas 
pourquoi il a refusé la paix. Syphax lui avoue qu'il l’a fait pour plaire à Sophonisbe, qui est maintenant 
la compagne de Massinisse, et va certainement le monter contre Rome. Il demande à Lélius de les 
arrêter au plus tôt. 
Scène 2 : Massinisse a appris que Sophonisbe a été arrêtée par les Romains. Il explique à Lélius 
comment il a rabaissé Carthage en reprenant Sophonisbe, et le Romain lui signale qu'il ne pourrait 
être à la fois ami de Rome et époux de Sophonisbe. Massinisse s'emporte et reproche à Lélius de ne 
pas connaître l'amour. Pour le Romain, l'amour doit s'effacer devant la raison d'État ; il estime qu’il  
rend service à Massinisse en le contraignant à renoncer à ce mariage.  
Scène 3 : Massinisse se plie tristement à la décision de Lélius, mais souhaite faire une dernière 
tentative auprès de Scipion dont on annonce l'arrivée. Lélius accepte qu'il revoie auparavant 
Sophonisbe pour la consoler. 
Scène 4 : Massinisse demande à Sophonisbe de l'accompagner auprès de Scipion, et d'exercer son 
charme afin de plaider sa cause. Avec indignation, elle refuse de s'abaisser à aller solliciter la pitié du 



 

58 

 

Romain ; elle préfèrerait le divorce, et elle lui enjoint de partir. Il lui demande en vain de lui dire qu'elle 
l'aime pour que cela renforce son courage. 

 
Acte V 

 
Scène 1 : Dans l’attente, Sophonisbe est persuadée que Massinisse a échoué. Elle pense être allée 
trop loin en acceptant ce mariage, alors qu'elle cherchait surtout à braver Éryxe, ce qu’elle entend 
faire une dernière fois.  
Scène 2 : Mézétulle apprend à Sophonisbe que Scipion ne veut pas que Massinisse la revoie, et que 
celui-ci, avec une lettre, lui fait passer un poison qui lui évitera d’être humiliée à Rome. Sophonisbe, 
amère, le lui renvoie, jugeant qu'il est plus esclave qu'elle et qu’il en a donc davantage besoin. 
Scène 3 : Éryxe survenant, Sophonisbe lui fait lire la lettre que Massinisse lui a envoyée. 
Scène 4 : Sophonisbe fait savoir à Éryxe qu'elle lui avait pris un prince africain vaillant et généreux, 
mais qu'elle lui rend un homme lâche, esclave des Romains. 
Scène 5 : Lélius s'inquiète de l'attitude de Sophonisbe. Il craint qu'elle ne se donne la mort, et 
demande à Lépide d'aller la surveiller et de la convaincre de suivre Scipion. 
Scène 6 : Lélius demande à Éryxe de pardonner la folie de Massinisse. Elle s’y refuse ; mais annonce 
que, en tant que femme, elle se pliera à la volonté des Romains. 
Scène 7 : Lépide revient en courant ; il n'a pu empêcher Sophonisbe de s'empoisonner. Il raconte 
qu’elle est morte en bravant Rome une dernière fois. Éryxe la plaint et l'admire. Lélius regrette qu'une 
femme aussi fière ne soit pas née romaine, et demande à Éryxe de laisser faire le temps pour 
parvenir à pardonner à Massinisse. 
 

Commentaire 
 
Tite-Live avait donné, dans son ‘’Histoire romaine’’, un récit dramatique de la vie de Sophonisbe qui, 
fille d’Hasdrubal, général carthaginois, épouse du roi Syphax, allié des Carthaginois, avait été faite 
prisonnière des Romains, était devenue l’épouse de Masinissa, allié de Rome, que Scipion, vainqueur 
des Carthaginois, avertit qu’elle devrait être conduite à Rome comme otage, et qui lui offrit le poison 
lui permettant de se soustraire au déshonneur. 
À partir du XVe siècle, de nombreux dramaturges s’étaient inspiré de cette histoire, en particulier Jean  
Mairet qui, en 1634, présenta sa tragédie dont on estime qu’elle fonda la tragédie moderne. Corneille 
voulut la réécrire en la bonifiant, en la faisant oublier. Dans une intéressante préface, après avoir fait 
l'éloge de son prédécesseur, il s'excusa d'avoir traité le même sujet, en citant un certain nombre de 
cas semblables ; surtout, s'expliquant sur son dessein, il se félicita de : 
-avoir mis une «scrupuleuse exactitude à s'écarter de la route» de Mairet ; 
-être remonté aux sources, c'est-à-dire s'être rapproché du récit de Tite-Live ; 
-avoir fait de sa Sophonisbe une héroïne qui «aurait mérité d'être née romaine», comme l'avoue dans 
la tragédie le lieutenant de Scipion, Lélius, car il lui attribua une grande force : «Je lui prête un peu 
d'amour ; mais elle règne sur lui, et ne daigne l'écouter qu'autant qu'il peut servir à ses passions 
dominantes, qui règnent sur elle, et à qui elle sacrifie toutes les tendresses de son cœur, Massinisse, 
Syphax, et sa propre vie.» ; lui, qui a toujours pensé que l'amour était «une passion trop chargée de 
faiblesse pour être la dominante», et qui précisa : «J'aime qu'elle y serve d'ornement, et non pas de 
corps», avait un «faible» pour cette héroïne d'une réelle grandeur, qui privilégie sans hésitation son 
action politique d’inflexible résistance aux Romains à son amour, et refuse de composer ;  
-avoir fait vivre encore Syphax, car, pour lui, il était fort possible que Sophonisbe soit remariée du 
vivant de son premier époux, car, en ce temps-là, la captivité rompait les unions ; et, de ce fait, était 
doublement justifiée l'intervention des Romains ; Syphax était, pour lui, un autre homme d'âge mûr 
animé d'un amour intense qui l’aliène et le conduit à sa perte. 
-avoir introduit un nouveau personnage, Éryxe, reine de Gétulie, captive de Massinisse et qui, 
l'aimant, est une rivale de Sophonisbe. 



 

59 

 

Même si Corneille apporta à l’histoire ces nouveaux éléments ; s’il rompit avec la tradition des chœurs 
; s’il observa rigoureusement la règle des trois unités de temps, de lieu et d'action, l'intrigue ne fut pas 
sensiblement modifiée, et on peut penser qu’il ne réussit pas à faire oublier la tragédie de Mairet. 
 
On retiendra ce passage :        Le récit de la mort de Sophonisbe 
 
Lépide déclare à Lélius : Ma présence n'a fait que hâter son trépas. 

À peine elle m'a vu, que d'un regard farouche, 
Portant je ne sais quoi de sa main à sa bouche : 
«Parlez, m'a-t-elle dit, je suis en sûreté, 
Et recevrai votre ordre avec tranquillité.» 
Surpris d'un tel discours, je l'ai pourtant flattée : 
J'ai dit qu'en grande reine elle serait traitée, 
Que Scipion et vous en prendriez souci ; 

                                               Et j'en voyais déjà son regard adouci, 
Quand d'un souris amer me coupant la parole : 
«Qu'aisément, reprend-elle, une âme se console ! 
Je sens vers cet espoir tout mon cœur s'échapper ; 
Mais il est hors d'état de se laisser tromper, 
Et d'un poison ami le secourable office 
Vient de fermer la porte à tout votre artifice. 
Dites à Scipion qu'il peut dès ce moment 
Chercher à son triomphe un plus rare ornement. 
Pour voir de deux grands rois la lâcheté punie, 
J'ai dû livrer leur femme à cette ignominie : 
C'est ce que méritait leur amour conjugal ; 
Mais j'en ai dû sauver la fille d'Asdrubal. 
Leur bassesse aujourd'hui de tous deux me dégage ; 
Et n'étant plus à moi, je meurs toute à Carthage, 
Digne sang d'un tel père, et digne de régner, 
Si la rigueur du sort eût voulu m'épargner !» 
À ces mots, la sueur lui montant au visage, 
Les sanglots de sa voix saisissent le passage ; 
Une morte pâleur s'empare de son front ; 
Son orgueil s'applaudit d'un remède si prompt : 
De sa haine aux abois la fierté se redouble ; 
Elle meurt à mes yeux, mais elle meurt sans trouble, 
Et soutient en mourant la pompe d'un courroux 
Qui semble moins mourir que triompher de nous.  (V, 7, vers 1770-

1802). 
 

La pièce, représentée à l’’’Hôtel de Bourgogne’’ en janvier 1663, ne connut pas un grand succès, le 
public lui préférant ‘’Astrate’’ de Quinault, jouée en même temps.  
Dans ses ‘’Nouvelles nouvelles’’ (1663), Donneau de Visé porta ce jugement : «Tout y ennuie, rien n’y 
attache, personne n’y fait assez pitié pour être plaint et aimé, ni assez d’horreur pour exciter 
beaucoup de haine ; mais plusieurs s’y font railler et mépriser tout ensemble, elle fait rire en beaucoup 
d’endroits.» 
L’abbé d’Aubignac, le principal théoricien du théâtre à l’époque, qui n’avait pas supporté que Corneille 
eût contesté ses principes esthétiques dans ses ‘’Discours’’ de 1660, attaqua la pièce en vantant le 
mérite des actons simples et vraisemblables, en critiquant les confidents dont les propos sont souvent 
sans intérêt. Cela déclencha une querelle de ‘’Sophonisbe’’ qui fut, pour Corneille, l’occasion de 
préciser, dans son ’’Avis au lecteur’’, une véritable poétique de l’Histoire ; qui fut aussi un premier 
signe montrant que sa conception de la tragédie commençait à n’être plus au goût du jour. 



 

60 

 

Ensuite, la pièce ne fut plus jouée.  
_________________________________________________________________________________ 

 
1664 

“Othon” 
 

Acte I 
 
En 69, l'empereur Galba doit se choisir un successeur. Les favoris avancent leurs candidats. Le 
consul Vinius engage Othon, sénateur romain dont l'image est trouble du fait de ses débauches 
passées et de son amitié avec Néron mais qui aime sa fille, Plautine, à briguer la main de Camille, 
nièce de Galba, et l’empire. Plautine y consent, fait l'effort de renoncer à Othon et de le pousser à 
épouser sa rivale afin de favoriser son accession au trône ; mais il s’y refuse.  
 

Acte II 
 
Martian, conseiller de Galba, est également amoureux de Plautine. Lui et le préfet du prétoire qu’est 
l'affranchi Lacus haïssent Othon, et proposent à Galba, comme époux de Camille et futur empereur, 
Pison, personnage vertueux mais faible, donc plus facile à dominer.  
 

Acte III 
 
Camille refuse ce mariage, et, par amour pour Othon, est prête à renoncer à l'empire. Devant ce 
refus, Galba donne la couronne à Plautine, qui épousera Pison, et donne Camille sans l’empire à 
Othon, qui, en conséquence, ne souhaite plus l'épouser, et risque donc sa vie. 
 

Acte IV 
 
L'armée ayant mal accueilli Pison, Othon, en l’apprenant, sentant sa vie menacée, quitte la Cour avec 
l'aide du consul Vinius qui le pousse à se faire acclamer empereur.  
 

Acte V 
 
Othon triomphe par ruse : élu empereur par les soldats du prétoire, il s'empare de la ville tout en se 
faisant passer pour mort afin d'attirer la Cour dans un piège. Pison est tué par les prétoriens ; Galba 
et Vinius meurent également, tués par Lacus. Plautine, désespérée de la mort de son père, promet sa 
main à Othon après sa proclamation sur le Capitole. 
 

Commentaire 
 
Ce sujet est tiré du premier livre des ‘’Histoires’’ de Tacite. On peut cependant noter que le 
dramaturge italien Giovanni Battista Filippo Ghirardelli, dont Corneille connaissait le travail, avait, en 
1652, monté une pièce au sujet similaire, ‘’Ottone’’. 
Corneille peignit un empire déclinant et des personnages dépourvus de vertus héroïques actives. 
Ainsi, Othon, un ancien compagnon de débauche de Néron, devenu vertueux au point d’être prêt à 
sacrifier son ambition à l’amour, aspire à l’empire, mais ne peut le conquérir, il lui faut l’acheter ; 
quoique héros (mais pas un grand héros «généreux»), il est manipulé par les conseillers de Galba, 
l’empereur, qui échafaudent sans cesse d’autres constructions politico-amoureuses ; son destin n’est 
plus entre ses mains ; il renonce aux complexes stratégies matrimoniales et même à l'amour pour 
I'empire ; il doit dissimuler ses qualités en présence d'une Cour impériale corrompue dont les 
intrigants le menacent au point qu’il est acculé au coup d’État pour sauver sa vie. Si, finalement, il 
devient empereur, il a réussi plus grâce aux circonstances que grâce à sa valeur personnelle, en 



 

61 

 

quelque sorte, par hasard et non par une convergence entre la nécessité historique et la liberté 
individuelle. 
On constate d’ailleurs que tous les personnages masculins tiennent un langage teinté d'héroïsme 
mais qui est toujours hypocrite et masque leur faiblesse de caractère ou leurs intentions mesquines. 
De ce fait, la pièce passe souvent pour une pièce sans héros. En fait, l'héroïsme, résidant dans la 
contrainte sur soi, fut toujours présent dans le théâtre de Corneille, et avec une égale force, du début 
à la fin de sa carrière ; mais il varia en fonction des incarnations dramatiques qu'il inventa et des 
configurations dramatiques dans lesquelles il l’installa.  
Avec cette vision pessimiste d'un empire déclinant, où le désir de pouvoir justifie tout, le spectateur 
sachant que de tels conflits s'y répéteront, la pièce inaugurait la série des tragédies politiques 
caractéristiques de la seconde période du théâtre de Corneille. Les intérêts de l'État y tenaient la 
première place ; y étaient démontés des mécanismes politiques ; y était mise en œuvre dramatique 
une réflexion sur les rapports entre la politique et le mensonge ; y tournoyaient des intrigues 
concentriques, des intérêts contradictoires, la lutte pour le pouvoir étant en conflit avec Ie bonheur 
personnel. L’admiration par étonnement restait possible, non l'admiration par identification. Il était 
demandé au spectateur ou au lecteur une approche qui tourne le dos à la «lecture d'évidence», qui 
comprenne que le plaisir puisse naître aussi dans la difficulté.  
 
On peut remarquer que : 
-Corneille glissa un bel éloge du gouvernement personnel du prince, et même quelques vers pour 
excuser ses amours. 
-La pièce eut un écho chez Racine : 
            -Un passage énonce partiellement le sujet de ‘’Britannicus’’ : 
                         «Seigneur, quand pour l'empire on s'est vu désigner 
                           Il faut, quoi qu'il arrive, ou périr, ou régner. 
                           Le posthume Agrippa vécut peu sous Tibère, 
                           Néron n'épargna point le sang de son beau-frère.» (vers 235-238). 
             -Si ‘’Bajazet’’ a un dénouement tout à fait différent, Bajazet est proche d’Othon, Roxane est 
proche de Camille, Atalide est proche de Plautine. Il n'est donc pas impossible que I'une des 
motivations de Racine ait été de refaire le rôle de Plautine, pour remplacer son dévouement héroïque 
par un conflit plus subtil et bien plus vraisemblable, à l'ère de I'amour-propre, entre la générosité de 
I'amour et son insurmontable égocentrisme. D'autre part, le rôle de Vinius n'est pas sans analogie 
avec celui d'Acomat, bien que le second soit plus courageux et moins machiavélique que le premier. 
 
La pièce fut créée en août 1664 à Fontainebleau, devant la Cour, puis représentée à l'’’Hôtel de 
Bourgogne le 5 novembre de la même année. Elle remporta un succès relatif. 
Le texte fut édité avec une préface où Corneille considéra la pièce comme l'une de ses meilleures 
tragédies, indiquant : «Quant aux vers, on n’en a point vu de moi que j’aye travaillés avec plus de 
soin.» En effet, il passait pour avoir refait jusqu’à trois fois le cinquième acte, et assurait que celui-ci 

lui avait coûté plus de douze cents vers. De plus, il souligna «qu'on n'a point encore vu de pièce où il 
se propose tant de mariages pour n'en conclure aucun. Ce sont intrigues de cabinet qui se détruisent 
les unes les autres.»  
La pièce eut à notre époque une postérité étonnante : 
-En 1970, les cinéastes Jean-Marie Straub et Danièle Huillet l’adaptèrent dans ‘’Les yeux ne veulent 
pas en tout temps se fermer ou Peut-être qu'un jour Rome se permettra de choisir à son tour’’, fim de 
16 mm gonflé en 35 mm, couleur, 88 minutes.  
-En 2009, Jean-Marie Straub fit réciter une stance d'’’Othon’’ dans son court métrage ‘’Corneille-
Brecht’’. 
-En 2016 parut ‘’Latium’’, roman de science-fiction de Romain Lucazeau où les différents 
protagonistes de la pièce sont représentés sous la forme d'intelligences artificielles désemparées par 
la disparition de l'humanité dont elles devaient assurer la survie et le bien-être. 
_________________________________________________________________________________ 
 



 

62 

 

 
 

1666 
“Agésilas” 

 
À Éphèse, au IIIe siècle avant J.-C., Lysandre, général spartiate, a deux filles : Elpinice qu’il a promise 
à Cotys, roi de Paphlagonie, et Aglatide qu’il a fiancée à Spitridate, grand seigneur persan. Mais, pour 
que ses mariages se fassent, il doit obtenir l’accord d’Agésilas, roi de Sparte. 
Mais Elpinice aime et est aimée de Spitridate, tandis que l'ambitieuse Aglatide épouserait volontiers 
Cotys pour devenir reine. Cotys, au contraire, est amoureux de la sœur de Spitridate, Mandane, 
qu'aime Agésilas, qui est prêt à accorder Elpinice à Spitridate à condition que celui-ci lui donne 
Mandane en mariage.  
Agésilas, jaloux de Cotys, veut imposer son amour à la jeune fille qui se déclare prête à obéir, tout en 
faisant observer au souverain qu'il est contraire à l'intérêt et à la dignité de l'État qu'elle devienne 
reine, puisqu'elle appartient aux Perses, vaincus par Sparte.  
Agésilas découvre une conjuration montée contre lui par Lysandre. Il décide donc d’interdire les 
unions des filles de Lysandre. Il ne peut se résoudre à épouser Mandane car Sparte ne l’accepterait 
pas, et il ne tient pas non plus à ce que Spitridate épouse Cotys, craignant qu’une union entre les 
deux familles ne lui crée que des ennemis. Aglatide, quant à elle, sait que Spitridate aime sa sœur et 
que Cotys ne veut pas de sa main, et elle préfère cacher ses sentiments et afficher une certaine 
insouciance, espérant tout de même qu’Agésilas l’aime. En effet, quelques années auparavant il lui 
avait offert son amour et promis qu’il l’épouserait. 
Agésilas décide finalement de confondre Lysandre et de lui montrer qu’il connaît tout de ses plans. Ne 
pouvant se résoudre à jeter l’opprobre sur l’homme qui lui a permis de monter sur le trône, il le fait 
convoquer et lui parle en privé, accompagné uniquement de son lieutenant, Xénoclès. Lysandre 
avoue ses crimes et se dit prêt à subir son châtiment, mais demande la clémence pour ses filles et 
leurs futurs époux qui ne sont au courant de rien. 
Agésilas décide de pardonner à Lysandre et de consentir aux mariages d’Elpinice avec Spitridate, et 
de Mandane avec Cotys. Pour honorer la promesse faite des années auparavant et pour éviter que 
Lysandre ne complote à nouveau, il renonce à la main de Mandane et épouse Aglatide. 
 

Commentaire 
 
Le sujet de cette pièce fut suggéré à Corneille par les ‘’Vies d'Agésilas et de Lysandre’’ de Plutarque 
(dans ‘’Vies des hommes illustres’’).  
Il fit d’Agésilas II, qui vécut de -398 à -360, un véritable héros cornélien puisque qu’il est déchiré entre 
le désir de se venger et la magnanimité, faisant triompher le devoir sur la passion. 
Mais cette tragédie remarquablement construite est peu tragique, car le péril de mort en est absent, 
tandis qu’un roi sage se rend maître d'un général ambitieux, et qu’elle se conclut par des mariages 
satisfaisants pour tous. Corneille retrouva Ià I'inspiration héroïque «heureuse» où «les grands» et Ie 
roi, l'amour et la politique se concilient. L’imbroglio est dénoué par le roi, à travers lequel Corneille ne 
ménagea pas ses éloges à Louis XIV ; mais il a triomphé en sacrifiant son amour ; il est bien absolu, 
mais aux dépens de lui-même : il fait son métier de roi qui est une amputation. Ici, comme dans 
‘’Othon’’, la liberté n’a plus pleine carrière. Le roi ne peut plus tout, car, en face de lui., se tient 
toujours le héros, un héros vieilli, désabusé, qui ici est Lysandre. Quoiqu’il n’y ait, cette fois, entre eux, 
nulle animosité, leurs fonctions se contestent mutuellement, et l’existence de Lysandre, toute 
innocente qu’elle soit devenue, «offusque» inlassablement le pouvoir d’Agésilas.  
 
En dépit de cette vision pessimiste, la pièce est gaie, enjouée, mutine parfois, l'enjeu politique n'ayant 
jamais été aussi étroitement lié aux intrigues amoureuses, la traditionnelle réflexion cornélienne sur 
les rapports du héros trop puissant et de son roi disparaissant presque derrière les combinaisons 
matrimoniales, la délicatesse des sentiments étant portée par le dramaturge à un point qu’il n’avait 
jamais atteint jusque-là. 



 

63 

 

 
.  
De plus, la pièce qui, du propre aveu de Corneille, «s’écarte du chemin battu», fut aussi une œuvre de 
recherche prosodique car elle présenta une grande innovation de la forme ; en effet, il y mêla des 
alexandrins et des octosyllabes, avec des rimes croisées (de type ABAB) et embrassées (ABBA) : 
  «Ce n'est pas d'aujourd'hui que l'envie et la haine 
                Ont persécuté les héros. 
  Hercule en sert d'exemple, et l'histoire en est pleine, 
  Nous ne pouvons souffrir qu'ils meurent en repos.» (III, 1). 
Dans son avis ‘’Au lecteur’’, il allait déclarer : «La manière dont je l’ai traitée n’a point d’exemple parmi 
nos Français, ni dans ces précieux restes de l’antiquité qui sont venus jusqu’à nous, et c’est ce qui me 
l’a fait choisir.» 
 
‘’Agésilas’’ fut créé à l’’’Hôtel de Bourgogne’’ le 28 février 1666. La pièce eut peu de succès, le public 
ayant été dérouté par l’absence de péril de mort dans cette tragédie et, surtout, par la nouveauté du 
texte qui lui parut hardie et dérangeante tant son oreille était accoutumée aux cadences régulières de 
l’alexandrin ! Surtout, alors qu’elle marquait un effort de Corneille pour devenir le chantre du roi 
absolu, elle ne pouvait plaire à Louis XIV car le gouvernement personnel de celui-ci ne signifiait pas 
seulement royauté absolue, mais inutilité de s’interroger sur l’essence même de cette royauté comme 
sur ses conditions d’exercice ; la politique était devenue un champ réservé au roi et à ses commis. 
En 1701, Boileau allait porter sur la pièce un jugement resté célèbre : «Après l’Agésilas, hélas !».  
Elle ne fut jamais reprise, et ce ne fut qu’au XXe siècle qu’elle fut enfin appréciée à sa juste valeur.  
_________________________________________________________________________________ 
 

1667 
“Attila, roi des Huns” 

 
Attila, tient en son pouvoir quatre personnages :  
-deux princesses, Honorie, sœur de l'empereur romain Valentinien, et Ildione, sœur du roi des Francs 
Méroué, entre lesquelles il doit choisir ;  
-deux rois, Ardaric et Valamir, qui sont, en apparence, ses alliés, en fait ses prisonniers.  
Son intention est d'épouser I'une des deux princesses, et de garder I'autre en otage, afin de disloquer 
I'alliance entre les Romains et les Francs qui a provoqué sa fameuse défaite aux Champs 
Catalauniques. Mais il se garde de révéler son choix, et plonge dans le désarroi ses quatre otages : 
les deux rois, amoureux des deux princesses, ne peuvent agir ; celles-ci, quoique amoureuses, sont 
tenues, par leur rang et par I'intérêt même des royaumes respectifs qu'elles représentent, de ne pas 
se dérober aux intentions d'Attila.  
À I'acte III, le tyran se déclare : amoureux d'Ildione, mais craignant pour cette raison d'être dominé par 
elle, il décide d'épouser Honorie. Mais I'orgueil de celle-ci, humiliée d'être le rebut de sa rivale, lui fait 
récuser ce choix, tout en l'amenant à comprendre qu'elles deux sont aimées par les deux rois. Pour 
se venger, Attila décide que les deux rois se battront, et qu'il épousera celle que lui aura laissée la 
mort d'un des deux hommes. Devant le refus des deux rois de se transformer en gladiateurs, Attila 
imagine un supplice plus raffiné encore : il offrira l'une des deux princesses au premier soudard de 
son armée qui aura tué I'un des deux rois.  
Cependant, Ildione s'offrant à l'épouser sur le champ en niant son amour pour Ardaric, Attila cède, et 
accepte de surseoir à sa vengeance contre les trois autres personnages jusqu'après le mariage. Mais 
lldione n'aura pas besoin d'exécuter son projet d'être la nouvelle Judith de ce nouvel Holopherne : la 
Providence prévient son intention en laissant mourir Attila d'une hémorragie nasale plus violente que 
celles qui I'affectaient jusqu'alors.  
 

 
 
 



 

64 

 

Commentaire 
 
Corneille élabora sa tragédie à partir du dénouement quasi providentiel que fut la mort brutale et 
inattendue d’Attila qui, au lendemain de sa nuit de noces avec Ildione, fut trouvé avec le bas de son 
visage couvert de sang, victime dirent les uns, d’un saignement de nez, d’un empoisonnement, dirent 
les autres, peut être en fait tout simplement des excès commis à cette occasion. 
Corneille, qui savait si bien peindre les monstres forcenés, avait voulu se surpasser en traitant cette 
magnifique figure. Mais il se garda de tomber dans Ie cliché, car, si son roi des Huns est un 
personnage qui domine tout, supérieur à l’État, aux rois, aux reines ; qui est seul, et, de ce fait, 
condamné au monologue ; s’il est un tyran imprévisible qu’il plaça au milieu de deux couples 
d’amoureux, il lui fit, sur la scène, contenir ses fureurs, et dissimuler ses crimes sous le masque d’un 
diplomate retors et sadique, qui paralyse ses victimes par les dilemmes auxquels il les soumet. Il reste 
que ce sur-héros va au désastre, étant sujet à des accès de fureur qui provoquent ces saignements 
de nez dont il finit par mourir, succombant donc à sa propre force. On a quelquefois reproché à 
Corneille d’avoir donné à Attila cette mort manquant de dignité tragique ; en fait, il a magnifiquement 
théâtralisé cette mort dans un récit fait par l'un des deux rois, combinant la description clinique de 
l'hémorragie avec la lutte du tyran contre la Providence qui le fait périr par le sang même qu'il a fait 
couler chez les autres : «Sa vie à longs ruisseaux se répand sur le sable,  
                                        Chaque instant l'affaiblit et chaque effort I'accable,  
                                        Chaque pas rend justice au sang qu'il a versé,  
                                        Et fait grâce à celui qu'il avait menacé.  
                                        Ce n'est plus qu'en sanglots qu'il dit ce qu'il croit dire : 
                                         Il frissonne, il chancelle, il trébuche, il expire,  
                                         Et sa fureur dernière, épuisant tant d'horreurs,  
                                         Venge enfin l'Univers de toutes ses fureurs.» (V, 6, vers 1761-1768). 
La scène (III, 4), où le tyran amène la princesse Honorie à dire qui elle aime est particulièrement 
cruelle et pathétique. 
On a pu noter que le grand portrait d’apparat de Mérovée, le roi des Francs, est, en fait, celui de Louis 
XIV.  
 
Corneille poursuivit sa vision pessimiste du monde en montrant que I'exercice d'un pouvoir 
despotique brise, par ruse et par violence, les êtres qui croient pouvoir rechercher I'alliance de leur 
désir de bonheur et des exigences politiques.  
‘’Attila’’ est une pièce très cornélienne par le caractère essentiellement politique des combinaisons 
matrimoniales sur lesquelles repose I'intrigue, par I'orgueil des personnages, particulièrement les 
personnages féminins, qui leur fait préférer leur rang à I'amour, par l'élargissement des affrontements 
de personnes aux intérêts politiques.  
On peut considérer qu’Attila est à la fois héros et roi, comme Auguste était roi-héros. Mais, alors 
qu’Auguste réalisait l’union du héros et du roi, Attila réalise l’opération contraire : en lui, le héros 
pervertit le roi. Au lieu de la réconciliation universelle instaurée par Auguste, nous ne trouvons plus 
que déchirements, contradictions, un monde réduit en esclavage, précipité vers la destruction et la 
mort. D’ailleurs, Corneille prit au sens littéral l’expression «fléau de Dieu» appliquée à Attila, et sembla 
suggérer qu’il était un vrai serviteur de Dieu dont il aurait exercé les volontés sur «les reines et les rois 
contre lui révoltés», poussant à l’extrême une liberté qui n’est plus que liberté de destruction, se 
mesurant au nombre de ses ruines, consacrant l’échec des tentatives de reconnaissance et de 
réconciliation qui avaient jalonné l’œuvre de Corneille. Avec ce personnage, qui est parvenu au bout 
de la gloire pour constater que celle-ci est pure exaltation de rien, il est allé jusqu’au bout du refus 
d’Alidor. La pièce fut l’autodafé du dramaturge. 
On peut donc voir en ‘’Attila’’ la seule vraie tragédie de Corneille, les autres pièces n’étant que des 
drames où intervient toujours une solution politique. 
 



 

65 

 

La pièce fut créée le 4 mars 1667, par la troupe de Molière, sur la scène du Palais-Royal. Si cette 
troupe avait une mauvaise réputation dans le genre tragique, la tiédeur de l’accueil qu’elle obtint peut 
s’expliquer par l’outrance du héros et l’horreur qu’il inspire.  
La pièce souffrit surtout du succès remporté, le 17 novembre, par le jeune Racine avec 
‘’Andromaque’’ qui représentait l’esprit d’une nouvelle génération et une autre conception de la 
tragédie. De ce fait, un critique qualifia les vers de Corneille de «wisigoths», et la postérité allait faire 
d‘’Attila’’ une pièce ratée, œuvre d’un génie déclinant. Ainsi, en 1701, dans son entreprise 
systématique de valorisation de Racine au détriment de Corneille, Boileau compléta sa célèbre 
épigramme : «Après  l'Attila / Holà !» pour porter le coup de grâce à cette tragédie. 
Cependant, en 1701, dans ‘’Défense du grand Corneille’’, le père Tournemine lui trouva «une intrigue 
conduite avec art, des situations intéressantes, des vers aussi heureux et plus travaillés que dans les 
plus belles pièces de l’auteur. » 
Et, à juste titre, le XXe siècle a redécouvert cette tragédie. 
_________________________________________________________________________________ 
  

1674 
“Suréna, général des Parthes” 

 
La scène est à Séleucie (en actuel Irak), vers -50. 
 

Acte I 
 
À la cour du roi parthe Orode, à la veille du mariage entre le prince héritier du royaume, Pacorus, et la 
princesse Eurydice, fille d'Artabase, roi d'Arménie, celle-ci, désespérée, avoue à sa suivante que, 
quelques mois plus tôt, lorsque les ambassadeurs romains et parthes se disputaient l'alliance de son 
père, elle est tombée amoureuse de Suréna, le général parthe qui avait une première fois rétabli 
Orode sur son trône, et qui, depuis, a écrasé les Romains de Crassus ; elle sait qu'elle ne pourra 
jamais épouser ce héros exceptionnel, qui l'aime autant qu'elle l'aime, mais qui, s'il a le pouvoir de 
faire les rois, n'est pas roi, et que, de toute façon, elle a été promise par traité à Pacorus, mariage 
pour lequel elle n’a que répugnance. Or, même si elle se résignait à passer le reste de ses jours au 
côté de Pacorus, elle ne pourrait supporter de voir Suréna se marier, car il se voit promettre par 
Orode, qui veut ainsi s'assurer définitivement la fidélité de son général, la main de sa fille, Mandane,  
dont on annonce l'arrivée. La sœur de Suréna, Palmis, qu’il a mise dans le secret de son amour, la 
rassure sur la fidélité du héros, et lui apprend en même temps qu'elle-même aime le prince Pacorus, 
qui, cependant, s'est détourné d'elle depuis l'arrivée d'Eurydice à la Cour. La fin de l’acte voit la 
rencontre entre Eurydice et Suréna : celui-ci lui réaffirme non seulement sa fidélité, mais son désir de 
mourir pour ne pas voir celle qu’il aime mariée à un autre ; Eurydice le lui interdit en lui traçant un 
programme d'amour impossible et mélancolique qu'elle résume ainsi : «Toujours aimer, toujours 
souffrir, toujours mourir.» (3, vers 268). En même temps, elle lui interdit d'épouser Mandane, se 
réservant de, le jour venu, lui choisir une épouse.  
 

Acte II 
 
Pacorus, inquiet de la froideur d'Eurydice, soucieux de se faire aimer de celle qu’il pourrait épouser 
sans que l’amour entre en ligne de compte, et soupçonnant un rival, commence une enquête : il 
demande à Suréna s'il n'a rien soupçonné lors de son ambassade à la cour arménienne ; il réclame 
d'Eurydice qu'elle ne se contente pas de se laisser épouser, mais qu'elle lui accorde aussi son amour. 
Devant son refus, il l’interroge frénétiquement, obtient d'elle l'aveu qu'elle en aime un autre (-«Dites, 
est-ce un héros? est-ce un prince? est-ce un roi? - C'est ce que j'ai connu de plus digne de moi.» (2, 
vers 565-566). Mais, pour le punir de son comportement indiscret, elle lui annonce qu'elle refuse de 
l'épouser le lendemain. Rencontrant alors Palmis, son ancienne maîtresse, Pacorus feint de retrouver 
son amour pour elle dans l'espoir qu'elle lui révèle le nom de l'amant d'Eurydice ; mais elle ne tombe 
pas dans le piège.  



 

66 

 

 
Acte III 

 
Orode s’entretient avec Sillace, un de ses lieutenants : la discussion porte sur Suréna, dont les 
services rendus à la monarchie sont si grands qu'il n'est pas de récompense à leur mesure, ce qui le 
rend potentiellement dangereux aux yeux du roi qui est jaloux de la gloire du vaillant guerrier. D'où le 
conseil que Sillace lui donne : «Ou faites-le périr, ou faites-en un gendre.» (I, vers 730). De ce fait, 
Orode  ordonne à Suréna d’accepter la main de Mandane, et menace de le faire périr s’il n’y consent. 
Or il s’y refuse, en tentant de dissimuler sous des prétextes respectueux la véritable cause de son 
refus : il invoque son indignité, et prétend qu'il ne veut épouser personne. Par contre, il demande au 
roi, pour toute récompense, de marier sa sœur à Pacorus ; mais Orode ne veut pas revenir sur le 
traité conclu, et exige que Suréna épouse au moins une femme acceptable par lui. Soupçonnant la 
vérité, il n'obtient rien de plus de Palmis, qui refuse en outre d'épouser un autre que Pacorus.  
 
 

Acte IV 
 
L’étau se resserre : des gardes ont été placés aux portes, la suite de Suréna a été renvoyée. Palmis, 
craignant pour la vie de son frère, s’efforce de le fléchir, mais il demeure inébranlable. Puis elle 
supplie Eurydice de le laisser épouser Mandane. La princesse paraît s'y résigner, puis menace 
Pacorus d'un désastre politico-militaire s'il fait disparaître Suréna, tout en persistant à se refuser à lui. 
De mêmes menaces sont prononcées par Suréna, qui ne cède rien devant Pacorus, pas même l'aveu 
de son amour.  
 

Acte V 
 
On assiste à la première rencontre entre Eurydice et Orode qui se contente d'exiger au moins un 
mariage, et annonce des mesures contre Suréna, à tout le moins l'exil. Tout est donc suspendu à 
l'ultime entrevue entre les deux «amants» qui, malgré l'impasse de leur situation («Que le Ciel n'a-t-il 
mis en ma main et la vôtre, / Ou de n'être à personne, ou d'être l'un à I'autre !» (3, vers 1541-1542), 
refusent de céder aux exigences de la politique. Mais, entourés d'ennemis soupçonneux, ils ne 
peuvent garder longtemps leur dangereux secret. Suréna annonce qu'il part, certain qu'il ne tardera 
guère à mourir de douleur ; Eurydice le supplie de vivre, mais sans parvenir à lui demander d'accepter 
d'épouser Mandane. À Palmis, qui fait reproche aux «amants» de leur attitude, Suréna explique qu'il 
est de toute façon condamné, et il quitte la scène. Quand Palmis a enfin réussi à arracher à Eurydice 
qu'elle autorise son «amant» à épouser Mandane, il est trop tard : survient la nouvelle que, en quittant 
le palais, Suréna a reçu une flèche partie d'une main inconnue, et qu’il est mort. Eurydice succombe 
au désespoir («Généreux Suréna, reçois toute mon âme.» (5, vers 1734), et s'évanouit de douleur. 
 

Commentaire 
 
Corneille, dans une brève note ‘’Au lecteur’’ qui précède l'œuvre, indiqua : «Le sujet de cette tragédie 
est tiré de Plutarque et d’Appian Alexandrin. Ils disent tous deux que Suréna était le plus noble, le 
plus riche, le mieux fait et le plus vaillant des Parthes. Avec ces qualités, il ne pouvait manquer d’être 
un des premiers hommes de son siècle ; et, si je ne m’abuse, la peinture que j’en ai faite ne l’a point 
rendu méconnaissable : vous en jugerez.» En fait, le général parthe Suréna et les autres personnages 
masculins de la pièce avaient été évoqués par Dion Cassius dans son ‘’Histoire romaine’’, par Appien 
d’Alexandrie dans un ouvrage du même titre, et par Plutarque dans sa ‘’Vie de Crassus’’. Corneille 
inventa les personnages féminins, dont Mandane qui, toutefois, n'apparaît pas dans la pièce 
autrement que par son nom. Il aurait pu aussi avoir été inspiré par la vie du duc Henri de Guise qui 
avait eu l'ambition d'épouser la sœur du roi, la princesse Marguerite de France, puis était devenu un 
opposant, finalement assassiné (1588). 



 

67 

 

Faisant se rejoindre dans cette pièce les deux courants des tragédies de sa dernière période (celui 
d’une vision tragique de plus en plus pessimiste et celui d’une vision héroïque et galante inclinant aux 
dénouements heureux), Corneille conçut une pure tragédie d’amour qu’on peut qualifier de racinienne 
car elle est d’une extrême simplicité (1 738 vers et 18 scènes), déroule un dramatique huis-clos où 
tout «file», l’action dépouillée, chargée de peu de matière, au développement simple, linéaire, 
parfaitement régulier, s'acheminant sans rebondissement, sans aucun retournement, vers une fin 
sanglante, la mort même du héros, qui y était voué, ne constituant cependant pas un dénouement 
malheureux : elle est exaltante et non déprimante car c’est encore une victoire. 
Cette tragédie, un peu lente mais charmante est à la fois élégiaque et politique.  
 
La tragédie est élégiaque du fait de : 
-Le thème conventionnel de la chaîne d’amours non réciproques : Palmis aime Pacorus d’un amour  
toujours brûlant, envers et contre tout ;  Pacorus aime Eurydice qui aime et est aimée par Suréna, qui 
voit se déployer la jalousie, l’indélicatesse indiscrète et les machinations de Pacorus pour briser à son 
profit cette chaîne, pour se faire aimer de celle qu'il pourrait épouser sans que l'amour entre en ligne 
de compte, cet amour indélicat se heurtant contre la passion des deux vrais amoureux.  
-Le pur amour qui, né d'un coup de foudre, unit secrètement et soumet entièrement Suréna et 
Eurydice, qui sont aussi nobles de sentiment l’un que l’autre, elle ne pouvant ni renoncer à lui ni Iui 
survivre. Ainsi, dans sa dernière tragédie, Corneille revint à sa conception de l’amour inséparable de 
la gloire, puissant, invincible même, amour auquel s’oppose un obstacle rendant le bonheur 
impossible, la passion, si elle est désespérée, demeurant toutefois indestructible ; d’où la mélancolie 
d’Eurydice évoquant le moment où Suréna l’a quittée, alors qu’ils venaient de s’éprendre l’un de 
l’autre : «Notre adieu ne fut point un adieu d’ennemis» (vers 80) ; d’où son désir déchirant :  
                       «Je veux, sans que la mort ose me secourir, 
   Toujours aimer, toujours souffrir, toujours mourir.» (vers 267-268)   
ce à quoi Suréna fait écho :  
                         «Où dois-je recourir, / Ô ciel ! s’il faut toujours aimer, souffrir, mourir?» (vers 347-348).  
Cet amour, plutôt que d’abdiquer, va s’accomplir dans la mort.  
On peut le voir comme le parfait amour courtois (d’ailleurs, Eurydice est bien «la dame» exigeante de 
la tradition) qui fait face à un invincible obstacle ; qui fait éprouver aux amants d'amers 
désenchantements, et s’exprimer avec de douloureux accents, dans de longues élégies pathétiques 
capables de séduire alors les partisans de Racine.   
Cependant, on peut s’étonner de la résignation des deux «amants» : n’ont-ils pas trop bien intégré 
leur différence de conditions, l’une (comme l’Infante du ‘’Cid’’) ne pouvant épouser qu’un roi, et l’autre, 
s’il se conduit comme un roi (à la façon de Rodrigue), n’étant pas un roi? n’ont-ils pas trop facilement 
admis que leur amour est sans issue? Ils réclament seulement un espace de liberté intérieure pour 
pouvoir le faire perdurer dans le secret, la souffrance et la fidélité du souvenir ; et, déplorant leur 
destin, ils se laissent entraîner vers la mort. 
On peut donc se poser cette question : la résignation dont ils font preuve était-elle l’aboutissement de 
la réflexion psychologique de Corneille ou le signe d'une lassitude et d'une déception qui seraient la 
manifestation de son vieillissement? 
 
La tragédie politique est celle où Corneille, ne s'étant en aucun cas renié dans cette œuvre ultime, 
poursuivit sa réflexion sur les rapports entre un monarque absolu et un héros trop vertueux et trop 
valeureux défenseur de la patrie, donc devenu, de ce fait, trop puissant, considéré comme dangereux 
et donc condamné par ses propres perfections. Alors qu’Orode n’est qu’un tyran dont la Cour à 
l’atmosphère délétère (on pense à celle de Versailles où Louis XIV avait domestiqué les «grands) 
montre bien le pourrissement de l’État, Suréna est un héros sans être un rebelle ; mais, face à un 
tyran, il n’y a plus de place pour le héros trop «glorieux», être supérieur qui pourrait avoir la tentation 
de mépriser son roi ou de se révolter contre lui s’il est lâche ou tyrannique, et il ne peut que ravaler au 
plus profond de lui son héroïsme et ses sentiments pour garder sa liberté face à un pouvoir jaloux.  
Dans ce drame de l’ingratitude du pouvoir, on voit le roi, souverain à l’âme basse, être animé par un 
réalisme cynique, et désirer, pour s’assurer du loyalisme du héros, pour affermir encore son trône, se 



 

68 

 

l'allier, en le mariant à sa fille. Or la seule résistance de Suréna, créée par son refus d'interpoler 
l'amour et le politique, le fait passer du statut de héros à celui d'opposant. On assiste donc à 
l’affrontement de l’héroïsme et de la raison d’État, à l’impossible conciliation avec le pouvoir. Or se 
condamna ainsi le royaume des Parthes qui, nous apprend l’Histoire, était au bord du gouffre, puisque 
Pacorus allait être tué par les Romains et Orode l’être par son second fils, ce qu'Eurydice et Suréna 
annoncent d’ailleurs au cinquième acte, et que Palmis laisse entendre dans les derniers vers. 
La superposition du volet politique au volet amoureux constitue toute l'action de la tragédie où, en 
somme, il suffirait pour qu'il n'y ait pas action que les deux personnages de Suréna et d’Eurydice se 
laissent obtenir. Et, comme toute l'action résulte uniquement de leur résistance, le dilemme cornélien 
traditionnel est ici fictif. Le choix qui leur est proposé est d'épouser ou de mourir. Or il ne s'agit pas 
d'un choix impossible, pour la simple raison que le choix de la mort est inscrit d'emblée dans la 
donnée de leur amour sans espoir. Dès son entrée en scène, Suréna déclare à Eurydice qu'il veut 
mourir. Le système cornélien de la grande époque se trouva donc ici bouleversé. D'ordinaire, la 
volonté du héros transcendait le dilemme en choisissant le terme le plus difficile de l'alternative, et 
cette volonté héroïque ôtait, au bout du compte, son tragique à l'alternative. Dans ‘’Suréna’’, aucun 
des deux héros ne veut choisir, et le terme tragique de l'alternative s'impose de lui-même, par une 
sorte de transcendance inversée dans le refus et le silence. De là, l'absence de rebondissement 
héroïque au dernier acte.  
 

* * * 
‘’Suréna’’ oppose donc assez schématiquement un roi maléfique et un héros à la fois valeureux et 
amoureux : 
 
-Le roi Orode, despote mal assuré, est odieux. Il exprime cyniquement ce sentiment bas, mais hélas ! 
très humain qu’est le ressentiment éprouvé à l’égard de qui on est redevable :   

«Un service au-dessus de toute récompense 
                  À force d'obliger tient presque lieu d'offense.» (III, l, vers 705-706). 
C’est parce que Suréna, chef de ses armées, a vaincu Crassus et sauvé le pays, devenant le seul 
soutien de son trône, qu’il lui voue une haine insensée car, sans lui, il ne serait plus rien. Il reste que 
cette haine est insurmontable, qu’il veut humilier le héros, I'asservir en en faisant son gendre, ou le 
condamner à mourir. La grandeur du héros est comme une insulte pour le médiocre, qui tente de se 
venger comme il peut de cette supériorité insupportable ; s'il ne peut rabaisser Ie héros, il tente de 
I'abattre.  
Corneille se montre d’ailleurs dur, plein de mépris pour lui. Pour le peindre, il retrouva sa veine 
comique, le dessinant avec un réalisme qui le rapprocha de Molière, lui prêtant des mots de comédie 
au point que, avec lui, la tragédie se détend un moment, et que nous retrouvons l'atmosphère de la 
réalité quotidienne, l'humanité banale et même grotesque. 
 
-Suréna, qui paraît coupable tout en restant innocent, déclare :  

«Mon vrai crime est ma gloire, et non pas mon amour. 
 Je l'ai dit, avec elle il croîtra chaque jour. 
 Plus je les servirai, plus je serai coupable, 
 Et s'ils veulent ma mort, elle est inévitable» (V, 3, vers 1651-1654). 

Général valeureux, héros parfait qui est dans la lignée des grands héros de Corneille, il fait ombrage à 
son roi, sans se défier de lui qui veut lui imposer un mariage politique. 
Or ce héros qui se débat dans un monde machiavélique cherche une consolation dans le bonheur 
d'aimer et d'être aimé, ce qui avait déjà été le cas notamment de Tite. En effet, il est aussi un 
amoureux qui, d’ailleurs, n’est vraiment un héros que pour celle qu’il aime, Eurydice, leur amour 
demeurant toutefois longtemps inconnu des autres protagonistes tout en étant à l’origine et à l’issue 
de toutes les situations. S’il refuse de trahir son amour, son héroïsme consiste alors à laisser tout filer, 
à ne pas agir, en restant fidèle à lui-même, à Eurydice, et même à ce roi qui l’assassine et contre 
lequel il serait légitime, mais indigne de lui, de se révolter. 



 

69 

 

Comme il veut conserver purs son amour et sa gloire, comme il préfère mettre sa générosité héroïque 
au service d'une résistance intérieure et impassible, il est conduit à la mort ; il le sait, il la cherche, il 
s’y réfugie, il y va en affirmant : «Je suis libre» (vers 1667), et, en effet, il s’est libéré de tout parce 
qu’il a tranché les liens qui le reliaient au monde ; parce qu’il s’est préféré, lui, rien que lui. Il se laisse 
«courir à son trépas», ne faisant pas un geste pour échapper au guet-apens que lui prépare Orode et, 
avec une acceptation passive et sublime à la fois, mourir en héros «généreux» car, chez Corneille, 
rester fidèle à l'amour jusqu'à la mort, c'est encore de l'héroïsme. Ce héros préfère mettre sa 
générosité héroïque au service d'une résistance intérieure et impassible qui le conduit à une mort qu’il 
attend avec une sorte de fatalisme. Et sa mort est encore une victoire, car, bien que vaincu, le héros 
écrase le tyran de toute sa grandeur. 
 

* * * 
Si, avec ‘’Suréna’’, Corneille condamnait la politique et ses marchandages, la soumission à la raison 
d'État ; s’il constatait qu’il n’y avait plus d’espoir de réconciliation ni d’équilibre entre le roi et le héros ; 
s’il montrait que le renoncement à agir comporte des dangers mortels, il dressait ce constat : l'amour 
et la politique, trop intimement liés, ne peuvent mener qu'à un superbe échec. Pour lui, l'amour résiste 
et tue : il résiste à l'Histoire, aux principes qui font l'État, à la nécessité de l'organiser selon des 
conduites matrimoniales efficaces, à la puissance sans partage du souverain ; il tue ceux qui l'élisent, 
et révèle l'impossibilité d'un monde idyllique qui permettrait un bonheur amoureux ici-bas. Quant à la 
politique, elle triomphe sur les ruines de l'amour et de l'héroïsme, vertu d’une aristocratie qui, au XVIIe 
siècle, perdait d’ailleurs tout pouvoir sous la puissance de la monarchie absolue, en refusant, sans 
espoir, le monde tel qu'il était. Corneille condamnait le monde, l’Histoire, son œuvre même. Avec ce 
crépuscule exemplaire qu’est le sort de Suréna, l’idéologie héroïque aboutissait au pessimisme. 
Cependant, par ailleurs, et c’est l’essentiel, Corneille exalta une forme purifiée d'idéal, célébra l'amour 
total, et, plus encore, la fidélité absolue à soi-même, à ses engagements, à une dignité humaine qui 
ne peut rien négocier de ses valeurs morales. Il découvrait la paradoxale grandeur des échecs de 
l’être, qui témoignent en faveur de la transcendance absolue des valeurs, et, avec cette dernière 
pièce, son théâtre gagna une nouvelle dimension tragique. Il appartint à cette œuvre ultime de 
conférer la résonance la plus émouvante et la plus belle à cette harmonie finale de l’amertume et de 
la noblesse. Nostalgique élégie, cette tragédie ne célébrait plus que la «misère» de I'être humain 
 

* * * 
Mélodieusement écrite, la tragédie qu’est ‘’Suréna’’ contient sans doute les vers les plus profonds, les 
plus pleins aussi d’amertume, qu’aient inspirés le néant de la gloire et la douceur de l’amour terrestre. 
La langue de Corneille se caractérisant ici par la sobriété et la densité, on admire l’écriture subtile et 
soignée, la beauté de vers qui forment un poème grandiose, limpide, épuré, éclatant, un chant qui se 
prolonge et se perd jusqu’au silence. Près de quarante après ‘’Le Cid’’, le dramaturge reprit l’élégie de 
l’amour malheureux, se révélant alors à nouveau un grand poète de l’amour, rejoignant même son 
jeune rival, Racine ; paraissant prendre les accents raciniens de la souffrance amoureuse. Par 
d’habiles procédés de style et de rythme, il sut rendre le lyrisme des plaintes, donner à nombre de ces 
vers une harmonieuse beauté. 
Citons ces passages significatifs : 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 
I, 3 

 
Eurydice                Je vous ai fait prier de ne me plus revoir, 
                240 Seigneur : votre présence étonne mon devoir ; 
  Et ce qui de mon cœur fit toutes les délices, 
  Ne saurait plus m'offrir que de nouveaux supplices. 
  Osez-vous I'ignorer? et lorsque je vous voi, 
  S'il me faut trop souffrir, souffrez-vous moins que moi? 
                245 Souffrons-nous moins tous deux pour soupirer ensemble? 



 

70 

 

  Allez, contentez-vous d'avoir vu que j'en tremble ! 
  Et du moins par pitié d'un triomphe douteux, 
  Ne me hasardez plus à des soupirs honteux. 
 
Suréna                  Je sais ce qu’à mon cœur coûtera votre vue ; 
                250 Mais qui cherche à mourir doit chercher ce qui tue. 
  Madame, I'heure approche, et demain votre foi 
  Vous fait de m'oublier une éternelle loi ; 
  Je n'ai plus que ce jour, que ce moment de vie : 
  Pardonnez à I'amour qui vous le sacrifie, 
                255 Et souffrez qu'un soupir exhale à vos genoux, 
  Pour ma dernière joie, une âme toute à vous. 
 
Eurydice                Et la mienne, seigneur, la jugez-vous si forte, 
  Que vous ne craigniez point que ce moment l’emporte, 
  Que ce même soupir qui tranchera vos jours 
                 260 Ne tranche aussi des miens le déplorable cours? 
  Vivez, seigneur, vivez, afin que je languisse, 
  Qu’à vos feux ma langue rende longtemps justice. 
  Le trépas à vos yeux me semblerait trop doux, 
  Et je n'ai pas encore assez souffert pour vous. 
                 265 Je veux qu'un noir chagrin à pas lents me consume, 
  Qu'il me fasse à longs traits goûter son amertume ; 
  Je veux, sans que la mort ose me secourir, 
  Toujours aimer, toujours souffrir, toujours mourir. 
  Mais pardonneriez-vous l'aveu d'une faiblesse 
                  270 À cette douloureuse et fatale tendresse? 
  Vous pourriez-vous, seigneur, résoudre à soulager 
  Un malheur si pressant par un bonheur léger? 
 
Suréna                  Quel bonheur peut dépendre ici d'un misérable 
  Qu'après tant de faveurs son amour même accable? 
                   275 Puis-je encor quelque chose en l'état où je suis? 
 
Eurydice                Vous pouvez m'épargner d'assez rudes ennuis. 
  N'épousez point Mandane : exprès on I'a mandée ; 
  Mon chagrin, mes soupçons m'en ont persuadée. 
  N'ajoutez point, seigneur, à des malheurs si grands 
                   280 Celui de vous unir au sang de mes tyrans ; 
  De remettre en leurs mains le seul bien qui me reste, 
  Votre cœur : un tel don me serait trop funeste, 
  Je veux qu'il me demeure, et malgré votre roi, 
  Disposer d'une main qui ne peut être à moi. 
 
Suréna        285     Plein d'un amour si pur et si fort que le nôtre, 
  Aveugle pour Mandane, aveugle pour toute autre, 
  Comme je n'ai plus d'yeux vers elles à tourner, 
  Je n'ai plus ni de cœur ni de main à donner. 
  Je vous aime et vous perds. Après cela, Madame, 
                    290 Serait-il quelque hymen que pût souffrir mon âme? 
  Serait-il quelques nœuds où se pût attacher 
  Le bonheur d'un amant qui vous était si cher, 
  Et qu'à force d'amour vous rendez incapable 



 

71 

 

  De trouver sous le ciel quelque chose d'aimable? 
 
Eurydice      295 Ce n'est pas là de vous, seigneur, ce que je veux. 
  À la postérité vous devez des neveux ;  
  Et ces illustres morts dont vous tenez la place 
  Ont assez mérité de revivre en leur race : 
  Je ne veux pas l'éteindre, et tiendrais à forfait 
                    300 Qu'il m'en fût échappé le plus léger souhait. 
 
Suréna                  Que tout meure avec moi, madame : que m'importe 
  Qui foule après ma mort la terre qui me porte? 
  Sentiront-ils percer par un éclat nouveau, 
  Ces illustres aïeux, la nuit de leur tombeau? 
                    305 Respireront-ils I'air où les feront revivre 
  Ces neveux qui peut-être auront peine à les suivre, 
  Peut-être ne feront que les déshonorer, 
  Et n'en auront le sang que pour dégénérer? 
  Quand nous avons perdu le jour qui nous éclaire, 
                    310 Cette sorte de vie est bien imaginaire, 
  Et le moindre moment d'un bonheur souhaité 
  Vaut mieux qu'une si froide et vaine éternité. 
 
Eurydice                Non, non, je suis jalouse ; et mon impatience 
   D'affranchir mon amour de toute défiance, 
                   315 Tant que je vous verrai maître de votre foi, 
   La croira réservée aux volontés du roi ; 
   Mandane aura toujours un plein droit de vous plaire : 
   Ce sera l'épouser que de Ie pouvoir faire ; 
   Et ma haine sans cesse aura de quoi trembler, 
                   320 Tant que par là mes maux pourront se redoubler. 
   Il faut qu'un autre hymen me mette en assurance. 
   N'y porter, s'il se peut, que de I'indifférence. 
   Mais, par de nouveaux feux dussiez-vous me trahir, 
   Je veux que vous aimiez afin de m’obéir ; 
                   325  Je veux que ce grand choix soit mon dernier ouvrage, 
   Qu'il tienne lieu vers moi d’un éternel hommage, 
   Que mon ordre le règle, et qu'on me voie enfin 
    Reine de votre cœur et de votre destin. 
 

Notes 
 
-Vers 240 : «étonne» : «ébranle». 
-Vers 248 : «Ne me hasardez plus» : «Ne me faites plus courir le risque de». 
-Vers 251 : «foi» : celle qui serait donnée lors de la cérémonie du mariage avec le fils d’Orode. 
-Vers 273 : «misérable» : «malheureux». 
-Vers 280 : «tyrans» : Eurydice désigne ainsi son père et Orode qui ont décidé de son sort. 
-Vers 290 - 321 : «hymen» : «mariage». 
-Vers 296 : «neveux» : «descendants», «héritiers» 
-Vers 299 : «tiendrais à forfait» : «considérerais comme un crime» 
-Vers 323 : «feux» : élans amoureux.  
 

 
 



 

72 

 

Commentaire 
 
Dans cette scène élégiaque reviennent sans cesse dans la bouche des amants des mots qui ne font 
que dire l'amertume et la souffrance. 
Le vers 268 : «Toujours aimer, toujours souffrir, toujours mourir.» semble définir la dynamique de la 
pièce. 
Aux vers 301-312, comme Suréna ternirait sa gloire en paraissant tenir trop à la vie, on le voit même 
mettre en doute l’influence qu’il pourrait avoir sur ses descendants. Ce pessimisme peut étonner, 
l’esprit aristocratique se montrant habituellement très soucieux de la lignée. 
Il sait que son amour pour Eurydice est impossible. Et, cependant, il s'expose : «Mais qui cherche à 
mourir doit chercher ce qui tue.» 
 -------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 
V, 2 

 
Suréna :  En vain pour mes pareils leur vertu sollicite : 
 1530 Jamais un envieux ne pardonne au mérite. 
  Cet exil toutefois n'est pas un long malheur; 
  Et je n'irai pas loin sans mourir de douleur. 
 
Eurydice :   Ah ! craignez de m'en voir assez persuadée 
  Pour mourir avant vous de cette seule idée. 
 1535 Vivez, si vous m'aimez. 
 
Suréna :                                                                                Je vivrais pour savoir 
  Que vous aurez enfin rempli votre devoir, 
  Que d'un cœur tout à moi, que de votre personne 
  Pacorus sera maître, ou plutôt sa couronne ! 
  Ce penser m'assassine, et je cours de ce pas 
 1540 Beaucoup moins à l'exil, Madame, qu'au trépas. 
 
Eurydice :  Que Ie Ciel n'a-t-il mis en ma main et la vôtre, 
  Ou de n'être à personne, ou d'être l'un à l'autre ! 
 
Suréna :  Fallait-il que l'amour vît l’inégalité 
  Vous abandonner toute aux rigueurs d'un traité ! 
 
Eurydice :  1545 Cette inégalité me souffrait l'espérance. 
  Votre nom, vos vertus, valaient bien ma naissance, 
  Et Crassus a rendu plus digne encor de moi 
  Un héros dont le zèle a rétabli son roi. 
  Dans les maux où j'ai vu l'Arménie exposée, 
 1550 Mon pays désolé m'a seul tyrannisée. 
  Esclave de l'État, victime de la paix, 
  Je m'étais répondu de vaincre mes souhaits, 
  Sans songer qu'un amour comme le nôtre extrême 
  S'y rend inexorable aux yeux de ce qu'on aime. 
 1555 Pour le bonheur public, j'ai promis : mais, hélas ! 
  Quand j'ai promis, Seigneur, je ne vous voyais pas. 
  Votre rencontre ici m'ayant fait voir ma faute, 
  Je diffère à donner le bien que je vous ôte ; 
  Et l'unique bonheur que j'y puis espérer, 
 1560 C'est de toujours promettre et toujours différer. 



 

73 

 

 
Suréna :   Que je serais heureux ! Mais qu'osé-je vous dire? 
  L'indigne et vain bonheur où mon amour aspire ! 
  Fermez les yeux aux maux où l'on me fait courir : 
  Songez à vivre heureuse et me laissez mourir. 
 1565 Un trône vous attend, le premier de la Terre, 
  Un trône où l'on ne craint que l'éclat du tonnerre, 
  Qui règle le destin du reste des humains 
  Et jusque dans leurs murs alarme les Romains. 
 
Eurydice :   J'envisage ce trône et tous ses avantages, 
 1570 Et je n'y vois partout, Seigneur, que vos ouvrages ; 
  Sa gloire ne me peint que celle de mes fers, 
  Et dans ce qui m'attend je vois ce que je perds. 
  Ah ! Seigneur ! 
 
Suréna :                                                                  Épargnez la douleur qui me presse ; 
  Ne la ravalez point jusques à la tendresse ; 
 1575 Et laissez-moi partir dans cette fermeté 
  Qui fait de tels jaloux, et qui m’a tant coûté. 
 
Eurydice :   Partez, puisqu’il le faut, avec ce grand courage 
  Qui mérita mon cœur et donne tant d’ombrage. 
  Je suivrai votre exemple, et vous n’aurez point lieu… 
 

Notes 
 
-Vers 1545 : «Cette inégalité me souffrait l'espérance.» : «soutenait mon espérance». 
-Vers 1547 : «Crassus» : général romain qui, devenu proconsul en Syrie romaine, lança une 
campagne militaire contre l'empire parthe, le traditionnel ennemi oriental de Rome.  
-Vers 1550 : «Mon pays désolé m'a seul tyrannisée» : Eurydice souffrit du sort malheureux de son 
pays. 
-Vers 1552 : «Je m'étais répondu de vaincre mes souhaits» : «J’avais pris l’engagement de satisfaire 
mes souhaits». 
-Vers 1553-1554 : «un amour comme le nôtre extrême / S'y rend inexorable aux yeux de ce qu'on 
aime» : «un amour extrême ne peut être combattu».  
-Vers 1558 : «Je diffère à donner le bien que je vous ôte» : ce «bien» est le mariage qui n’est pas 
accordé à Pacorus et dont Suréna est privé. 
-Vers 1565-1568 : La Syrie se voit appréciée avec une outrance dans l’hyperbole traduisant un 
aveuglement patriotique. 
-Vers 1571 : «fers» : «les chaînes» que subit la prisonnière. 
-Vers 1573 : «me presse» : «m’oppresse». 
-Vers 1578 : «ombrage» : le mécontentement d’Orode. 
 

Commentaire 
 
Le vers 1530 caractérise bien le comportement du roi Orode par rapport au héros qu’est Suréna. 
Le vers 1544 fait allusion au traité par lequel la princesse arménienne Eurydice a été promise à 
Pacorus, mariage pour lequel elle n’a que répugnance. 
On constate, entre les amoureux, une véritable compétition dans l’acceptation de la mort au nom de 
leur amour contrarié. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 



 

74 

 

V, 3 
 
Suréna                         Que faire donc, ma sœur? 
 
Palmis                                                                                     Votre asile est ouvert. 
 
Suréna          1620        Quel asile? 
 
Palmis                                              L'hymen qui vous vient d'être offert. 
          Vos jours en sûreté dans les bras de Mandane, 
          Sans plus rien craindre... 
 
Suréna                                                                                   Et c'est ma sœur qui m'y condamne ! 
          C'est elle qui m'ordonne avec tranquillité 
          Aux yeux de ma princesse une infidélité ! 
                       1625      Lorsque d'aucun espoir notre ardeur n'est suivie, 
         Doit-on être fidèle aux dépens de sa vie? 
         Mais vous ne m'aidez point à le persuader, 
          Vous qui d'un seul regard pourriez tout décider ! 
          Madame, ses périls ont-ils de quoi vous plaire? 
 
Eurydice         1630      Je crois faire beaucoup, madame, de me taire ; 
                             Et tandis qu'à mes yeux vous donnez tout mon bien, 
         C'est tout ce que je puis que de ne dire rien. 
         Forcez-le, s'il se peut, au nœud que je déteste ; 
         Je vous laisse en parler, dispensez-moi du reste : 
                       1635      Je n'y mets point d'obstacle, et mon esprit confus... 
         C'est m'expliquer assez : n'exigez rien de plus. 
 
Suréna                          Quoi? Vous vous figurez que l'heureux nom de gendre, 
           Si ma perte est jurée, a de quoi m'en défendre, 
           Quand malgré la nature, en dépit de ses lois, 
                       1640         Le parricide a fait la moitié de nos rois, 
            Qu'un frère pour régner se baigne au sang d'un frère, 
           Qu'un fils impatient prévient la mort d'un père? 
           Notre Orode lui-même, où serait-il sans moi? 
           Mithridate pour lui montrait-il plus de foi? 
                       1645        Croyez-vous Pacorus bien plus sûr de Phradate? 
          J'en connais mal le cœur, si bientôt il n'éclate, 
            Et si de ce haut rang, que j'ai vu l'éblouir, 
            Son père et son aîné peuvent longtemps jouir. 
            Je n'aurai plus de bras alors pour leur défense ; 
                       1650        Car enfin mes refus ne font pas mon offense ; 
           Mon vrai crime est ma gloire, et non pas mon amour : 
            Je l'ai dit, avec elle il croîtra chaque jour ; 
            Plus je les servirai, plus je serai coupable ; 
           Et s'ils veulent ma mort, elle est inévitable. 
                       1655        Chaque instant que l'hymen pourrait la reculer 
            Ne les attacherait qu'à mieux dissimuler ; 
           Qu'à rendre, sous l'appas d'une amitié tranquille, 
          L'attentat plus secret, plus noir et plus facile. 
           Ainsi dans ce grand nœud chercher ma sûreté, 
                        1660       C'est inutilement faire une lâcheté, 



 

75 

 

            Souiller en vain mon nom, et vouloir qu'on m'impute 
            D'avoir enseveli ma gloire sous ma chute. 
            Mais, dieux ! Se pourrait-il qu'ayant si bien servi, 
           Par l'ordre de mon roi le jour me fût ravi? 
                        1665       Non, non : c'est d'un bon œil qu'Orode me regarde ; 
           Vous le voyez, ma sœur, je n'ai pas même un garde : 
          Je suis libre. 
 
Palmis                                                                   Et j'en crains d'autant plus son courroux : 
          S'il vous faisait garder, il répondrait de vous. 
          Mais pouvez-vous, seigneur, rejoindre votre suite? 
                       1670      Êtes-vous libre assez pour choisir une fuite? 
          Garde-t-on chaque porte à moins d'un grand dessein? 
          Pour en rompre l'effet, il ne faut qu'une main. 
          Par toute l'amitié que le sang doit attendre, 
          Par tout ce que l'amour a pour vous de plus tendre... 
 
Suréna           1675       La tendresse n'est point de l'amour d'un héros : 
          Il est honteux pour lui d'écouter des sanglots ; 
         Et parmi la douceur des plus illustres flammes, 
         Un peu de dureté sied bien aux grandes âmes. 
 
Palmis                          Quoi? Vous pourriez... 
 
Suréna                                                                             Adieu : le trouble où je vous vois 
 1680   Me fait vous craindre plus que je ne crains le roi. 
 

Notes 
 
-Vers 1620, 1650 : «hymen» : «mariage». 
-Vers 1624 : «aux yeux de ma princesse» : Eurydice est présente. 
-Vers 1625 : «notre ardeur» : «notre amour». 
-Vers 1627 : Palmis s’adresse à Eurydice. 
-Vers 1633 : «s’il se peut» : «si c’est possible» - «nœud» : «mariage». 
-Vers 1644-1649 : Suréna évoque ici les dissensions d’Orode avec son frère, et de ses fils entre eux. 
-Vers 1666 : «pas même un garde» : «pas même gardé à vue». 
-Vers 1672 : «qu’une main» : «la main de Mandane». 
-Vers 1673 : «amitié» : «affection». 
 

Commentaire 
 
Corneille sut créer et maintenir le pathétique de cette scène.  
À la question du vers 1626, la réponse est «non» pour le commun des mortels dont Palmis qui est 
très humaine ; mais elle est «oui» pour les grandes âmes. 
Aux vers 1663-1667, on assiste à un fléchissement de Suréna. 
Mais, alors qu’un mot d'acceptation suffirait, que sa sœur, Palmis, le supplie de céder en oubliant sa 
conception héroïque de l'amour pour laisser parler les tendresses de son cœur amoureux, dans les 
vers 1675-1678, il affirme une sévère volonté d’énergie stoïque, une conception de l’incompatibilité de 
l’héroïsme avec l’amour considéré comme une faiblesse, qui détonne par rapport à la sensibilité 
d’amoureux qu’il montre par ailleurs.  
Au-delà du vers 1680, Suréna quitte la scène, et Palmis continue de supplier Eurydice d’intervenir. 
Cruellement déchirée, elle cède enfin. Mais on apprend à l’instant même que Suréna, dès sa sortie du 



 

76 

 

palais, est tombé, percé de flèches. À cette nouvelle, Eurydice s’écroule, expirante, entre les bras de 
sa suivante, tandis que Palmis crie son ardent désir de venger son frère. 
--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 
 
Le 11 décembre 1674, ‘’Suréna’’ fut créé sur la scène du ‘’Théâtre de l'Hôtel de Bourgogne’’. Ses 
extraordinaires qualités passant presque inaperçues, la pièce n’obtint qu’un demi-succès, et céda la 
place, au bout de quelques semaines, à ‘’Iphigénie’’ de Racine. Le seul témoignage que nous avons 
de cette réception est ce fragment d’une lettre de Bayle à un ami, M. Minutoli de Rouen, en date du 
15 du même mois : «On joue à l’Hôtel de Bourgogne une nouvelle pièce de M Corneille l’aîné,  dont 
j’ai oublié le nom, qui fait, à la vérité, du bruit, mais pas eu égard au renom de l’auteur. Aussi dit-on 
que M. Montausier lui dit en raillant : ‘’Monsieur Corneille, j’ai vu le temps que je faisais d’assez bons 
vers ; mais, ma foi, depuis que je suis vieux, je ne fais rien qui vaille. Il faut laisser cela pour les 
jeunes gens.’’» 
Le texte fut très rapidement publié, à Paris, en janvier 1675, avec une préface exceptionnellement 
courte. 
Cette dernière pièce de Corneille, pièce d'une grandeur grave, ce poème grandiose, limpide, épuré, 
éclatant, qui est un hymne au détachement du monde, fut à la fois l'achèvement et le zénith d'une 
œuvre dont nous mesurons mieux aujourd'hui la force et la richesse. On peut estimer qu’elle avait 
pour lui valeur testamentaire, qu’elle était son chant du cygne. 
Elle ne fut plus jouée de son vivant. La Comédie-Française ne la reprit que quatre fois au XVIIe siècle.  
Elle sombra dans l'oubli durant près de trois siècles. 
Mais, à notre époque, elle est considérée comme une des plus belles pièces de Corneille, égalant ses 
grandes tragédies, et même comme l'un des chefs-d'œuvre du théâtre classique français, qui montre 
à quel point, il était resté maître de son art jusqu'au la fin de sa vie. Elle fut à nouveau jouée, mais 
rarement et plus rarement encore étudiée.  
_________________________________________________________________________________ 
 
 

André Durand 
Faites-moi part de vos impressions, de vos questions, de vos suggestions, en cliquant sur : 

 
 

andur@videotron.ca 
 

Peut-être voudrez-vous accéder à l'ensemble du site en cliquant sur :  
 

www.comptoirlitteraire.com 
 

mailto:andur@videotron.ca
http://www.comptoirlitteraire.ca/

