0 A (4%4;«4'/76

www.comptoirlitteraire.com

présente

“Polyeucte”

(1642)
Tragédie en cing actes et en vers
de

Pierre CORNEILLE
On trouveiici :

- Un résumé (p. 2)

- Une analyse (p. 4).
-Les sources (p. 4)
-L’intérét de I'action (p. 5)
-L’intérét littéraire (p. 7)
-L’intérét psychologique (p. 8)
-Les themes de réflexion (p. 12)
-La destinée de I'ceuvre (p. 15)

- Des présentations de passages importants (p. 20) :
-1, 2 (p.20)
-Ill, 2 (p. 22)
-1V, 2 (p. 25)
-1V, 3 (p. 28)
-V, 3 (p. 34).


http://www.comptoirlitteraire.ca/

Acte |

A Méliténe, capitale de I'Arménie, devenue une province de I'empire romain, I'aristocrate arménien
qgu’est Polyeucte, gendre du gouverneur, Félix, a été converti secretement au christianisme par son
ami, Néarque, qui le presse de recevoir immédiatement le baptéme. Mais le néophyte hésite encore.
Marié depuis quinze jours seulement a la Romaine Pauline, il ne veut point la quitter méme un instant,
car celle-ci s'alarme de toutes ses absences ; elle a fait des réves sinistres qui se rapportent a lui.
Cependant, malgré ses supplications, il se décide et, sans lui faire savoir la cause de son dépatrt,
s'échappe, et suit Néarque (scénes 1 et 2).

A la scéne 3, Pauline, restée seule avec sa confidente, Stratonice, lui explique les causes de son
inquiétude. Autrefois, a Rome, elle fut aimée du chevalier Sévere, et I'aimait de retour. Nul, en vérité,
n'était plus digne d'elle, «mais que sert le mérite ou manque la fortune?», et Félix avait refusé cette
union. Le prétendant pauvre partit combattre les Perses, et Pauline a entendu dire qu'il venait de
mourir dans une bataille. Elle dut accompagner son péere dans son gouvernement, et, 1a, elle a dd
épouser Polyeucte ; cependant, son «devoir» s'est transformé en amour. Il reste que cette épouse
aimante est troublée par des songes ou elle retrouve la figure de Sévere ; cette nuit méme, elle a révé
qu’il se dressait devant elle, «la vengeance a la main, I'ceil ardent de colere» ; qu'une assemblée de
chrétiens jetait Polyeucte aux pieds de Séveére, et que Félix lui-méme percait d'un poignard le sein de
son gendre. Depuis ce réve, elle vit dans l'angoisse, et elle attend que de terribles événements se
produisent d'un instant a l'autre.

Félix, affolé, survient ; il apporte une extraordinaire nouvelle : Sévére n'est pas mort ; il est devenu le
favori de l'empereur, Décie ; il arrive a Mélitene, sous prétexte d'y offrir un sacrifice, mais
probablement surtout pour demander la main de Pauline, dont il ignore le mariage. Pauline est
atterrée, car une partie de ses présages se réalise. L'effroi de Félix a d'autres causes : il craint la
colére de Séveére, et il se reproche amérement «de n'avoir point aimé la vertu toute nue». Seule sa
fille peut lui éviter les plus graves ennuis : il faut qu'elle voie Sévere, qu'elle lui parle. Il obtient a
grand-peine son accord.

Acte |

Séveére, l'envoyé de l'empereur qui est tout auréolé de lauriers, se réjouit de retrouver Pauline.
Cependant, son ami, Fabian, détruit aussitét ses espoirs : elle est mariée. «Hélas, elle aime un autre ;
un autre est son époux !», s'écrie Sévere ; mais il ne peut blamer ce choix : Polyeucte est digne de
Pauline, et, avec une admirable générosité, il s'incline sans murmurer ; il ne se reconnait pas le droit
de la blamer et, s'il s'apitoie sur son triste sort, il est décidé a s'effacer. Il ne demande qu'une faveur,
celle de voir pour la derniére fois celle gu'il aime.
L'entrevue entre les deux anciens amants est pleine de franchise et de dignité : tous deux sont les
esclaves de leur devoir, et ils lui resteront soumis. Pauline ne songe pas a dissimuler que, si elle n‘a
épousé Polyeucte que pour ne pas déplaire a son pére, désormais, elle 'aime. Cependant, elle fait
aussi, avec une pudeur touchante, cet aveu a Séveére : «Un je ne sais quel charme encor vers vous
m’emporte.» (ll, 2 vers 505). Quant a lui, s'il ne peut cacher son ardeur, il la réprime ; il promet de ne
pas s'attaquer a Polyeucte.
Celui-ci revient, en compagnie de Néarque, sain et sauf, mais Pauline demeure inquiéete. Elle affirme
sa fidélité : «Adieu, trop vertueux objet, et trop charmant / Adieu, trop malheureux et trop parfait
amant.» (Il, 2, vers 571-572).
A peine a-t-elle quitté la scéne que Polyeucte, qui «sort du baptéme», déclare a Néarque qu'il va se
rendre au temple ou un sacrifice se prépare et qu'il y renversera les idoles. Néarque, pour |'éprouver,
feint de reculer devant cette folle entreprise ; mais, quand il voit Polyeucte décidé a se rendre seul au
sacrifice, il ne cache plus son enthousiasme, et ils s'élancent tous deux vers le temple :
«Allons, cher Polyeucte, allons aux yeux des hommes

Braver l'idolatrie et montrer qui nous sommes :

Puissé-je vous donner I'exemple de souffrir.

Comme vous me donnez celui de vous offrir I» (scéne 6).



Acte Il

Pauline fait part des pressentiments qui ne la quittent pas. Toutefois, elle était loin de s'attendre a la
nouvelle que Stratonice vient lui apporter, haletante : elle lui annonce que son époux est «un traitre,
un scélérat, un lache, un parricide», qui s'est moqué hautement des cérémonies paiennes dans le
temple, car, avant qu'on ait pu le retenir, animé d’'une sainte fureur, il s'est précipité sur les images
des dieux, et les a fracassées. Un tel forfait semble & Stratonice impardonnable ; mais, a sa grande
surprise, Pauline, bouleversée, proclame qu'elle prendra la défense de Polyeucte jusqu'au bout.
(scéne 3).
Elle vient trouver son pere qui n'est pas disposé a la clémence : s'il a jusqu'a présent épargné son
gendre, ou plutét celui qui n'est plus digne de ce «doux nom», ce ne fut que pour I'éprouver. En dépit
des supplications de Pauline, il déclare que Polyeucte doit assister au supplice de Néarque ; s'il faiblit
et abjure, il sera gracié ; sinon, Félix le chatiera comme il le doit, car :
«Quand le crime d'Etat se méle au sacrilége,

Le sang, ni I'amitié n'ont plus de privilege.»
On apprend que Polyeucte n'a pas cédé ; qu’il a regardé le martyre de Néarque d'un ceil froid. Aussi
Albin, confident de Félix, qui a assisté au supplice, tache-t-il de le fléchir. Mais Félix lui répond :

«Je déplore sa perte, et, le voulant sauver,

J'ai la gloire des dieux ensemble a conserver ;

Je redoute leur foudre, et celui de Décie ;

Il y va de ma charge, il y va de ma vie.

Ainsi tantdt pour lui je m'expose au trépas,

Et tantdt je le perds pour ne me perdre pas.

Une telle insolence avoir osé paraitre !

En public ! a ma vue ! Il en mourra, le traitre !» (3, vers 859-866).
Mais, avant de le faire conduire au supplice, il demande qu'on lui améne son gendre.

Acte IV

Polyeucte est dans le palais : il s'épouvante a la pensée qu'il va se trouver en face de Pauline, et
demande qu'on cherche Sévere a qui il a un secret a confier. Puis, dans des «stances», il déclare
demeurer inébranlable dans sa foi ; il proclame son mépris du monde, traite 'empereur de «tigre
altéré de sang», prophétise la victoire pacifique du christianisme, voit en Pauline «un obstacle a [son]
bien.»
Mais elle parait ; elle supplie Polyeucte de faire un geste, au nom de sa «gloire», de sa dignité de
gentilhomme et de gendre du gouverneur, au nom surtout de son amour :

«Vous n'avez point ici d'ennemi que vous-méme.»
Polyeucte n'a qu’un instant de faiblesse ; car il se ressaisit : non seulement il est décidé a ne point
abjurer, mais il se refuse méme a jouer la comédie de I'abjuration. Si Pauline I'aime comme elle le dit,
gu'elle se convertisse et le suive ; sinon qu'elle épouse Sévére auquel, a la scéne 4, il la confie en lui
souhaitant : «Vivez heureuse au monde, et me laissez en paix.» (3, vers 1290). Puis il se retire,
emmené par les gardes.
Polyeucte sorti, Sévere dit étre prét a accepter le legs singulier qu'il lui a fait ; mais Pauline, qui ne
cache pas son trouble, lui réplique : «Je crains de trop entendre,

Et que cette chaleur, qui sent vos premiers feux,

Ne pousse quelque suite indigne de tous deux.

Sévere, connaissez Pauline tout entiére.»
Elle le prie seulement d'intervenir en faveur de son époux. Sévere, toujours généreux, est prét a le
faire : paien fort tiede, il donne toute son estime aux chrétiens, et décide d’user de clémence envers
eux (scéne 5).



Acte V

Nous apprenons que lintervention de Sévere est restée sans résultat ; Félix y a vu un piége pour
éprouver sa fidélité a I'empereur. Malgré Albin, qui tente encore de sauver Polyeucte, il veut que son
gendre se soumette ou périsse.
Cependant, il tente encore de le fléchir (scéne 2). Il feint d’abord de vouloir se convertir, et demande a
son gendre de renoncer au martyre pour assurer le salut de son ame, et sauver la vie de hombreux
chrétiens. La feinte est subtile, mais Polyeucte a tot fait de la percer a jour. Alors Félix le menace, et
Polyeucte reste inébranlable.
Il résiste une fois de plus aux assauts de Pauline (scéne 3) qui, exaltée par 'amour, le poursuit jusque
dans sa prison pour le disputer a la mort et le supplier de vivre. Il fait de nouveau sa profession de foi,
et demande encore a Pauline de marcher avec lui au supplice, affirmant que ce n'est pas au-devant
de la mort qu'il va, mais vers I'éternité, vers «la gloire».
Les scénes 4, 5 et 6 ne sont qu'un épilogue : Polyeucte n'est plus, mais le rayonnement de la grace
chrétienne du martyre opére alors des miracles. Les yeux de Pauline s'ouvrent tout a coup :

«Je vois, je sais, je crois, je suis désabusée ;

De ce bienheureux sang tu me vois baptisée ;

Je suis chrétienne enfin.»
Félix, durement semoncé par Séveére, s'apercoit enfin que ses lachetés ne lui ont servi de rien, et,
dans un élan qui surprend, il embrasse a son tour la foi chrétienne :

«Immolez & vos dieux ces deux nouveaux chrétiens.

Je le suis, elle I'est, suivez votre colere.» (6, vers 1782-1783).
Quant a Sévere, il promet de tenter de fléchir 'empereur, qui est injustement courroucé contre les
chrétiens, et laisse entendre que sa propre conversion est proche.

Analyse

Les sources

Afin que ses lecteurs puissent «déméler la vérité d'avec ses ornements», Corneille prit soin, dans
I'édition de sa piece, de traduire sous le titre d"”’Abrégé du martyre de saint Polyeucte, écrit par
Siméon Métaphraste, et rapporté par Surius”, I'histoire de Polyeucte telle gu'elle avait été rapidement
contée, au Xe siécle, par cet hagiographe byzantin.

En voici la substance : En 250, sous le régne de I'empereur Décius, dans la province d’Arménie, un
aristocrate arménien nommé Polyeucte, sous l'influence de son ami, le chrétien Néarque, décida de
se convertir, regut le baptéme, et voulut mériter le Ciel en brisant les idoles des dieux paiens, ce que
condamnait un édit formel de I'empereur. On l'arréta. Malgré les supplications de son épouse,
Pauline, et de son beau-pere, Félix, le gouverneur de la province, il refusa de faire amende honorable,
et fut conduit au supplice.

Corneille cita également les autres auteurs qu'il avait consultés ; en particulier, le cardinal Baronius,
dont les "Annales de I'Eglise" ne contiennent qu'une mention plus sommaire encore de Polyeucte.

En fait, il ne regut de ses sources que quatre noms et une situation.

L’Histoire nous apprend que, en réalité, Polyeucte n'était qu'un extrémiste religieux, et I'exploit qui lui
valut d'étre conduit au supplice était celui d'un fanatique. A l'occasion de victoires remportées par
I'empereur Décius, des actions de graces avaient été ordonnées dans les temples. Polyeucte, qui
habitait Nicomédie et qui venait de recevoir le baptéme, saisit cette occasion de manifester son zéle.
Au moment ou la foule remplissait le temple, et rendait aux statues des dieux et a celle de I'empereur
les honneurs accoutumés, ce néophyte, qui n'avait qu'a rester chez lui si ces adulations lui
déplaisaient, se méla au peuple et, approchant d'une des statues consacrées, la brisa a coups de
marteau. Amené devant le gouverneur, qui lui voulait du bien et qui le pria doucement de désavouer
I'acte insensé qu'il venait de commettre, il s'y refusa, proclama hautement qu'il était chrétien, qu'il en
ferait encore autant si c'était a refaire et, condamné a mort, mourut avec courage.

4



Bien longtemps apres le martyre de celui qui était devenu saint Polyeucte, au concile d’lllibéris en
305, 'Eglise condamna le scandale iconoclaste.

L’intérét de I'action

Si exceptionnelle que nous paraisse cette tragédie chrétienne qu’est "Polyeucte”, elle n'était pas une
création isolée dans la production dramatique du XVlle siécle, mais s'inscrivait méme dans une
tradition du_théatre religieux, ou figuraient en particulier ces piéces édifiantes que jouaient des
comédiens professionnels et aussi les éléves des colleges jésuites dont celui ou Corneille avait fait
ses études a Rouen ; il s’était donc exercé a des tragédies saintes composées en latin par des
professeurs. En outre, dés 1638, Baro, que connaissait bien Corneille, avait fait représenter un “’Saint
Eustache” sur la scéne de I""Hbtel de Bourgogne”, et, a peu prés en méme temps que “Polyeucte”,
un autre “Saint Eustache” (de Desfontaines) et un “Martyre de sainte Catherine” (de La Serre)
avaient été représentés et publiés. Il y avait méme une mode des tragédies a martyr appréciées du
public durant les années 1630 et 1640.

Cette situation n'explique cependant pas pourquoi, tout ancien éléve des jésuites qu'il était, Corneille
a pu choisir le sujet de "Polyeucte”. L'approbation sans réserve gu'il avait obtenue pour "Cinna" ne le
mettait pas a l'abri d'un retour des contestations, semblables a celles qu'il avait subies lors de la
guerelle du "Cid" et, dans une moindre mesure, lors des discussions concernant le dénouement
d"'Horace".

En fait, il fut poussé par la nature méme de la dramaturgie qu'il avait inventée depuis "Le Cid" : elle
était fondée sur un acte exceptionnel, si exceptionnel qu'il courait toujours le risque d'étre jugé
invraisemblable pour les contemporains, et ce alors méme qu'il était historique. Avec "Cinna", tragédie
politique, il avait trouvé un moyen d'échapper aux critiqgues d'invraisemblance en créant avec Auguste
un héros paien. Et le catholique qu'il était, entrainé par sa constante promotion de I'admiration a faire
accomplir par ses héros des actions toujours plus remarquables, tint & donner, comme successeur a
Auguste, Polyeucte car seul un héros chrétien pouvait montrer plus de magnanimité que le plus
admirable des héros profanes ; seul un saint pouvait avoir un comportement qui serait jugé
invraisemblable chez tout autre homme ; seul un homme animé par la grace divine pouvait accomplir
des actes qui redeviennent vraisemblables sans cesser d'étre extraordinaires. Comme le geste de
clémence d'Auguste, les actions de Polyeucte ressortissent exactement a ce vraisemblable
extraordinaire que préconisaient sans trop y croire les théoriciens, et que Corneille a toujours
poursuivi.

Ce martyr avait eu une épouse, Pauline, personnage auquel il donna beaucoup d’ampleur et de
profondeur._En effet, Pauline et Polyeucte se partagent également le premier acte, pour dessiner tour
a tour devant nous deux courbes analogues, qui les montrent I'un et 'autre occupés a fuir 'objet de
leur «sentiment», la méme conduite qui la rapproche de lui I'éloignant d’elle. Mais la divergence n’est
qu’'apparente, et, ici comme souvent chez Corneille, on constate que ce qui d’abord sépare le couple
héroique est précisément ce qui le réunira par la suite, mais sur un palier supérieur. Le cinquiéme
acte révele une surprenante analogie de structure avec le premier, car, ici également, on a une
premiére partie dominée par la présence de Polyeucte, la seconde étant réservée a Pauline ; et a la
charniére (scéne 3) fut ménagée la méme rencontre rapide entre les deux protagonistes, le méme
mouvement de fuite, ou plutdét d’envol, le coup d’aile de Polyeucte s’arrachant a la tendresse de
Pauline, qui tente de le retenir et ne peut 'empécher de se jeter dans une démarche décisive,
auparavant le baptéme, maintenant le martyre. Mais il y a entre les deux scénes d’envol cette
différence essentielle qui dénonce tout le chemin parcouru : a 'acte premier, Pauline demeurait en
scene, et laissait le héros s’élancer seul vers un Dieu dont elle ignorait tout ; au dernier acte, elle
s’élance a sa suite («Je te suivrai partout, et mourrai si tu meurs», vers 1681), et revient convertie,
c’est-a-dire unie a Polyeucte («Un cceur a l'autre uni jamais ne se retire / Et pour I'en séparer il faut
qu’on le déchire.», vers 1631-1632) ; elle a enfin rejoint celui qui ne cessait de I'entrainer en la quittant
toujours.

Non content de cette exaltation du couple, Corneille créa de toutes piéces le personnage de Sévere,
dont l'arrivée est un événement extérieur imprévu, offrant une tentation de plus contre le détachement

5




chrétien du jeune seigneur arménien en méme temps qu’une obligation pour sa femme, Pauline, de
se surmonter elle-méme. En fin de compte, cette arrivée précipite I'action vers des situations qui
réveélent les caractéres : entrevue déchirante de Sévere et Pauline, puis scéne ou Polyeucte résiste
aux prieres de sa femme. Séveére vient donc compléter une de ces chaines des amours nhon
partagées souvent présentes dans les comédies et parfois dans les tragédies, celle-ci ayant toutefois
I'originalité d’avoir pour objet ultime Dieu, pour lequel I'amour terrestre est mis de coté. Pour faire
mieux accepter sa tragédie religieuse, Corneille rusa en offrant & son public de 'amour humain, de
'amour courtois.

De plus, en génie du dilemme, il orchestra sa tragédie en un réseau de tensions explosives entre
amour divin et amour humain, entre martyre et union terrestre. Le songe de Pauline (I, 3) a la fois
nous éclaire et nous égare sur la suite de I'action. On voit que Félix, le gouverneur, fait face a un
dilemme que I'on peut a juste titre appelé cornélien : soit il condamne I'acte iconoclaste de son gendre
et fait respecter les lois romaines ; soit il fait preuve de clémence et sera puni pour cela, dans la
mesure ou 'empereur a exigé d’étre sévére face aux chrétiens ; et il y a pis : Polyeucte ne regrette
pas son acte et refuse tout compromis. Si au début de la piéce, il est baptisé, sa foi va croissant
durant toute I'ceuvre. C’est bien pour cela que, en voyant mourir Néarque en martyr, il réve de faire de
méme. Détaché des réalités terrestres, il offre sa femme a Sévére et accepte qu’on le mette a mort.
En V, 2, Félix recourt encore a un subterfuge. Mais il ne peut empécher la mort de Polyeucte en
martyr, mort qui permet un miracle : Pauline et Félix se convertissent tous les deux au christianisme,
touchés par la mort de Polyeucte.

Ainsi ballottés entre I'espoir et |a crainte, nous sommes pris par le mouvement dramatique

Techniguement, la piéce présente une exposition simple, engageant l'action dés les premieres scénes
et tracant largement les principaux personnages. Corneille, qui eut le souci de ménager des
rebondissements de I'action et des coups de théatre, eut l'idée de I'arrivée de Séveére qu’on croyait
mort (I, 4). Puis on assiste a un enchainement régulier des scénes qui sont bien amenées et se
déroulent avec une constante alliance du touchant et du sublime, une recherche des ressorts
dramatiques qui remuent les fibres les plus intimes. Tout le mouvement dramatique de la piéce réside
dans les assauts successifs que le héros repousse : tentation de l'instinct de conservation et de la
peur (Félix fait exécuter Néarque sous ses yeux), de I'ambition (IV, 3, vers 1193-1198), du devoir
civique (vers 1199-1214) ; en V, 2, Félix recourt a un subterfuge : il veut étre initié au christianisme ;
son gendre doit donc renoncer au martyre pour assurer le salut d'une autre ame, et, par la conversion
de Félix, sauver la vie de nombreux chrétiens ; la feinte est subtile, mais Polyeucte a t6t fait de la
percer a jour ; contre I'appel divin, une seule tentation I'ébranle vraiment, celle de 'amour humain ; il
doit prier (dans des stances) pour avoir le courage de résister a Pauline ; la brusquerie méme de ses
répliques prouve a quel point il est sensible a son charme et a son appel ; un moment vient ou son
émotion ne peut plus se contenir («Hélas !», vers 1252) ; il tiomphe pourtant, et pour étre tout a fait
sdr que son amour pour Pauline est dépouillé de toute faiblesse humaine et parfaitement compatible
avec I'amour de Dieu, par un supréme effort il veut la confier a Sévére, son rival (1V, 4) ; il déclare :
«Je le ferais encor, si j'avais a le faire.» (vers 1671) comme l'avait déja dit Rodrigue (vers 878)., lui
font faire face a des dilemmes, et I'obligent a choisir. De ces obstacles nait une crise morale
douloureuse et émouvante.

Corneille, qui se félicita a juste titre de «/'ordre» et de «/’enchainement» de sa piéce,

Corneille veilla aussi a se plier encore aux régles de l'unité d’action, de l'unité de temps et de l'unité
de lieu.

Pour la premiére, on peut remarquer que deux intrigues d'abord séparées (d’'une part, I'évolution de
Polyeucte du baptéme au martyre ; d’autre part, la constance de I'amour noble de Pauline pour
Polyeucte (d’abord en lutte contre le devoir ou I'idéal, puis soutien méme et exaltation de ce devoir et
de cet idéal), comme celui de Sévére pour Pauline qui donne lieu a un assaut de générosité et d’esprit
de tolérance, ces passions amoureuses raciniennes opposées au devoir d’Etat cornélien dégageant
une intensité dramatique exceptionnelle) se fondent ensuite de la fagon la plus heureuse.




Corneille indiqua que, dans “Polyeucte”, il avait «vraiment observé l'unité de jour et de lieu». La
premiére est, en effet, parfaitement respectée, au prix de I'acceptation d’'un passage extrémement
rapide de la simple conversion au martyre (évolution bien rendue par le vers 1230 : «Et sortant du
baptéme, il m'envoie a la mort.») ! Quant a la seconde, elle fut maintenue, comme c’était I’habitude a
I'époque, par des récits comme celui de l'action iconoclaste de Polyeucte, ce qui était aussi
soumission a la régle de la bienséance classique.

“Polyeucte” est la tragédie de Corneille dont la construction atteignit le plus haut point de perfection.

L’intérét littéraire

Dans son "Examen de 'Polyeucte", qu’il rédigea en 1660, Corneille définit assez justement le style
de la piéce en le comparant a celui de ses autres tragédies : «Le style n'en est pas si fort, ni si
majestueux que celui de "Cinna" et de "Pompée" ; mais il a quelque chose de plus touchant, résultat
de l'agréable mélange des tendresses de I'amour humain avec la fermeté du divin».
Pour cela, il mit en ceuvre une versification puissante et sévere mais descendant sans effort aux
accents de la tendresse. Certaines tirades manifestement oratoires sont pourtant lyriques par le
sentiment passionné qui les anime d’un bout a l'autre :
-En IV, 2, Polyeucte s’épanche dans des stances ou le monologue, sans interrompre I'action, étant un
moment de suspension qui en marque un tournant décisif, et sans perdre son caractére dialectique,
prend une forme et un élan lyriques car I'émotion du héros devenant trop forte, elle doit s’épanouir
dans des vers, ou, en brisant 'uniformité du rythme tragique fondé sur 'alexandrin, se succédent des
strophes d’alexandrins entre lesquelles s’intercalent des strophes d’octosyllabes (voir plus loin). Ces
«stances», qui sont un des plus beaux morceaux de tout le théatre de Corneille, et une des plus
belles pieces de poésie religieuse de tout le XVlle siécle, sont le sommet de la piéce.
Parfois, le monologue sans perdre son caractere dialectique, prend une forme et un élan lyriques
brisant 'uniformité du rythme tragique : ce sont, quand I'émotion du héros devient trop forte, son
épanouissement dans des stances qui, loin d’interrompre I'action, sont des moments de suspension
qui en marquent le tournant décisif, avec une variété des rythmes et des rimes, des effets de refrain
(«Faut-il punir le pere de Chiméne?») qui permettaient au poéte de rendre avec plus de nuances et
plus d’intensité les sentiments de ses héros dans la crise qu'ils traversent ; ce sont celles dans “La
veuve” (1631), celles dans “Le Cid” de Rodrigue (I, 6) et de I'Infante, celles de Polyeucte (1V, 2),
-En 1V, 3, vers 1273-1291, Polyeucte trouve dans sa foi le courage de résister a Pauline ; les
répligues sont alors hachées, pressées, lapidaires, cette brusquerie méme prouvant a quel point il est
sensible au charme et a I'appel de son épouse ; I'éloquence concise de I'auteur porte le pathétique a
son comble ; un moment vient ou I'émotion de Polyeucte ne peut plus se contenir, mais il tiomphe
pourtant, et pour étre tout a fait sGr que son amour pour Pauline est dépouillé de toute faiblesse
humaine et parfaitement compatible avec I'amour de Dieu, par un supréme effort il veut la confier a
Sévere, son rival (1V, 4).
-En V, 3, Polyeucte proclame sa foi :

«Je n’adore qu’un Dieu, maitre de l'univers,

Sous qui tremblent le ciel, la terre, et les enfers,

Un dieu qui, nous aimant d'une amour infinie,

Voulut mourir pour nous avec ignominie,

Et qui par un effort de cet excés d'amour,

Veut pour nous en victime étre offert chaque jour.» (vers 1657-1662).

A son habitude, Corneille frappa des maximes :

-«<Et le désir s'accroit quand l'effet se recule.» (I, 1, vers 42 qui, toutefois, est resté célébre surtout
parce que c’est un kakemphaton, du fait qu’on peut entendre : «Et le désir s'accroit quand les fesses
reculent», ou bien : «Elle désire sa croix quand les fesses reculent» ; comme il provoqua I'hilarité lors
des premiéres représentations, il fut remplacé par Corneille dans les versions postérieures : «Et le
désir s'accroit lorsque l'effet recule»).



-«Qui n'appréhende rien présume trop de soi.» (I, 6, vers 680).
-«Un ceoeur a l'autre uni jamais ne se retire ; | Et pour I'en séparer il faut qu’on le déchire.» (V, 3, vers
1631-1632).

I ménagea de fortes antitheses :
-«Aujourd’hui dans le tréne, et demain dans la boue» (vers 1188).
-«Vivez avec Sévere, ou mourez avec moi.» (vers 1609).

Il trouva de puissantes métaphores :

-L’empereur est un «Tigre altéré de sang» (vers 1125).

-Pauline dit & son pére que, pour lui, Polyeucte est une «seconde hostie» (vers 1720), ce qui
s’explique par le sens étymologique du mot qui est «victimen».

On retient aussi la netteté de I'aveu de Pauline en V, 5 : «Je vois, je sais, je crois, je suis désabusée.»
(vers 1727).

L’intérét psychologique

Corneille construisit une intrigue qui lie étroitement quatre personnages principaux.
Examinons-les ici selon un ordre progressif.

FEélix : Corneille lui a donné une dignité supérieure a celle qu’il avait dans I'Histoire, faisant de lui un
proconsul, gouverneur de I’Arménie. Mais la scéne V, 1 montre un «vieux courtisan» qui se croit
rompu au jeu de dupes et aux trahisons de la Cour, alors qu'il n’est qu’'un demi-habile qui s’avére
totalement trompé. Il est ridicule, Corneille se montrant d’ailleurs dur, plein de mépris pour lui. Pour le
peindre, il retrouva sa veine comique, le dessinant avec un réalisme qui le rapprocha de Moliere, lui
prétant des mots de comédie au point que, avec lui, la tragédie se détend un moment, et que nous
retrouvons l'atmosphére de la réalité quotidienne, I'humanité banale et méme grotesque.

Gouverneur et pére, il fait tous ses efforts pour maintenir la séparation entre le public et le privé,
devant maintenir I'ordre face a ce qui le dépasse et I'ébranle, appliquant les instructions, sachant qu’il
dépend d’'une part, des Romains, et, d’autre part, de Polyeucte et de son influence sur le pays,
I'Arménien soulignant d’ailleurs 'ambivalence de cette position : «Et qu’a titre d’esclave il commande
en ces lieux» (vers 1138). C’est un étre faible, un fantoche, un fonctionnaire timoré, qui a peur d'étre
blamé et révoqué par l'autorité supérieure ; qui parait égaré dans cet univers héroique, car il ne
comprend rien au drame de la grandeur d'ame qui se joue autour de lui, enfermé qu'il est dans un
égoisme mesquin : «Que je suis malheureux !» dit-il @ son confident, qui répond : «Tout le monde
vous plaint» (vers 1005). Il a sans doute de bons sentiments, et, lorsqu'il lui vient «un penser indigne,
bas et lache» (vers 1049), il s'efforce de le repousser. Mais c'est en vain. Il calcule, il hésite ; il ne sait
ce qu'il doit faire et regrette ce qu'il a fait, par exemple en consentant au mariage de Pauline avec
Polyeucte ; combien d'ennuis lui seraient maintenant épargnés ! Cependant, il aime sincérement son
gendre, vivant donc lui aussi un déchirement tragique, mais qu'’il tente d’esquiver par des manceuvres
machiavéliennes : il envoie sa fille tacher de le fléchir, puis il s’entretient avec lui sans témoins ;
lorsqu’il voit que la sédition gagne, il envisage une exécution secréte de Polyeucte (vers 1080), seul
moyen d’éviter que ne se déchaine «la fureur de cette populace» (vers 1078). Si Polyeucte a
éventuellement fait preuve d’exces de zéle, Félix est symétriquement dans I'excés de la prudence.

On peut le comparer a Auguste (dans “Cinna”) pour constater qu’il n’en est qu’une caricature : il voit
le probleme, mais il ne peut le dépasser.

Sévere : Ce chevalier romain, qui est caractérisé comme le «valeureux Sévere» (vers 305), a tous les
traits du héros. S'il arrive a Méliténe en favori de 'empereur Décie et en défenseur de I'orthodoxie
romaine, il fait preuve d’'une grande magnanimité, se servant de son pouvoir et de son immense
faveur pour limiter la tyrannie dont il se délie au nom d’un intérét supérieur de I'Etat en méme temps



que d’'une vertu susceptible de devenir chrétienne. Il rend donc possible a nouveau une séparation
entre obéissance politique et foi intime :
«J’approuve cependant que chacun ait ses dieux,
Qu’il les serve & sa mode, et sans peur de la peine» (vers 1798-1799).

De plus, il est 'ancien amoureux de Pauline. Or, si son confident, Fabien, lui indique: «Vous
trouverez dans Rome assez d’autres maitresses» (I, 1, vers 390 - on avait déja lu dans “Le Cid” :
«Nous n'avons gu'un honneur, il est tant de maitresses !», vers 1058), il ne cesse pas de l'aimer.
Mais, parce qu’elle le lui demande, en personnage cornélien typique, il renonce a elle pour rester
digne d’elle (I, 2, et IV, 6). Surtout, finalement, il décide de tout faire pour sauver Polyeucte (IV, 6).
Avec lui, si I'honneur ne triomphe pas de I'amour, il le contraint & se dépasser, a renoncer a ses
aspirations immédiates pour survivre dans son essence méme.

Pauline :
Elle et Sévére se sont aimés, et elle sent qu’elle aime encore celui auquel elle dut renoncer pour
plutdt épouser Polyeucte, celui dont elle chérit la mémoire en le croyant mort. Elle indiqgue a sa
suivante : «Je I'aimai, Stratonice : il le méritait bien» (vers 184).
Nouvelle mariée, elle n'aime pas Polyeucte. Or Sévére réapparait (I, 2) ; mais sa conscience, son
honnéteté absolue, la protégent d’une passion coupable ; et elle lui fait savoir son attachement tout a
la fois a son époux et a lui : «Oui, je I'aime, seigneur, et n'en fais point d'excuse ;

Que tout autre que moi vous flatte et vous abuse,

Pauline a I'ame noble, et parle & coeur ouvert :

Le bruit de votre mort n'est point ce qui vous perd.

Si le ciel en mon choix et mis mon hyménée,

A vos seules vertus je me serais donnée,

Et toute la rigueur de votre premier sort

Contre votre mérite eQt fait un vain effort.

Je découvrais en vous d'assez illustres marques

Pour vous préférer méme aux plus heureux monarques ;

Mais puisque mon devoir m'imposait d'autres lois,

De quelgue amant pour moi que mon pere e(t fait choix,

Quand a ce grand pouvoir que la valeur vous donne

Vous auriez ajouté I'éclat d'une couronne,

Quand je vous aurais vu, quand je l'aurais hat,

J'en aurais soupiré, mais j'aurais obéi,

Et sur mes passions ma raison souveraine

EQt blamé mes soupirs et dissipé ma haine.» (vers 461-478)
Si elle avoue a Sévere : «Un je ne sais quel charme encor vers vous m'emporte.» (vers 505), pouvant
se permettre cet aveu parce qu'elle est sire de ne point faiblir, elle ne lui laisse cependant aucun
espoir.
En effet, sa raison ayant assuré sa soumission a la volonté d'un pére, elle a épousé Polyeucte,
indiquant : «Ma raison, il est vrai, dompte mes sentiments,

Mais quelque autorité que sur eux elle ait prise,

Elle n'y regne pas, elle les tyrannise.» (vers 500-502).
Sa raison ne peut pas lui faire aimer d'amour son mari, pour qui elle éprouve pourtant estime et
affection. Or il se convertit, et cela pourrait lui permettre de se dissocier de lui. Mais son héroisme
religieux I'attire, et elle se met a 'admirer. L’amour, s’attachant toujours au mérite supérieur, se
déplace et elle passe de I'amour de Sévere, brillant chevalier, a celui de Polyeucte, prince soumis et
effacé, car désormais sa conversion et son martyre font palir les qualités humaines de Séveére.
Cependant, si elle se tourne finalement vers son époux, ce n’est pas par un calcul raisonné qui lui
démontrerait que le mérite du chevalier chrétien est supérieur a celui du chevalier romain ; qu'un saint
est plus avancé dans la voie de la perfection, par conséquent plus digne d'amour, qu'un soldat
héroique ; c’est parce que son a&me noble et passionnée a la révélation bouleversante de la grandeur
de Polyeucte qu'elle avait ignorée jusque-la. Grandeur d'autant plus attirante peut-étre qu'elle est

9



mystérieuse, qu’elle est d'un autre ordre. Cette paienne devine, sans la comprendre, I'éminente
dignité du chrétien marqué par la gréce. Et elle s'attache a Polyeucte & mesure que celui-ci semble lui
échapper davantage : c'est la justement le drame de son amour.

Le souci de sa «gloire» (vers 1344) intervient aussi, car, dés qu'elle apprend que Polyeucte est
chrétien, elle ne saurait I'abandonner alors que tous le renient et I'accablent ; elle ne saurait le trahir
au moment supréme, flt-ce lorsqu'il la confie a Sévére. Ce geste méme de Polyeucte, qui est pourtant
une insulte a sa «gloire» (vers 1585, 1592 et suivants), achéve de la conquérir. Elle sait bien qu'il
I'aime encore, et elle a conscience du sens sublime que prend alors ce renoncement sans exemple !
Elle s'éléve donc de I'amour de Sévere a I'amour de Polyeucte par une démarche parallele a celle de
Polyeucte, qui cesse de I'aimer charnellement pour mieux I'aimer en ce Dieu des chrétiens auquel, en
le suppliant (V, 2), elle s’efforce de le disputer désespérément (IV, 3, et V, 3), en tentant, en vain, de
faire appel au sentiment des devoirs que I'honneur et 'amour devraient lui imposer ; il reste inflexible,
et en vient a considérer «xcomme un obstacle a son bien» cette épouse qui se révolte lorsqu'il lui parle
de devenir chrétienne.

Ainsi, Corneille, en se montrant ici encore un grand poéte de I'amour, sut opposer deux passions
nobles, la plus noble I‘emportant, mais sans humilier sa rivale, dans un combat déchirant mais
généreux et loyal ou les adversaires se ressemblent plus qu’ils ne s’opposent.

Polyeucte
Corneille organisa sa tragédie autour de ce personnage et de la valeur qu’incarne celui qui est

véritablement un héros cornélien qui, en effet, ne vise qu’a faire éclater sa gloire aux yeux de tous, qui
affirme : «périssant glorieux, je périrai content» (vers 1410) ; qui, comme Rodrigue, déclare : «Je le
ferais encor, si j'avais a le faire.» (vers 1671) ; qui, a la soumission au roi, a substitué celle a ce roi
sublimé qu’est Dieu (on peut d’ailleurs considérer que c’est parce que le roi lui fait défaut qu'il choisit
Dieu) ; qui provoque, a la fin de la piece, 'émulation d’autres personnages auxquels il a montré
comment atteindre vraiment la gloire. C’est un Alidor (dans “La Place Royale”) qui appellerait Dieu sa
liberté.

D'entrée de jeu, le seigneur arménien, que Corneille a, en fait, pétri de «vertu» romaine, sait que sa
place est parmi les «plus grands coeurs» (I, 1).

Par son baptéme, s’accomplit en lui le miracle de la grace sans qu'il perde le sentiment de sa
grandeur, de sa «gloire». Il décide de travailler douloureusement a réaliser en lui un dépouillement
total au profit de Dieu auquel il offre sa vie et tout son bonheur terrestre.

Désormais s’impose a lui son devoir de chrétien, son amour de Dieu dont il dit : «Dieu ne veut point
d'un cceur ou le monde domine» (I, 1, vers 66) ; pour satisfaire au devoir du chrétien, il lui faut faire a
Dieu le sacrifice de toutes les affections terrestres, des «honteux attachements de la chair et du
monde» (IV, 2, vers 1107). Il doit donc lutter contre son amour pour Pauline, en se plaignant : «ll faut
combattre un ennemi que j’aime» (vers 357). L'idéal qui le guide est I'accomplissement le plus haut
pour un chrétien : la sainteté et le martyre, et son éminente dignité tient a ce que cet idéal, sans étre
inhumain ni surhumain, est cependant plus qu'humain ; bien au-dela du devoir, la «gloire» rejoint ici la
«grace».

Tout le mouvement dramatique de la piece réside dans les cas de conscience que le héros a a
résoudre douloureusement, dans les choix moraux fondamentaux qu’il doit faire, dans I'opposition
irréductible qu’il doit affronter entre deux points de vue (une option affective ou amoureuse contre une
option morale ou religieuse, une impossible conciliation entre I'honneur et le bonheur) ; il est soumis a
des dilemmes dont nait une crise morale douloureuse et émouvante. On le voit repousser des assauts
successifs : tentation de l'instinct de conservation et de la peur (Félix fait exécuter Néarque sous
yeux), de I'ambition (IV, 3, vers 1173-1198), du devoir civique (vers 1199-1214) ; en V, 2, Félix recourt
a un subterfuge : il veut étre initié au christianisme ; son gendre doit donc renoncer au martyre pour
assurer le salut d'une autre ame, et, par la conversion de Félix, sauver la vie de nombreux chrétiens ;
la feinte est subtile, mais Polyeucte a t6t fait de la percer a jour.

10



Contre l'appel divin, une seule tentation I'ébranle vraiment, celle de 'amour humain. La femme aimée,
source de désir, rivale en séduction pour 'amoureux de Dieu, est une menace d’autant plus grande
gu’elle serait la seule susceptible de faire vaciller la conviction fanatique.

En 1V, 2, il s’épanche dans des stances ou :

-il veut se détacher des «flatteuses voluptés» terrestres ;

-il célébre la puissance de Dieu ;

-il montre la faiblesse de ce «tigre altéré de sang» qu’est 'empereur ;

-il aspire aux «saintes douceurs du Ciel» ;

-il oppose le «feu divin» a l'attrait de Pauline, veut cesser de I'aimer charnellement afin de mieux
I'aimer en Dieu ; veut se fortifier dans son zéle avant d'affronter les larmes de celle qui va venir le
retrouver dans sa prison.

En 1V, 3 (voir plus loin), que Charles Péguy appela «la grande scene d’intercession» de Polyeucte
pour Pauline, cette scene ou elle vient le rejoindre dans sa cellule pour le persuader de renoncer a sa
foi ; ou elle le supplie ; ou elle s’efforce de le disputer désespérément ; si la brusquerie méme de ses
répliqgues prouve a quel point il est sensible a son charme et a son appel ; si un moment vient ou son
émotion ne peut plus se contenir («Hélas !», vers 1252) ; finalement, il reste inflexible, inébranlable
dans sa foi, en venant & considérer «comme un obstacle a [son] bien» cette épouse qu'il aime
«beaucoup moins que [son] Dieu, mais bien plus que [lui]-méme» (vers 1279-1280) ; il se montre tout
a fait sGr que son amour pour Pauline est dépouillé de toute faiblesse humaine et parfaitement
compatible avec I'amour de Dieu.

Puis, par un supréme effort, il veut la confier a Sévere, son rival (1V, 4).

En V, 3, Pauline tente encore d’éveiller en lui un reste d’amour pour elle, et pour la vie ici-bas. Mais,
qguoique profondément épris de son épouse, étant dans une lutte tendue et extréme contre une
tentation permanente et constamment renouvelée, il demeure sourd a ses avances, restant enfermé
dans son délire, voulant le délaissement de soi au profit de Dieu, préférant le martyre, la mort pieuse
a 'amour, se sacrifiant pour la foi chrétienne qui I'anime.

Or, par la-méme, il convertit celle qu’il aime, car, dans cet ultime dialogue avec elle, épreuve dont un
personnage moins vigoureux serait sorti, soit vaincu par I'attachement au monde, soit décidément
aigri contre tout ce qui évoque les affections terrestres, il découvre sa véritable vocation
d'intercesseur. Par une transmission des mérites surnaturels, sa grandeur d'ame s’est communiquée
a ceux qui I'entourent, qu’il hausse a son niveau, le martyr obtenant, a la fin de la piéce, la conversion
de Pauline et de Félix, son bourreau, et, a travers lui, de fagon prophétique, de I'empire tout entier.
Ainsi, il n'accede au surhumain que pour avoir parcouru le champ entier des possibilités offertes au
simple niveau des affections et des exigences humaines.

On le voit cheminer sur la voie de la sainteté, et, trés rapidement, par un véritable basculement,
souhaiter, par le sacrifice de soi, obtenir la gloire du Ciel et la palme du martyr. Son ami, Néarque, lui
demande : «Vous voulez donc mourir?», et il lui rétorque : «Vous aimez donc a vivre?» (vers 673).
Corneille s’interrogea sur les motivations qui poussent ce jeune prince, non seulement devenu
inaccessible a la raison de ses congénéres, mais, du jour au lendemain, tout a fait extrémiste. Comme
il lui fait dire : «J'ai de I'ambition, mais plus noble et plus belle :

Cette grandeur périt, j'en veux une immortelle,

Un bonheur assuré, sans mesure et sans fin,

Au-dessus de I'envie, au-dessus du destin.

Est-ce trop I'acheter que d'une triste vie

Qui tantdt, qui soudain me peut étre ravie,

Qui ne me fait jouir que d'un instant qui fuit.» (vers 1191-1198),
on peut se demander si, dans cette quéte de gloire éternelle, il n’y pas une part de vanité ; si la
religion ne serait pas pour lui un pilier plus sir que I'évanescence d’'un amour temporaire ; si son
action ne reléve pas moins de 'action de la grace que de celle de sa volonté.
On peut surtout se demander ce qui est arrivé a cet homme doux dont la premiére intention était de
vivre en chrétien caché, de renoncer au témoignage et par la au salut de son peuple, pour qu'il
devienne le fer de lance d’un prosélytisme suicidaire, s’en prenant soudain a la croyance polythéiste

11



de 'empire romain dont il brise les idoles, au temple, & coups de masse, choisissant pour cela le jour
ou cette action doit étre le plus dangereuse et le plus scandaleuse. Le sacrilege public est cet acte ou
se conjuguent courage et zéle : Polyeucte est donc un héros en méme temps qu’il est un rebelle, ne
regrettant pas son acte et refusant tout compromis. Nous éprouvons pour le martyr non pas de la
pitié, mais de l'admiration.

Polyeucte est donc un héros cornélien dont la force et la constance dans sa foi sont dignes
d’admiration ; dont la «générosité» se sublime en une sainteté qui puise dans I'’héroisme de Rodrigue
et d’Horace mais le dépasse dans un mouvement d’arrachement pathétique car, si son adieu aux
délices du monde est douloureu, il est guidé par un idéal qui est I'accomplissement le plus haut pour
un chrétien : le martyre. Son éminente dignité tient a ce que cet idéal, sans étre inhumain ni
surhumain, est cependant plus gu’humain. Bien au-delad du devoir, la «gloire» rejoint ici la «grace»,
comme en atteste cet échange :

Pauline : «Ou le conduisez-vous?» - Félix : «A la mort !» - Polyeucte : «A la gloire I» (V, 3, vers 1679).

Corneille opposa a la grandeur romaine la grandeur chrétienne, au héros paien (Sévére) le martyr
(Polyeucte). Alors qu’il aurait pu se contenter de répondre aux attentes de son époque avec un héros
catholique conformiste, il choisit la difficulté en mettant en scéne un jeune héros qui, non seulement
aspire a la sainteté, mais brave le pouvoir, conteste violemment l'ordre politique, I'entiére et
inconditionnelle soumission & la raison d’Etat, et remet en question toute sa société romaine en
méprisant sa religion, cette célébration de I'héroisme individuel étant osée au moment ou les
théoriciens de I'absolutisme affirmaient que I'individu ne compte pas.

“Polyeucte” est, avec “Horace”, la seule tragédie de Corneille dont on puisse dire que le devoir y
triomphe réellement de la passion. Mais “Polyeucte” alla plus loin que les piéces précédentes dans la
transformation de I'éthique amoureuse en I'inscrivant dans un ordre non plus politique mais religieux.

Les themes de réflexion

Si “Polyeucte” est, de facon évidente, une tragédie religieuse, c’est aussi une tragédie politique.

La tragédie politigue expose la_conduite de I'empire romain_avec les territoires conquis, dont cette
Arménie, qui est appelée «province» mais était devenue une sorte de protectorat. Albin avertit Félix
que le peuple arménien «ne peut voir passer par la rigueur des lois / Sa derniére espérance et le sang
de ses rois» (vers 1071-1072). Dailleurs, Félix, en prudent politique, a choisi Polyeucte comme
gendre «pour s’en faire en ces lieux un ferme et sar appui» (vers 252). Le Romain Séveére reconnait :
«Polyeucte a du nom, et sort du sang des rois» (vers 420). Ce dernier descendant des souverains
arméniens pourrait Iégitimement prétendre a un tréne, et régner si la force des armes romaines n’avait
pas imposé une domination qui fait de lui un sujet de I'empire, montrant son engagement actif au
service de I'Etat romain, engagement qui est d’autant plus sincére qu'il s'accompagne de son amour
pour Pauline et d’un trés grand respect pour Félix.
Or, parlant de son baptéme, il déclare :
«je le préfére aux grandeurs d'un empire,
Comme le bien supréme et le seul ou j'aspire.» (I, 1, vers 49-50).
On pourrait alors se demander si son adhésion au christianisme n’est pas, pour lui, une fagon
détournée de se rebeller contre Rome qui, en effet, étend sa tyrannie a la religion, persécutant les
chrétiens alors qu'ils ne sont, de 'aveu méme de Stratonice (dont le rble, outre celui de confidente,
est celui d’'une représentante de 'opinion populaire) qui leur est pourtant hostile, coupables d’aucun
crime politique ; au début, en dépit de sa défiance envers les chrétiens, elle fait la part des choses :
«Leur secte est insensée, impie, et sacrilege,
Et dans son sacrifice use de sortilege ;
Mais sa fureur ne va qu'a briser nos autels :
Elle n'en veut qu'aux dieux, et non pas aux mortels.

12



Quelque sévérité que sur eux on déploie,

lls souffrent sans murmure, et meurent avec joie ;

Et depuis qu'on les traite en criminels d'Etat,

On ne peut les charger d'aucun assassinat.» (I, 4, vers 257-264) ;
elle condamne donc leur religion, mais reconnait qu’ils ne troublent pas 'ordre public par des crimes
fanatiques ; elle considére qu'’ils sont victimes d’'une persécution injuste.
Le baptéme qu’a recu Polyeucte ne change rien en fait a cette déférence sans servilité ni crainte qu’il
a envers le pouvoir romain. Il se soumet a l'ordre politique tant que n’apparait pas de contradiction
entre cet ordre et l'ordre religieux, suivant en cela l'attitude de nombreux chrétiens aux lle et llle
siécles.
Le conflit apparait quand le pouvoir impérial exige sa soumission publique aux dieux de son
polythéisme (1, 5 - rien n’est dit de ce qui devait étre le polythéisme des Arméniens !), le conduisant a
publier sa foi en son Dieu et a proclamer son mépris des dieux paiens :

«Et ce n'est pas un dieu comme vos dieux frivoles,

Insensibles et sourds, impuissants, mutilés,

De bois, de marbre, ou d'or, comme vous les voulez :

C'est le dieu des chrétiens, c'est le mien, c'est le votre ;

Et la terre et le ciel n'en connaissent point d'autre.» (vers 1216-1220).
En conséquence, Félix lui ordonne de sacrifier publiquement aux dieux romains, rompant ainsi ce
fragile équilibre par lequel le domaine de la foi était séparé de I'obéissance politique. Mais Polyeucte,
invité a se rendre au temple, y va pour renverser les idoles, devenant ainsi fauteur de troubles,
séditieux aux yeux des Romains et de la partie paienne de son peuple.
On constate que, aprés ce bris public des idoles, le jugement de Stratonice est devenu tout a fait
différent : elle déverse sur Polyeucte un «torrent d’injures», dénonce le crime politique et le crime
religieux qu’il a commis, et raconte le discours qu’il a fait au peuple (lll, 2 - voir plus loin) en montrant
le danger de cette éloquence religieuse publique ; dailleurs, le résultat ne s’est pas fait attendre :
I'action et le discours de Polyeucte ont provoqué «la fuite et les clameurs d’un peuple mutiné» (vers
860), 'ambiguité de ce dernier mot laissant entrevoir la possibilité que son sacrifice ait été aussi un
acte politigue commis en tant que descendant d'une dynastie détrbnée se rebellant contre
'envahisseur. Et la mention de «la fureur de cette populace» (vers 1078) semble bien la montrer
visiblement «retournée» depuis I'arrestation de Polyeucte, selon la versatilité habituelle d’une foule qui
pourrait se ranger autour de son souverain Iégitime au mépris de la domination de Rome.

D’autre part, comme, a la fin, avec la conversion de Félix et la prise de position de Séveére, se profile
I'acceptation par les Romains d’'une croyance autre que celle en leur polythéisme, on peut penser que
Corneille ait pu y voir une image de I'acceptation qui s’était faite en France ou, pour en finir avec les
guerres de religion, pour assurer la paix civile, I'Etat avait, par 'édit de Nantes (1598), reconnu le droit
de culte des protestants qui, toutefois, devaient se plier a I'obéissance politique.

Et on peut ajouter que I'opposition des Arméniens a la puissance colonisatrice qu’était 'empire romain
correspondait, au XVlle siécle, en France, a 'opposition de certains bourgeois au pouvoir du roi par
leur volonté d’étre plus chrétiens que lui sur la question justement de la grace divine par leur adhésion
au jansénisme. Voila qui nous conduit au second theme de réflexion.

* k%

La tragédie religieuse expose le probleme de la grace divine, une faveur ou une aide décisive, qui
serait un don gratuit que Dieu fait a I'étre humain, et par lequel ce dernier accéderait a la paix, a la joie
et au salut. Cette grace divine, on ne pourrait I'exiger ; elle ne se demanderait pas ; elle ne
s’obtiendrait ni par la priere, ni par les pensées, ni par les raisonnements, ni par les actions, ni par les
bonnes ceuvres ; elle ne se mériterait pas ; on ne devrait pas non plus I'attendre passivement. Elle se
dévoilerait ; elle se reconnaitrait ; elle se constaterait plutét qu’elle ne se chercherait ; elle se vivrait,
tout simplement. Elle serait disponible a tout un chacun ; mais de nombreux «voiles» pourraient
empécher de la voir : si nous avions en permanence l'impression d’étre la cause de nos propres
actions ; si nous nous attachions a nos pensées en en faisant des certitudes ; si nous cultivions des

13




illusions dues a notre «ego» ; si nous refusions de reconnaitre 'omniprésence de Dieu en nous-
méme comme en toute chose. Autrement dit, la grace serait la conscience de notre juste place dans
le monde ou nous serions les enfants de Dieu ; ou les choses ne peuvent étre que ce qu’elles sont ;
ol nous ne pouvons étre que ce que nous sommes. A ce titre, la grace, qui serait le constat éclairé
que nous ferions partie du projet divin, serait directement liée a la foi.

Ce probléme se posait a I'époque avec une particuliére acuité car avait paru en 1640 le livre de
I'évéque néerlandais Cornelius Jansen rédigé en latin, intitulé “Augustinus seu doctrina Sancti
Augustini de humanae naturae sanitate, aegritudine, medicina adversus Pelagianos et Massilienses”,
qui reprenait la doctrine d'Augustin d'Hippone (saint Augustin) sur la grace divine congue comme
n’étant accordée qu'aux étres humains prédestinés a en bénéficier, ce qui était nier aux autres la
possibilité d’obtenir le salut. Le mouvement né de cet ouvrage et qu’on allait appeler le jansénisme
s’opposait donc a la conception des jésuites qui, elle, s’appuyait, au contraire, sur 'ouvrage de Luis
Molina, “De liberi arbitrii cum gratiae donis, divina praescientia, praedestinatione et reprobatione
concordia” (1588), qui affirmait que I'étre humain est libre d'influencer la grace divine par sa volonté.

Le titre de cet ouvrage était justifié, car la grace poserait la question du libre-arbitre :

-D’une part, pour les uns, la grace semblerait indiquer que le libre-arbitre n’existe pas ; que chacun
serait soumis au destin et a la volonté divine ; que nul ne pourrait commettre le mal volontairement ;
gue, par conséquent, tous les péchés seraient pardonnés (ce serait I'ignorance qui expliquerait les
mauvais comportements : «Pardonnez-leur, car ils ne savent pas ce qu'ils font»).

-D’autre part, pour les autres, I'étre humain serait libre de s’ouvrir ou non a la grace de Dieu ; a lui
d’accomplir le chemin, a lui de faire I'effort de voir et de cultiver cette grace.

“Polyeucte” ayant été écrit en 1641, la controverse sur la grace éclatait donc a peine ; il était alors
difficile a un théologien d’y voir clair, a plus forte raison a un laic ; et la condamnation papale n’allait
étre publiée en France qu’au cours des années 1642 et 1643. Cependant, Corneille, qui avait été un

éleve des jésuites et était sensible a ces préoccupations, sut, avec “Polyeucte”, piéce ou, honorant la
foi religieuse et le sacrifice de soi, il renoua avec la tradition des anciens mystéres, traiter de la
question de la grace en lui donnant un traitement théatral original, prendre position dans cette
controverse théologique en suivant la doctrine catholique et en inclinant parfois vers le molinisme.

S'il fit dire a Néarque parlant de Dieu :
«ll est toujours tout juste et tout bon, mais sa grace
Ne descend pas toujours avec méme efficace.» (vers 29-30),
ce qui pourrait paraitre janséniste ; si le méme Néarque estime que, chez lui, «cette méme grace» est
«diminuée, Et par mille péchés sans cesse exténuée» (vers 697-698), Polyeucte I'aurait recue du fait
de son baptéme et, chez lui, elle n'aurait été affaiblie par «aucun crime» (vers 694). De ce fait, lui
aussi parlant de Dieu, déclare : «J’attends tout de sa grace» (vers 681). Et la suite de la piéce est tout
a fait conforme a la doctrine catholique, Polyeucte faisant savoir : «Ce Dieu touche les cceurs lorsque
moins on y pense» (vers 1276). C'est la grace divine qui le ferait ensuite aller jusqu’a détruire les
idoles du polythéisme des Romains. De plus, elle s’étend a Pauline, permettant aux époux sublimes
de se réunir, de s'unir & jamais dans I'amour divin. Elle s’étend méme a Félix et & Sévere qui affirment
étre préts a embrasser la foi chrétienne. Ainsi Pauline convertie précise son action en elle :
«Ce n'est point ma douleur que par la je fais voir ;
C'est la grace qui parle, et non le désespoir.» (vers 1741-1742).
Polyeucte, Pauline et Sévére ne restent éloignés les uns des autres par les malentendus de I'amour
et de la foi que jusqu'au moment ou une commune grace, acquise par les mérites des martyrs, les
rend participants du méme univers. Non que tout cela aille de soi, et tout de suite. Il a fallu a
Polyeucte bien des renoncements successifs avant la découverte de cette cohérence du monde qui
permet d'accéder aux plans supérieurs sans renoncer pour autant aux valeurs de la simple humanité.

14



Cependant, méme s’il n’a pas sacrifié la vie d’autrui puis la sienne, cette destruction violente des
idoles du polythéisme des Romains, effectuée si rapidement par un si nouveau prosélyte, ne manque
pas d’étonner et d’alerter, surtout, a notre époque qui voit se déchainer un fanatisme religieux en
particulier chez de jeunes gens qui seraient soudainement «radicalisés» et qui, dans un désir
d'excés, un désir de mort, se découvrent eux-mémes capables, pour exercer la terreur, d’actes
effrayants qui, en fait, les alienent beaucoup plus qu’ils ne les libérent.

Il faut admettre que toutes les radicalités religieuses ne se valent pas. La prétendue radicalité du
fanatique, qui ne va pas aux racines d’un probléme, conduit a I'exercice d’'une violence aveugle qui ne
fait que détruire ; c’est méme plutdt une contre-violence dans le sens ou le terrorisme est parfois la
derniere arme dans les mains du faible. La radicalité spirituelle, celle qui conduit & entreprendre un
profond voyage intérieur pour parvenir au délaissement des plaisirs du bas-monde, éléve et polit
'ame humaine.

Si Polyeucte fait preuve, essentiellement, d’'un zéle téméraire interdit par 'Eglise, la tragédie est
I'antithése des délires de nos contemporains. La piéce de Corneille, ou I'on voit des luttes magnifiques
entre le désir amoureux et le désir du martyre, entre le go(t de la vie et I'attraction de la mort, peut
nous aider a nous approcher de cette passion religieuse qui nous angoisse autant qu’elle nous
fascine.

Corneille fit, d'une histoire somme toute banale de martyr, un des chefs-d'ceuvre du théatre francais.

La destinée de I'ceuvre

Si 'on en croit Fontenelle, quand Corneille eut achevé la rédaction de “Polyeucte”, il alla en donner
lecture aux habitués de I'H6tel de Rambouillet. Les amis de la marquise formaient alors comme le
tribunal du bon go(t, et Corneille tenait beaucoup a avoir I'approbation de ce cénacle. La piéce «y fut
applaudie autant que le demandaient la bienséance et la grande réputation que l'auteur avait déja ;
mais, quelques jours apres, M. de Voiture vint trouver M. Corneille et prit des tours fort délicats pour
lui dire que “Polyeucte” n’avait pas réussi comme il pensait, que surtout le christianisme avait
extrémement déplu. Corneille, alarmé, voulut retirer la piece d’entre les main des comédiens qui
I'apprenaient ; mais enfin il leur la laissa sur la parole d’'un d’entre eux.»

On peut croire que les choses aient pu se passer ainsi, car les délicats pouvaient étre étonnés qu’il ait
fait une ceuvre d'art séduisante a partir d'un sujet chrétien, et le mélange audacieux du sacré et du
profane qu’avait osé le dramaturge ne pouvait rencontrer chez eux qu’un accueil réservé. De surcroit,
comme on s’intéressa plus a I'histoire «galante» des amours rompues de Pauline et de Sévere qu’au
drame et au martyre de Polyeucte, on s’étonna qu’un héros de tragédie puisse ne pas étre amoureux.
En conclusion, on engageait Corneille a ne pas faire représenter “Polyeucte”.

Il passa outre, et la piéce fut représentée sur la scéne du “Théatre du Marais” dans les premiers mois
de 1643. La premiére représentation fut un triomphe comme lui-méme, si mesuré pourtant dans ses
appréciations, le déclara dans son "Examen de Polyeucte" («le succes a été tres heureux»). L’abbé
de Villiers, dans son “Entretien sur les tragédies de ce temps”, nous apprit «que les comédiens
gagnérent plus d’argent a “Polyeucte” qu’a quelque autre tragédie.» En fait, la piece obtint un succes
moins éclatant que celui obtenu par les précédentes, ce qui s’explique par 'audace de mettre en
scéne un grand chrétien. Et le public avait mal compris (et cela allait durer jusqu'au XVllle siecle) le
projet de Corneille : & cet halluciné de gloire qu'est Polyeucte, il préféra le couple Pauline-Séveére,
s'intéressant avant tout a l'intrigue amoureuse et au drame purement humain, sans voir que I'histoire
des amours de Pauline et de Séveére, aussi touchante et délicate que celles des bergers de la
pastorale contemporaine, est en fait inséparable de I'histoire de Polyeucte dont I'héroisme serait
inconsistant s'il ne s'inscrivait au cceur de I'histoire d'amour.

Si les critiques littéraires ne purent qu'approuver la nouvelle tragédie de Corneille, les dévots furent
scandalisés de voir une tragédie sainte jouée par des comédiens professionnels sur une scene
profane ; pour eux, le compromis révé par Corneille entre I'esthétique du plaisir et la morale
chrétienne (compromis qui permet d'imaginer qu'on puisse faire une ceuvre d'art séduisante a partir

15




d'un sujet chrétien) était inacceptable, surtout lorsque l'intrigue osait méler amour humain et amour
divin. Pour des chrétiens fervents, I'exhibition de leurs pensées secrétes les plus profondes paraissait
inconvenante ; pour les chrétiens d’habitude, la pieéce suggérait trop d’idées moroses ou pénibles
qgu’ils n'avaient pas coutume de trouver au théatre. Godeau, académicien et évéque de Grasse, fit
remarquer que I'Eglise avait toujours blamé des excés comme ceux de Polyeucte qui entrainaient
nécessairement des représailles. Sa qualité de «tragédie chrétienne» explique que la piéce allait étre
la moins jouée des grandes tragédies de Corneille.

En octobre 1643, le texte fut édité sous le titre de "Polyeucte, martyr, tragédie chrétienne", avec une
dédicace a la reine régente, Anne d'Autriche.

En 1660, dans son ‘’Second discours”, Corneille évoqua sa piéce, en indiquant : «L'exclusion des
personnages tout a fait vertueux qui tombent dans le malheur bannit les martyrs de notre théatre.
Polyeucte y a réussi contre cette maxime.»

Le 8 ao(t 1680 au college d'Harcourt, Marc-Antoine Charpentier fit jouer la musique d'un ballet dansé
entre les actes d'une représentation de “Polyeucte” en latin : “Le combat de I'amour divin et de
I"amour profane”.

En 1732, Voltaire, dans I”Epitre dédicatoire” de “Zaire” (piéce qu'on a pu qualifier d «anti-
Polyeucte»), pour justifier la présence de I'amour chez des personnages chrétiens, prit le «grand
Corneille» et son “Polyeucte” comme garants : «Je suis trés persuadé que bien en prit au grand
Corneille de ne s’étre pas borné dans son “Polyeucte” a faire casser les statues de Jupiter par les
néophytes.» Mais il décocha aussi cette épigramme :
«De Polyeucte la belle ame

Aurait faiblement attendri

Et les vers chrétiens qu’il déclame

Seraient tombés dans le décri,

N’edt été 'amour de sa femme

Pour ce paien son favori,

Qui méritait bien mieux sa flamme

Que son bon dévot de mari.»
Et, en 1764, dans larticle "Fanatisme” de son ‘“Dictionnaire philosophique”, il se fit encore plus
sarcastique : «Polyeucte, qui va au temple, dans un jour de solennité, renverser et casser les statues
et les ornements, est un fanatique moins horrible que Diaz, mais non moins sot.»
Tout le XVllle siécle fut de I'avis du philosophe.

En 1799, dans son “Lycée ou Cours de littérature ancienne et moderne”, La Harpe écrivit . «On
reproche au dénouement de “Polyeucte” la double conversion de Pauline et de Félix. La premiere ne
me parait pas répréhensible : c'est un miracle, il est vrai, mais il est conforme aux idées religieuses
établies dans la piece. La seconde est, en effet, vicieuse pour plusieurs raisons ; d'abord, parce qu'un
moyen aussi extraordinaire qu'un miracle peut passer une fois, mais ne doit pas étre répété ; ensuite,
parce que l'intérét du christianisme étant mélé a celui de la tragédie, il est convenable qu'une femme
aussi vertueuse que Pauline se fasse chrétienne, mais non pas que Dieu fasse un second miracle en
faveur d'un homme aussi méprisable que Félix.»

La Révolution exerca sa censure sur la piéce.
Ensuite, elle fut de nouveau jouée, en particulier par Talma en 1802.

En 1837, dans son “Port-Royal” (livre |, chapitre 6), le critigue Sainte-Beuve cita “Polyeucte” sur
plusieurs pages en affirmant : «Corneille est de Port-Royal par “Polyeucte"».

16



En 1838, Gaetano Donizetti fit représenter, sur un livret de Salvadore Cammarano, un opéra en
quatre actes intitulé “Poliuto”, globalement fidéle a la tragédie de Corneille ; il fut interdit par la
censure royale napolitaine, mais transposé en francgais par Eugene Scribe sous le titre “Les martyrs”
et créé dans cette version a I'Opéra de Paris. La version italienne fut finalement créée a Naples au
“Teatro San Carlo” apres la mort du compositeur, et est restée dans le répertoire en Italie.

En 1840, la grande Rachel fit ses débuts a la Comédie-Francaise dans le réle de Pauline auquel elle
donnait un accent de ferveur incomparable ; qu’elle jouait encore, aprés s’y étre montrée soixante
fois, la veille du jour ou elle disparut de la scéne ; elle fut, dit-on, la premiére comédienne a
représenter le personnage non en amoureuse mais en néophyte chrétienne.

Le 7 octobre 1878, Charles Gounod présenta, au “Palais Garnier”, un opéra intitulé “Polyeucte” sur
un livret de Jules Barbier et Michel Carré ; le compositeur espérait exprimer «les pouvoirs inconnus et
irrésistibles que le christianisme a répandus parmi les hommes» ; mais l'ceuvre connut un échec,
n'‘ayant eu que 29 représentations, et il en fut profondément affecté.

En 1884, puis en 1906, a la Comédie-Francaise, le grand comédien Mounet-Sully s’illustra dans
“Polyeucte”.

En 1890, dans “Impressions de théétre”, Jules Lemaitre nota : «“Polyeucte” est, de toutes les piéces
de Corneille, celle qui a gagné le plus a vieillir.»

En 1892, Paul Dukas fit jouer une “Ouverture” qu’il avait composée pour la piece de Corneille.

Charles Péguy porta un grand intérét a “Polyeucte” : Aprés avoir été un militant socialiste libertaire,
anticlérical, puis dreyfusard au cours de ses études, a partir de 1908, il se rapprocha du catholicisme,
et le noyau central de son ceuvre montre une profonde foi chrétienne qui ne se satisfaisait pas des
conventions sociales de son époque. Il en vint a défendre la thése de lI'accomplissement du
dreyfusisme et du socialisme dans le christianisme qui étancha sa soif de justice. Pensant qu’il n’était
pas un converti, puisque la conversion suppose une rupture, il voyait dans son évolution un
accomplissement vécu dans la continuité et dans la fidélité a soi, avec de «secrétes anticipations»,
une «sourde préparation» et un achévement. Il estimait que Dieu lui avait confié un réle ; que son
sacrifice serait son combat perpétuel contre le monde moderne, menant son apostolat dans sa revue,
“Les cahiers de la quinzaine”. Or il fut sensible a la conversion de Polyeucte, et cela se manifesta par
différentes actions :

- En 1908, il voulut lancer une souscription pour une édition de “Polyeucte” dont le texte aurait été
établi par lui-méme a partir «du texte de Corneille», a la virgule pres.

- En 1910, il publia “Victor-Marie, comte Hugo”, un grand essai de critique littéraire et de méditation
sur les conditions d’'une communication véritable ou :

-il procéda au classique paralléle entre Corneille et Racine ;

-il se proposa de schématiser la série des piéces de Corneille selon le principe de la figuration
entre les événements et les héros;

-il étudia en particulier “Polyeucte” pour montrer que ce procédé de figuration s’y retrouve a
tous les niveaux et qu’il est a I'ceuvre dans les rimes de la tragédie ; pour analysa la piéce sur les
plans dramaturgique et énonciatif ; pour théoriser «lintercession», en faire un «mécanisme»
d’énonciation qui «élargit» le plan en montant des «degrés» jusqu’a la culmination en 1V, 3 (voir plus
loin), ou tous les plans sont «ramassés» dans I'union entre terre et Ciel. Il écrivit : «Tous les vers de
l'intercession que nous avons marques, que nous avons retenus dans “Polyeucte”, qui annoncent, qui
introduisent, qui représentent, qui manifestent, qui déclarent, qui proclament publiquement, qui
définissent pour ainsi dire techniquement lintervention, lintercession des saints ; intercession
générale des saints pour les pécheurs ; application pour ainsi dire, intercessions particulieres de
Néarque pour Polyeucte et de Polyeucte pour Félix et de Néarque et Polyeucte ensemble pour
Pauline et les autres qui ne font qu’introduire, que présenter, quand méme ils sont aprés, cette grande

17




priere de Polyeucte pour Pauline en présence de Pauline qui est déja proprement une grande priere
d’intercession. C’est une des plus grandes beautés de “Polyeucte” que cette figuration constante,
partout présente, qui élargit, qui agrandit encore, si possible, qui pénétre perpétuellement, qui
déborde incessamment le texte. La figuration, qui est un des mécanismes essentiels du sacré, est
perpétuellement présente dans cette tragédie sacrée, elle en est aussi un des mécanismes
essentiels.» Il fit de "Polyeucte” le «couronnement» dramaturgique de la série “Le Cid”- "Horace” -
“Cinna” - "Polyeucte”, considérant que cette piéce porte a leur perfection les vertus des héros, par la
grace ; que la sainteté, en rapport de figuration avec I'héroisme, n’y est nullement désincarnée, qu'au
contraire, elle n'a de sens qu’issue de ses racines charnelles. Il porta ce jugement: «La grandeur
méme et la floraison et I'éclat de la tragédie sacrée dans “Polyeucte” nous masque non pas
seulement la grandeur et la floraison et 'humanité, mais presque jusqu’a I'existence de la tragédie
profane qui est dessous.» ; il trouva a Polyeucte deux faces: celle du briseur d’idoles et celle du
martyr pleinement humain ; il le mit sur le méme plan que Jeanne ou saint Louis, le fit accéder au
statut de modéle véritablement imitable, de compagnon d’une vie, le qualifia de véritable saint ; il fut
fasciné par la puissance de la parole de Polyeucte, interlocuteur de Dieu comme CEdipe 'a été, les
deux héros réalisant une expérience comparable. Par ailleurs, il considéra que le texte de la piéce
baigne dans le surnaturel, qu’on y sent «la respiration méme du Ciel» ; il affirma : «Je ne crois pas
qu'’il y ait une ceuvre au monde qui [...], autant que “Polyeucte”, soit le paradis, nous donne le climat
du paradis, nous rende la respiration méme du ciel.» La piéce recoupant sa méditation sur la
conversion de I'empire romain, il voyait celui-ci comme «(pré)figurant le monde chrétien».

-En 1914, il publia “Note conjointe sur M. Descartes et la philosophie cartésienne”, ou il nota au sujet
de “Polyeucte” : «L’éternel s’élévera de toute sa hauteur au-dessus du temporel et ce n'est pas le
temporel qui aura baissé.» - «ll faut qu’'une sainteté vienne de la terre, monte de la terre. Il faut que la
sainteté s’arrache de la terre laborieusement, douloureusement, saintement. Autrement non
seulement elle n'est pas humaine, mais elle n’est pas chrétienne.» Il décrivit I'affrontement entre
Polyeucte et Sévére, du monde chrétien face au monde paien, pour montrer combien lui-méme était
éloigné de la bataille contre I'impérialisme prussien. Il porta un jugement mélant chaleur et gravité :
«Voila 'éclatante et unique beauté de “Polyeucte” : ce magnifique dévétement du saint, du martyr et
de Dieu méme : nul manteau de vertu, de nos maigres vertus, [...] de nos fausses vertus. Nul
manteau magique. Les tenants de la bonne cause ne regoivent nul armement frauduleux. Il est si rare
gue les tenants de la bonne cause ne regoivent pas une merveilleuse armure, c'est-a-dire une armure
frauduleuse ; c'est-a-dire il est si rare que les tenants de la bonne cause n'aient pas peur.»

En 1939, dans son roman, ‘“Les sept couleurs”, Robert Brasillach placa des vers de la piece de
Corneille en épigraphe de chaque chapitre, et le héros, Patrice, a l'instar de Sévére, s'engage dans
I'armée aprés une déception amoureuse, avant de revenir bien des années plus tard a Paris ou se
trouve sa premiére amante.

Or, la méme année, le poéte catholique Paul Claudel, un tenant de «la bonne cause» mais qui fit
toujours preuve d’injustice et de mauvaise foi a I'égard des ceuvres de Corneille, dans une lettre a
Brasillach, qualifia Polyeucte de «bravache», d’«espéce d’énergumeéne» qui «se rue au baptéme, puis
a des actions ostentatoires que I’Eglise a toujours condamnées». Et, en novembre 1939, dans
“Journal”, il se moqua de la piece : «Ce n'est nullement un chef-d’ceuvre, oh la Ia, il s'en faut de
beaucoup. Mais enfin c'est intéressant et l'action est bien menée, en dépit de toutes les
invraisemblances, par un praticien qui sait son métier. Le style en dépit du sujet et de [quelques]
passages assez fiers (bien peu) est d'une invraisemblable platitude et d'un bourgeoisisme cocasse.
[...] Les personnages (sauf Félix) sont psychologiquement inexistants. [...] Le seul personnage
vraiment vivant est Félix ; il est impayable ; c'est un bourgeois de Labiche.»

En 1960, a la “Comédie-Francaise”, la piece fut mise en scéne par Jean Marchat, et ce spectacle fit
I'objet d'une captation télévisée le 31 mars 1961, dans une réalisation d'Alain Boudet.

18



En 1962, au “Théatre du Vieux-Colombier”, la piéce fut mise en scéne par Bernard Jenny, avec Giani
Esposito.

En 1969, a la “Comédie-Francaise”, la piéce fut mise en scéne par Michel Bernardy.

En 1972, Bernard Dort, dans “’Corneille dramaturge”, porta ce jugement : «Polyeucte reste le héros
que nous avons essayé de définir. Mais, a la gloire du roi, il a substitué celle de Dieu : la seule
possible dans un monde ou le roi est subordonné & Rome. Toujours md par le méme mouvement
sacrificiel, Polyeucte ne cherche qu’a s’imposer : imposer son moi, son nom, aux dépens méme de sa
vie. Il ne vise qu’a faire éclater sa gloire aux yeux de tous : celle de Dieu, mais aussi la sienne propre.
La destruction des faux dieux, le martyre sont pour lui autant d’épreuves qu'il traverse pour en
ressortir plus resplendissant, autant de gestes qui le manifestent, autant de moments ou il se montre.
Cette fois, il N’y a plus de terme, plus de réconciliation possibles : “J’ai de I'ambition, mais plus noble
et plus belle : / Cette grandeur périt, j’en veux une immortelle.” (IV, 3). Dieu n’est pas, pour Polyeucte,
le Dieu chrétien, ce Dieu qui s’est fait homme. Son Dieu, ce n’est qu’un roi, mais sublimé : un Auguste
infini. Une pure image de gloire. Le répondant absolu de la gloire de Polyeucte. Une idole de gloire a
laquelle il n’est que de se sacrifier pour participer a la gloire. (p. 61-64).

En 1987, a la “Comédie-Francaise”, la piece fut mise en scéne par Jorge Lavelli qui, du fait de la
derniére scene, ol Sévére annonce qu'il va intercéder auprés de I'empereur pour que cessent les
persécutions des chrétiens, considéra que I'ceuvre est sous-tendue par un «esprit de tolérance»,
conviction pour le moins discutable qui le conduisit a imaginer un final singulier : alors que les
bourreaux viennent d’entrainer Polyeucte au supplice, Sévére survient et s’adresse au public pour lui
dire : «Conquérons la liberté. Acceptons toutes les croyances» ; et tous les personnages, y compris le
défunt Néarque accompagnés du choeur de reprendre : «Accueillons la beauté, la justice et 'amour.»

En 1996, "Polyeucte” fut publié dans “Folio” (Gallimard) avec cette présentation : «Animé par son
fanatisme religieux, que choisira Polyeucte? Entre Sévére triomphant et Polyeucte condamné, a qui
Pauline confiera-t-elle son coeur? Avec “Polyeucte”, Corneille questionne la croyance et le
prosélytisme. La relation a Dieu nécessite-t-elle fortement un retrait du monde? L'’intense lutte
psychologique qui étreint 'lhomme de foi reste d’'une brllante actualité.» Et, dans sa préface, Patrick
Dandrey qualifia la piece de «tragédie de la christianisation de I'empire», mettant en scene ce
«préalable providentiel et nécessaire a la Iégitimation en Dieu de tous les pouvoirs a venir, prélude a
l'instauration progressive de dynasties monarchiques fondées sur le droit divin.»

Le 20 octobre 2010, le Polonais Zygmund Krause présenta a Varsovie “Polieukt”, un opéra en cinq
tableaux sur un livret d’Alicja Choinska et Jorge Lavelli ou il fut fait mention de I'homosexualité de
Polyeucte, qui aurait eu une relation avec Néarque. L’'opéra fut donné en France pour la premiére fois
au Capitole de Toulouse en novembre 2011.

En 2016, au “Théatre des Abbesses”, a Paris, la piéce fut mise en scéne par Brigitte Jaques-
Wajeman qui, de cette ceuvre réputée édifiante, pour en faire resurgir toute la terrifiante modernité,
activa paradoxalement les ferments subversifs en la montant a rebours, en surlignant I'aveuglement
des fanatiques convertis.

En 2017, a “La Cartoucherie”, le metteur en scéne Ulysse Di Gregorio pensa que, «derriére les
apparences de I'excés et du fanatisme, Polyeucte, ce “sacrilege impie”, incarne par sa révolte des
vertus morales qui peuvent placer notre époque sSous un jour critique» ; que «notre siécle a lui aussi
ses idoles familieres qu'une police morale a dressées pour le culte, et devant lesquelles on se
prosterne avec I'aveuglement de I'habitude».

Si “Polyeucte” était encore étudié en classes dans les années 1970, la piéce a subi les conséquences
du double recul du christianisme et de I'enseignement du latin.

19



Présentation de passages importants

I, 2

Avant d'étre mariée a Polyeucte, Pauline avait aimé un jeune et pauvre chevalier romain, Sévere, que
son pére ne voulut pas lui donner pour époux. Or voici que Sévére, qui s’est couvert de gloire au
service de I'empereur et est devenu son favori, arrive en Arménie pour retrouver Pauline et I'épouser ;
son désespoir est grand lorsqu'il apprend gu'elle n'est plus libre.

Pauline : Oui, je I'aime, Seigneur, et n'en fais point d'excuse ;

Que tout autre que moi vous flatte et vous abuse,
Pauline a I'ame noble, et parle & coeur ouvert :
Le bruit de votre mort n'est point ce qui vous perd.

465 Si le ciel en mon choix et mis mon hyménée,
A vos seules vertus je me serais donnée,
Et toute la rigueur de votre premier sort
Contre votre mérite e(t fait un vain effort.
Je découvrais en vous d'assez illustres margques

470 Pour vous préférer méme aux plus heureux monarques ;
Mais puisque mon devoir m'imposait d'autres lois,
De quelgue amant pour moi que mon pére e(t fait choix,
Quand a ce grand pouvoir que la valeur vous donne
Vous auriez ajouté I'éclat d'une couronne,

475 Quand je vous aurais vu, quand je l'aurais hat,
J'en aurais soupiré, mais j'aurais obéi,
Et sur mes passions ma raison souveraine
EQt blamé mes soupirs et dissipé ma haine.

Séveére : Que vous étes heureuse, et qu'un peu de soupirs
480 Fait un aisé reméde a tous vos déplaisirs !
Ainsi de vos désirs toujours reine absolue,
Les plus grands changements vous trouvent résolue ;
De la plus forte ardeur vous portez vos esprits
Jusqu'a l'indifférence et peut-étre au mépris ;
485 Et votre fermeté fait succéder sans peine
La faveur au dédain, et I'amour a la haine.
Qu'un peu de votre humeur ou de votre vertu
Soulagerait les maux de ce cceur abattu !
Un soupir, une larme a regret épandue
490 M'aurait déja guéri de vous avoir perdue ;
Ma raison pourrait tout sur I'amour affaibli,
Et de l'indifférence irait jusqu'a I'oubli ;
Et mon feu désormais se réglant sur le votre,
Je me tiendrais heureux entre les bras d'une autre.
495 O trop aimable objet, qui m'avez trop charmé,
Est-ce la comme on aime, et m'avez-vous aimé?

Pauline : Je vous l'ai trop fait voir, seigneur ; et si mon ame
Pouvait bien étouffer les restes de sa flamme,
Dieux, que j'éviterais de rigoureux tourments !

20



500

505

510

515

520

530

Pauline :

535

540

Ma raison, il est vrai, dompte mes sentiments ;
Mais quelque autorité que sur eux elle ait prise,
Elle n'y regne pas, elle les tyrannise ;

Et quoique le dehors soit sans émation,

Le dedans n'est que trouble et que sédition.

Un je ne sais quel charme encore vers vous m'emporte ;

Votre mérite est grand, si ma raison est forte :

Je le vois encore tel qu'il alluma mes feux,
D'autant plus puissamment solliciter mes voeux,
Qu'il est environné de puissance et de gloire,
Qu'en tous lieux aprés vous il traine la victoire,
Que j'en sais mieux le prix, et qu'il n'a point dégu
Le généreux espoir que j'en avais congu.

Mais ce méme devoir qui le vainquit dans Rome,
Et qui me range ici dessous les lois d'un homme,
Repousse encore si bien |'effort de tant d'appas,
Qu'il déchire mon ame et ne I'ébranle pas.

C'est cette vertu méme, a nos désirs cruelle,

Que vous louiez alors en blasphémant contre elle :
Plaignez-vous-en encore ; mais louez sa rigueur,
Qui triomphe a la fois de vous et de mon coeur ;

Et voyez qu'un devoir moins ferme et moins sincére
N'aurait pas mérité I'amour du grand Sévere.

Ah ! Madame, excusez une aveugle douleur,

Qui ne connait plus rien que I'excés du malheur :
Je nommais inconstance, et prenais pour un crime
De ce juste devoir I'effort le plus sublime.

De grace, montrez moins a mes sens désolés

La grandeur de ma perte et ce que vous valez ;

Et cachant par pitié cette vertu si rare,

Qui redouble mes feux lorsqu'elle nous sépare,
Faites voir des défauts qui puissent a leur tour
Affaiblir ma douleur avec mon amour.

Hélas ! Cette vertu, quoique enfin invincible,

Ne laisse que trop voir une ame trop sensible.
Ces pleurs en sont témoins, et ces laches soupirs
Qu'arrachent de nos feux les cruels souvenirs :
Trop rigoureux effets d'une aimable présence
Contre qui mon devoir a trop peu de défense !
Mais si vous estimez ce vertueux devoir,
Conservez-m'en la gloire, et cessez de me voir.
Epargnez-moi des pleurs qui coulent & ma honte ;
Epargnez-moi des feux qu'a regret je surmonte ;
Enfin épargnez-moi ces tristes entretiens,

Qui ne font qu'irriter vos tourments et les miens.

Notes

-Vers 465 : «<hyménée» : «mariage».
-Vers 493, 507, 530, 536, 542 : «feu» : «ardeur amoureuse».

21



-Vers 495 : «objet» : du sens général du mot qui désigne toute chose vue, il en était venu a désigner
spécialement une femme.

-Vers 498 : «flamme» : «ardeur amoureuse».

-Vers 504 : «sédition» : «révolte».

-Vers 512 : «généreux» : «noble».

-Vers 515 : «appas» : par ce pluriel ancien étaient désignés les attraits d’'une femme.

Commentaire

Derriére I'expression hyperbolique du sentiment amoureux propre a la préciosité du temps se lit une
véritable souffrance.

Pauline se révele ici comme une héroine cornélienne typique, qui use bien des termes-clés du
langage héroique.

1, 2

Pauline : 765 Eh bien ! Ma Stratonice,
Comment s'est terminé ce pompeux sacrifice?
Ces rivaux généreux au temple se sont vus?

Stratonice : Ah ! Pauline !
Pauline : Mes veeux ont-ils été dégus?
J'en vois sur ton visage une mauvaise marque.
770 Se sont-ils querellés?
Stratonice : Polyeucte, Néarque,

Les chrétiens...

Pauline : Parle donc : les chrétiens...
Stratonice : Je ne puis.
Pauline : Tu prépares mon ame a d'étranges ennuis.
Stratonice : Vous n'en sauriez avoir une plus juste cause.
Pauline : L'ont-ils assassiné?
Stratonice : Ce serait peu de chose.

775 Tout votre songe est vrai, Polyeucte n'est plus...
Pauline : Il est mort !
Stratonice : Non, il vit ; mais, 6 pleurs superflus !

Ce courage si grand, cette ame si divine,

N'est plus digne du jour, ni digne de Pauline.

Ce n'est plus cet époux si charmant a vos yeux ;
780 C'est I'ennemi commun de I'Etat et des dieux,

Un méchant, un infame, un rebelle, un perfide,

Un traitre, un scélérat, un lache, un parricide,

Une peste exécrable a tous les gens de bien,

22



Pauline :

Stratonice :

Pauline :

Stratonice :

Pauline :

Stratonice :

Pauline :

Stratonice :

Pauline :

Stratonice :

Pauline :

Stratonice :

Pauline :

785

790

795

800

805

810

815

820

Un sacrilege impie : en un mot, un chrétien.
Ce mot aurait suffi sans ce torrent d'injures.
Ces titres aux chrétiens sont-ce des impostures?

Il est ce que tu dis, s'il embrasse leur foi ;
Mais il est mon époux, et tu parles a moi.

Ne considérez plus que le dieu qu'il adore.
Je l'aimai par devoir : ce devoir dure encore.

Il vous donne a présent sujet de le hair :
Qui trahit tous nos dieux aurait pu vous trahir.

Je I'aimerais encore, quand il m'aurait trahie ;

Et si de tant d'amour tu peux étre ébahie,

Apprends que mon devoir ne dépend point du sien :
Qu'il y manque, s'il veut ; je dois faire le mien.

Quoi? S'il aimait ailleurs, serais-je dispensée

A suivre, a son exemple, une ardeur insensée?
Quelque chrétien qu'il soit, je n'en ai point d'horreur ;
Je chéris sa personne, et je hais son erreur.

Mais quel ressentiment en témoigne mon pére?

Une secrete rage, un exces de colere,
Malgré qui toutefois un reste d'amitié
Montre pour Polyeucte encore quelque pitié.
Il ne veut point sur lui faire agir sa justice,
Que du traitre Néargue il n'ait vu le supplice.

Quoi? Néarque en est donc?

Néarque I'a séduit :
De leur vieille amitié c'est la I'indigne fruit.
Ce perfide tantét, en dépit de lui-méme,
L'arrachant de vos bras, le trainait au baptéme.
Voila ce grand secret et si mystérieux
Que n'en pouvait tirer votre amour curieux.

Tu me blamais alors d'étre trop importune.
Je ne prévoyais pas une telle infortune.

Avant qu'abandonner mon &me a mes douleurs,

Il me faut essayer la force de mes pleurs :

En qualité de femme ou de fille, j'espére

Qu'ils vaincront un époux, ou fléchiront un pere.
Que si sur I'un et l'autre ils manquent de pouvoir,

Je ne prendrai conseil que de mon désespoir.
Apprends-moi cependant ce qu'ils ont fait au temple.

23



Stratonice : C'est une impiété qui n'eut jamais d'exemple ;
Je ne puis y penser sans frémir a l'instant,
Et crains de faire un crime en vous la racontant.
825 Apprenez en deux mots leur brutale insolence.
Le prétre avait a peine obtenu du silence,
Et devers l'orient assuré son aspect,
Qu'ils ont fait éclater leur manque de respect.
A chaque occasion de la cérémonie,
830 A l'envi l'un et l'autre étalait sa manie,
Des mystéres sacrés hautement se moquait,
Et traitait de mépris les dieux qu'on invoquait.
Tout le peuple en murmure, et Félix s'en offense ;
Mais tous deux s'emportant a plus d'irrévérence :
835 "Quoi?” lui dit Polyeucte en élevant sa voix,
Adorez-vous des dieux ou de pierre ou de bois?"
Ici dispensez-moi du récit des blasphémes
Qu'ils ont vomis tous deux contre Jupiter méme.
L'adultere et I'inceste en étaient les plus doux.
840 “Oyez, dit-il ensuite, oyez, peuple, oyez tous.
Le dieu de Polyeucte et celui de Néarque
De la terre et du ciel est I'absolu monarque,
Seul étre indépendant, seul maitre du destin,
Seul principe éternel, et souveraine fin.
845 C'est ce dieu des chrétiens qu'il faut gu'on remercie
Des victoires qu'il donne a I'empereur Décie ;
Lui seul tient en sa main le succés des combats ;
Il le veut élever, il le peut mettre a bas ;
Sa bonté, son pouvoir, sa justice est immense ;
850 C'est lui seul qui punit, lui seul qui récompense.
Vous adorez en vain des monstres impuissants.”
Se jetant & ces mots sur le vin et I'encens,
Aprés en avoir mis les saints vases par terre,
Sans crainte de Félix, sans crainte du tonnerre,
855 D'une fureur pareille ils courent a l'autel.
Cieux ! A-t-on vu jamais, a-t-on rien vu de tel?
Du plus puissant des dieux nous voyons la statue
Par une main impie a leurs pieds abattue,
Les mystéres troublés, le temple profané,
860 La fuite et les clameurs d'un peuple mutiné,
Qui craint d'étre accablé sous le courroux céleste.
Félix... Mais le voici qui vous dira le reste.

Pauline : Que son visage est sombre et plein d'émotion !
Qu'il montre de tristesse et d'indignation !

Notes

-Vers 767 : «généreux» : «nobles ».

-Vers 773 : «ennuis» : «tourments».

-Vers 775 : «songe» : en |, 3, Pauline a raconté avoir vu en réve le sort malheureux qui menagait
Polyeucte.

-Vers 783 : «peste» : «personne nuisible, funeste, pernicieuse».

-Vers 784 : «sacrilege» : «personne qui a commis un sacrilége».

24



-Vers 803 : I'expression est confuse.

-Vers 812 : «votre amour curieux» : «la curiosité que vous inspirait votre amour».

-Vers 813 : allusion a I'entretien que Pauline et Stratonice eurenten |, 3.

-Vers 825 : «en deux mots» : mention presque comique aprés tant d’atermoiements !

-Vers 827 . «devers» : «vers» - «l’'orient» : la religion romaine avait été influencée par les religions

orientales.

-Vers 837 : comiguement encore, Stratonice prétend ici étre réservée apres avoir déversé un «torrent

d’injures» (vers 785).
-Vers 838 : «Jupiter» :

vivants s'y trouvant ; il est aussi le maitre des autres dieux.

-Vers 840 : «Oyez» : cet impératif du verbe «oui» était déja un archaisme au XVlle siécle.
-Vers 844 : «souveraine finx» :

par nature».

le Zeus des Grecs, qui gouverne la terre et le ciel, ainsi que tous les étres

«seul terme auquel un étre ou une chose tend ou va instinctivement ou

-Vers 846 : «Décie» : francisation du nom latin Décius.

-Vers 847 : «succes» : «issue qu’elle soit bonne ou mauvaise».

-Vers 855 : «tonnerre» : par lequel Jupiter manifesterait sa colére.

-Vers 859 : «mysteres» : «pratiques religieuses réservées a des initiés».
-Vers 860 : «mutiné» : 'objet de 'émeute il n’est pas clair.

Commentaire

La révélation des faits est habilement et presque comiquement retardée.
Le récit (qui, selon les exigences du théatre du temps, obvie a la représentation des faits) a l'intérét
de nous faire entrevoir les pratiques religieuses des Romains.
On admire la fidélité dont fait montre Pauline.

Comme Rodrigue, Polyeucte a ses stances :

v, 2

Les stances de Polyeucte

il doit se fortifier dans son zéle avant d'affronter les

larmes de Pauline, venue le retrouver dans sa prison ; la générosité cornélienne se sublime ici en
sainteté héroique.

1105

1110

1115

Source délicieuse, en miseres féconde,

Que voulez-vous de moi, flatteuses voluptés?
Honteux attachements de la chair et du monde,
Que ne me quittez-vous, quand je vous ai quittés?
Allez, honneurs, plaisirs, qui me livrez la guerre :

Toute votre félicité,
Sujette a l'instabilité,
En moins de rien tombe par terre ;
Et comme elle a I'éclat du verre,
Elle en a la fragilité.

Ainsi n'espérez pas qu'aprés vous je soupire :
Vous étalez en vain vos charmes impuissants ;
Vous me montrez en vain par tout ce vaste empire
Les ennemis de Dieu pompeux et florissants.

Il étale & son tour des revers équitables

25



1120 Par qui les grands sont confondus ;
Et les glaives qu'il tient pendus
Sur les plus fortunés coupables
Sont d'autant plus inévitables,
Que leurs coups sont moins attendus.

1125 Tigre altéré de sang, Décie impitoyable,
Ce Dieu t'a trop longtemps abandonné les siens ;
De ton heureux destin vois la suite effroyable :
Le Scythe va venger la Perse et les chrétiens ;
Encore un peu plus outre, et ton heure est venue ;

1130 Rien ne t'en saurait garantir ;
Et la foudre qui va partir,
Toute préte a crever la nue,
Ne peut plus étre retenue
Par l'attente du repentir.

1135 Que cependant Félix m'immole a ta colére ;
Qu'un rival plus puissant éblouisse ses yeux ;
Qu'aux dépens de ma vie il s'en fasse beau-pére,
Et gu'a titre d'esclave il commande en ces lieux :
Je consens, ou plutét j'aspire a ma ruine.

1140 Monde, pour moi tu n'as plus rien :
Je porte en un ceeur tout chrétien
Une flamme toute divine ;
Et je ne regarde Pauline
Que comme un obstacle a mon bien.

1145 Saintes douceurs du Ciel, adorables idées,
Vous remplissez un coeur qui vous peut recevoir :
De vos sacrés attraits les ames possédées
Ne congoivent plus rien qui les puisse émouvoir.
Vous promettez beaucoup, et donnez davantage :

1150 Vos biens ne sont point inconstants ;
Et I'heureux trépas que jattends
Ne vous sert que d'un doux passage
Pour nous introduire au partage
Qui nous rend a jamais contents.

1155 C'est vous, 0 feu divin que rien ne peut éteindre,
Qui m'allez faire voir Pauline sans la craindre.
Je la vois ; mais mon coeur, d'un saint zéle enflammé,
N'en godte plus I'appa dont il était charmé ;
Et mes yeux, éclairés des célestes lumiéres,
1160 Ne trouvent plus aux siens leurs graces coutumiéres.

Notes

-Vers 1106 : «flatteuses» : «trompeuses».
-Vers 1115 : «aprés vous» : «Vers Vous», «pour Vous».



-Vers 1116 : «charmes» : «sortileges».

-Vers 1117 : «empire» : «pouvoir», «puissance».

-Vers 1119 : «revers équitables» : «retournements de situations qui rétablissent la justice».

-Vers 1120 : «les grands» : «les aristocrates du plus haut rang» - «confondus» : «décontenancés»,
«atterrés».

-Vers 1125 : «Tigre altéré de sang» : Corneille, qui, reprenant I'expression de Pline I'’Ancien, a peut-
étre inauguré I'emploi du mot en frangais pour désigner une personne impitoyable, un tyran, ce félin
étant alors peu connu des Européens, avait déja utilisé I'expression dans “Cinna” (vers 168) et dans
“Horace” (vers 1287) - «Décie» : en fait, Décius, empereur romain qui régna de 249 a 251.

-Vers 1128 : Si I'Histoire n’a pas retenu d’action de Décius contre «la Perse», elle indique bien qu’il
déclencha la premiére persécution systématique contre les chrétiens pour maintenir l'unité de
I'empire autour de la religion traditionnelle ; et qu’il périt en juin 251 a la bataille d'Abrittus contre les
Goths, sur les bords du Danube, au pays des Scythes.

-Vers 1142 : «flamme» : «ardeur amoureuse» ici adressée a Dieu !

-Vers 1147 : «attraits» : de nouveau est appliqué a Dieu un mot désignant habituellement un aspect
féminin.

-Vers 1158 : «appa» : «attrait qu’a une femmen».

Commentaire

Une fois de plus chez Corneille, dans des stances, le monologue, sans perdre son caractére
dialectique, prit une forme et un élan lyriques brisant l'uniformité du rythme tragique : cela se
produisait quand I'émotion du héros, devenant trop forte, devait s’épanouir dans un ensemble de
strophes (des quintils sauf la derniére qui est un sizain) présentant le méme agencement de vers de
longueurs variées (ici, une alternance de strophes d’alexandrins et de strophes d’octosyllabes) créant
une cadence inégale, produisant un effet dramatique, permettant de mieux rendre la colére, la
menace, linquiétude, lirrésolution, etc.) et qui, loin d’interrompre l'action, sont des moments de
suspension gqui en marquent un tournant décisif. Les stances étaient fort employées au théatre a cette
époque ou les genres n’étaient pas encore strictement distingués. Corneille en avait mis dans des
comédies comme ‘La veuve” (1631) ; dans “Le Cid”, on avait découvert celles de Rodrigue et celles
de I'infante ; on allait encore en avoir dans ‘’La toison d’or”.

On a souvent rapproché ces stances de Polyeucte de celles de Rodrigue qu’on trouve dans ‘“Le Cid”
; mais il n’'y a aucune analogie entre elles car le monologue de Rodrigue expose un de ces cas de
conscience amoureuse dont le débat plaisait tant aux Cours d’amour. Ici, au contraire, tout est action,
progression, combat. Il ne s’agit pas la d’'une simple priere a Dieu, d’'une invocation. Non ! Polyeucte
prend lui-méme sa propre cause en main ; c’est lui qui se défend, et, pour se défendre, il attaque.

On peut distinguer :

-Le rejet des plaisirs terrestres (vers 1105-1124) qui sont encore vivants en lui, malgré lui, car il les
personnifie, décidé a les détruire, comme il I'a fait des idoles.

-L’apostrophe vengeresse a Décius (vers 1125-1134), 'empereur qu’il arrache de son tréne et dont il
prophétise la chute pour avoir persécuté les chrétiens.

-L’expression du mépris a I'égard de Félix et la mention de son rival auprés de Pauline, Sévére (vers
1135-1139).

-L’ardente et extatique aspiration au Ciel (vers 1145-1160) par un amour qui efface celui pour
Pauline.

Dans ce passage du drame sacré qu’est “Polyeucte”, on peut relever les théemes du christianisme
militant dont I'exigence est telle que Dieu se voit en quelque sorte reprocher d’avoir «abandonné» ses
fidéles (vers 1126).

27



Polyeucte :

Pauline :

Polyeucte :

Pauline :

Polyeucte :

1165

1170

1175

1180

1185

1190

1195

1200

1205

v, 3

Madame, quel dessein vous fait me demander?
Est-ce pour me combattre, ou pour me seconder?
Cet effort généreux de votre amour parfaite
Vient-il a mon secours, vient-il a ma défaite?
Apportez-vous ici la haine, ou I'amitié,

Comme mon ennemie, ou ma chére moitié?

Vous n'avez point ici d'ennemi que vous-méme :
Seul vous vous haissez, lorsque chacun vous aime ;
Seul vous exécutez tout ce que j'ai révé :

Ne veuillez pas vous perdre, et vous étes sauve.

A quelque extrémité que votre crime passe,

Vous étes innocent si vous vous faites grace.
Daignez considérer le sang dont vous sortez,

Vos grandes actions, vos rares qualités :

Chéri de tout le peuple, estimé chez le prince,
Gendre du gouverneur de toute la province ;

Je ne vous compte a rien le nom de mon €poux :
C'est un bonheur pour moi qui n'est pas grand pour vous ;
Mais aprés vos exploits, aprés votre naissance,
Aprés votre pouvoir, voyez notre espérance,

Et n'abandonnez pas a la main d'un bourreau

Ce gqu'a nos justes veeux promet un sort si beau.

Je considére plus ; je sais mes avantages,

Et I'espoir que sur eux forment les grands courages :
lIs n'aspirent enfin qu'a des biens passagers,

Que troublent les soucis, que suivent les dangers ;
La mort nous les ravit, la fortune s'en joue ;
Aujourd'hui dans le tréne, et demain dans la boue ;
Et leur plus haut éclat fait tant de mécontents,

Que peu de vos Césars en ont joui longtemps.

J'ai de I'ambition, mais plus noble et plus belle :
Cette grandeur périt, j'en veux une immortelle,

Un bonheur assuré, sans mesure et sans fin,
Au-dessus de I'envie, au-dessus du destin.

Est-ce trop I'acheter que d'une triste vie

Qui tantdt, qui soudain me peut étre ravie,

Qui ne me fait jouir que d'un instant qui fuit,

Et ne peut m'assurer de celui qui le suit?

Voila de vos chrétiens les ridicules songes ;

Voila jusqu'a quel point vous charment leurs mensonges :
Tout votre sang est peu pour un bonheur si doux !

Mais pour en disposer, ce sang est-il a vous?

Vous n'avez pas la vie ainsi qu'un héritage ;

Le jour qui vous la donne en méme temps l'engage :
Vous la devez au prince, au public, a I'Etat.

Je la voudrais pour eux perdre dans un combat ;
Je sais quel en est I'heur, et quelle en est la gloire.

28



Pauline :

Polyeucte :

Pauline :

Polyeucte :

Pauline :

Polyeucte :

Pauline :

1210

1215

1220

1225

1230

1235

1240

1245

1250

Des aieux de Décie on vante la mémoire ;

Et ce nom, précieux encore a vos Romains,

Au bout de six cents ans lui met I'empire aux mains.
Je dois ma vie au peuple, au prince, a sa couronne ;
Mais je la dois bien plus au Dieu qui me la donne :
Si mourir pour son prince est un illustre sort,

Quand on meurt pour son Dieu, quelle sera la mort !

Quel dieu!

Tout beau, Pauline : il entend vos paroles,
Et ce n'est pas un dieu comme vos dieux frivoles,
Insensibles et sourds, impuissants, mutilés,
De bois, de marbre, ou d'or, comme vous les voulez :
C'est le dieu des chrétiens, c'est le mien, c'est le vbtre ;
Et la terre et le ciel n'en connaissent point d'autre.

Adorez-le dans I'ame, et n'en témoignez rien.
Que je sois tout ensemble idolatre et chrétien !

Ne feignez qu'un moment, laissez partir Séveére,
Et donnez lieu d'agir aux bontés de mon pére.

Les bontés de mon dieu sont bien plus a chérir :

I m'éte des périls que j'aurais pu courir,

Et sans me laisser lieu de tourner en arriére,

Sa faveur me couronne entrant dans la carriére ;
Du premier coup de vent il me conduit au port,

Et sortant du baptéme, il m'envoie a la mort.

Si vous pouviez comprendre et le peu qu'est la vie,
Et de quelles douceurs cette mort est suivie !

Mais que sert de parler de ces trésors cachés

A des esprits que Dieu n'a pas encore touchés?

Cruel, car il est temps que ma douleur éclate,

Et qu'un juste reproche accable une ame ingrate,
Est-ce la ce beau feu? Sont-ce la tes serments?
Témoignes-tu pour moi les moindres sentiments?
Je ne te parlais point de |'état déplorable

Ou ta mort va laisser ta femme inconsolable ;

Je croyais que I'amour t'en parlerait assez,

Et je ne voulais pas de sentiments forcés ;

Mais cette amour si ferme et si bien méritée

Que tu m'avais promise, et que je t'ai portée,
Quand tu me veux quitter, quand tu me fais mourir,
Te peut-elle arracher une larme, un soupir?

Tu me quittes, ingrat, et le fais avec joie ;

Tu ne la caches pas, tu veux que je la voie ;

Et ton cceur, insensible a ces tristes appas,

Se figure un bonheur ou je ne serai pas !

C'est donc la le dégodt qu'apporte I'hyménée?

Je te suis odieuse aprés m'étre donnée !

29



Polyeucte : Hélas !

Pauline : Que cet hélas a de peine a sortir !
Encore s'il commencait un heureux repentir,
1255 Que tout forcé qu'il est, j'y trouverais de charmes !
Mais courage, il s'émeut, je vois couler des larmes.

Polyeucte : J'en verse, et plat & Dieu qu'a force d'en verser

Ce cceur trop endurci se pat enfin percer !
Le déplorable état ou je vous abandonne

1260 Est bien digne des pleurs que mon amour vous donne ;
Et si I'on peut au ciel sentir quelques douleurs,
J'y pleurerai pour vous l'excés de vos malheurs.
Mais si, dans ce séjour de gloire et de lumiére,
Ce dieu tout juste et bon peut souffrir ma priére,

1265 S'il y daigne écouter un conjugal amour,
Sur votre aveuglement il répandra le jour.
Seigneur, de vos bontés il faut que je I'obtienne ;
Elle a trop de vertus pour n'étre pas chrétienne :
Avec trop de mérite il vous plut la former,

1270 Pour ne vous pas connaitre et ne vous pas aimer,
Pour vivre des enfers esclave infortunée,
Et sous leur triste joug mourir comme elle est née.

Pauline : Que dis-tu, malheureux? Qu'oses-tu souhaiter?
Polyeucte : Ce que de tout mon sang je voudrais acheter.
Pauline : 1275 Que plutdt...

Polyeucte : C'est en vain gu'on se met en défense :

Ce dieu touche les cceurs lorsque moins on y pense.
Ce bienheureux moment n'est pas encore venu ;
Il viendra, mais le temps ne m'en est pas connu.

Pauline : Quittez cette chimere, et m'aimez.
Polyeucte : Je vous aime,
1280 Beaucoup moins que mon Dieu, mais bien plus que moi-méme.
Pauline : Au nom de cet amour ne m'abandonnez pas.
Polyeucte : Au nom de cet amour, daignez suivre mes pas.
Pauline : C'est peu de me quitter, tu veux donc me séduire?
Polyeucte : C'est peu d'aller au ciel, je vous y veux conduire.
Pauline : 1285 Imaginations !

Polyeucte : Célestes vérités !



Pauline : Etrange aveuglement !

Polyeucte : Eternelles clartés !
Pauline : Tu préféres la mort a I'amour de Pauline !
Polyeucte : Vous préférez le monde a la bonté divine !
Pauline : Va, cruel, va mourir : tu ne m'aimas jamais.
Polyeucte : 1290 Vivez heureuse au monde, et me laissez en paix.
Pauline : Oui, je t'y vais laisser ; ne t'en mets plus en peine ;

Jevais...

Notes

-Vers 1169 : «exécutez» : «faites mourir», «anéantissez».

-Vers 1173 : «le sang dont vous sortez» : «la famille [de rois] a laquelle vous appartenez».

-Vers 1177 : il faut comprendre : «Je ne mentionne pas le fait que vous soyez mon époux [celui de la
fille du gouverneur].

-Vers 1188 : forte antithése.

-Vers 1207 : «heur» : «bonheurs.

-Vers 1210 : «Au bout de six cents ans» . Corneille semble fixer la naissance de la puissance de
Rome en -350.

-Vers 1211 : On voit que, si Polyeucte veut se consacrer a Dieu, il ne méconnait pas les simples
devoirs du citoyen.

-Vers 1215 : «Tout beau» : on pourrait s’étonner de cette expression aujourd’hui tout a fait familiere,
employée pour mettre et tenir les chiens en arrét devant le gibier ; mais, au XVlle siecle, elle
appartenait au style noble, et s’employait comme injonction au calme, a la mesure.

-Vers 1222 : Polyeucte se refuse a toute hypocrisie.

-Vers 1228-1230 : Il souligne la rapidité de son parcours de chrétien, baptisé le matin, candidat au
martyre le soir méme.

-Vers 1234 : apparait ici quelque peu de la conception d’'une grace divine peu dispensée.

-Vers 1237 : «feu» : «ardeur amoureuse» ; Pauline reproche a Polyeucte soin manque de constance,
sinon sa trahison.

-Vers 1243 : «cette amour» : le mot était féminin au XVlle siéecle.

-Vers 1245 : bel effet de gradation ascendante.

-Vers 1249 : «tristes appas» : oxymore.

-Vers 1251 : «khyménée» : «mariage».

-Vers 1266 : «aveuglement.... jour» : intéressante antithese.

-Vers 1268 : «Elle a trop de vertus pour n’étre pas chrétienne.» Dans son “Commentaire sur
Corneille”, qui se voulut un «examen impartial» de l'art cornélien, Voltaire exprima son admiration
pour ce vers qu’il reprit dans sa piéce, “Zaire”, ou un musulman dit de sa femme qui est chrétienne :
«Elle a trop de vertu pour n’étre pas musulmane. [...] Grand Dieu ! que de vertu dans une ame
infidéle !».

-Vers 1276 : «Ce dieu touche les cceurs lorsque moins on y pense.» : une des maximes les plus
significatives de la piéce.

-Vers 1279 : «chimére» : «vaine imagination».

-Vers 1281-1291 : la scene se termine par un vif échange, un bel exemple de stichomythie.

31



Commentaire

Dans ‘Victor-Marie, comte Hugo” (1910), Charles Péguy étudia ce qu’il appela «la grande scéne
d’intercession» de Polyeucte pour Pauline, cette scéne ou elle vient le rejoindre dans sa cellule pour
le persuader de renoncer a sa foi. Pour lui, c’est «au coeur méme de ce tragique débat» entre les
époux que Polyeucte intercéde, étant a la fois homme, héros et saint.

Il constata que, au cceur de sa tirade, Polyeucte passe de I'adresse a sa femme vers une priére qui
constitue une application de ce qu’il venait d’expliquer dans un premier mouvement. L’art de la
transition entre les discours et les deux espaces apparait dans le choix d’'une structure hypothétique
(vers 1263-1266). Polyeucte passe ensuite a la priére, et s’effectue alors une autre transition entre
I'espace de la terre et 'espace du Ciel. Cependant, Péguy ne commenta pas ces effets de transition,
méme s’il fut attentif & la cohésion de la scéne.

Il considéra que les deux personnages ne peuvent encore se rejoindre, car ils évoluent dans des
situations d’énonciation différentes. Il s’attacha a montrer la concomitance paradoxale entre plusieurs
espaces-temps non compatibles a priori. Dans ce passage, il n’est d’autre présent que celui de la
parole. C’est en elle que se produit une rencontre, qui ailleurs serait impossible : un espace au futur
(celui de Polyeucte martyr, dans le Ciel, dans I'Eglise triomphante), celui du «pas encore», et un
espace au présent, celui de I'affrontement avec sa femme. Cette conjonction de plusieurs dimensions
du temps est possible car I'énonciation les habite chacune dans sa durée propre.

Polyeucte prononce une priére qui est comme une «grande intercession anticipée» ; qui est le modéle
supréme de lintercession. Péguy écrivit : «Ce qui fait la valeur propre de cette intercession, sa valeur
éminente, sa valeur propre et sa valeur de représentation, sa valeur propre et sa valeur de
commandement, ce qui la dépasse elle-méme, ce qui dépasse et agrandit le texte, c’est qu’elle est
elle-méme et qu’elle est plus qu’elle-méme, elle est une priére ordinaire et en méme temps, ensemble
elle est déja comme une priere extraordinaire ; elle est une priére de la terre, une priére ordinaire de
la terre, elle est une priére de la terre et en méme temps elle n’est déja plus une priére de la terre, elle
est une priére de la terre et déja elle est une priere du ciel. Ce qui fait la grandeur de cette priére et de
cette intercession, ce qui en fait la reculée, et en méme temps l'exactitude, la sévére, la dure
exactitude, c’est qu'au premier plan elle est d’abord littéralement une priére ordinaire, une priére
d’homme, comme nous pouvons, comme nous en devons tous faire, la priére d’'un mari chrétien pour
sa femme infidéle. Et ensemble au deuxiéme plan, au deuxiéme degré c’est dedans, c’est déja une
priere de l'intercession proprement dite. Par une secréte, par une ardente anticipation intérieure, par
une secréete prise de possession antérieure de ses palmes, humble, chrétienne, secréte, mais si
évidente, pour tous, pour lui-méme, par une secréete prise de commandement antérieure, par une
secréte saisie antérieure de sa future, de sa prochaine autorité de béatitude, il parle, il prie déja pour
sa femme comme un martyr dans le ciel prie pour sa femme qui est restée sur terre... C’est déja, c’est
dedans, c’est d’avance une priére, une intercession rituelle. C’est I'office de saint Polyeucte. C’est
déja 'Eglise triomphante. Comme toute I'Eglise triomphante prie pour toute I'Eglise militante. Et pour
I'Eglise souffrante.»

Pour Péguy, cette échelle des plans d’énonciation dessine I'idéal d’'une forme classique qui combine
mesure parfaite et dimension infinie. Il métaphorisa ces «degrés» de I'ascension spirituelle en
proposant le terme humble d’«escabeaux» («Toutes ces intercessions particuliéres ne sont elles-
mémes, ne sont encore que les degrés, que les préparations, que les introductions [...] que les
escabeaux de cette grande intercession anticipée de Polyeucte pour Pauline présente...»),
matérialisation de la liaison invisible entre Ciel et terre. Polyeucte se situe dans un espace
d’énonciation ou se mélent plusieurs dimensions de la durée, temporalité de la Terre et éternité qui se
rejoignent dans le présent de la parole. Et cet espace ou la terre s’unit au Ciel est aussi une mise en
espace de l'intériorité du personnage, intériorité publique puisqu’il prie en scéne (depuis le début de
l'acte).

Pour Péguy, de maniére symétrique, Pauline distribue aussi sa parole entre deux espaces
d’énonciation ; les siens ne sont pas insérés l'un dans l'autre, mais hétérogenes ; elle est divisée
entre le discours adressé a son mari et ses apartés, lieux du repli douloureux sur elle-méme. De fait,
elle est I'interlocutrice de Polyeucte jusqu’a «Sur votre aveuglement il répandra le jour» ; ensuite, elle

32




est désignée a laide de la troisieme personne, alors méme que Polyeucte parle devant elle,
destinataire indirecte, mais non principale. C’est sans doute pourquoi aux questions révoltées de sa
femme : «Que dis-tu, malheureux?», il répond par une référence plus souple, a l'aide de lindéfini
«on», raccordant les deux espaces.

Remarquons que Péguy déplaca quelque peu I'enjeu de la scéne en mettant I'accent sur la victoire de
Polyeucte plus que sur le caractére souverain de la grace. Pour lui, la liberté de Dieu qui touche et
convertit a son heure est systématiquement liée a 'emprise de Polyeucte qui effectue une «saisie de
la main» de ses palmes de martyr et, en quelque sorte, arrache Pauline aux «enfers». En découle une
autorité héroique de Polyeucte a laquelle il ne resta pas insensible. La contiguité sémantique entre
toucher, obtenir et saisir manifeste la geste héroique de conversion du héros. A priori, le dispositif de
la grace ne semble pas répondre aux gestes de conquéte : 'homme recoit la grace de Dieu, qui lui
ouvre le Ciel. Or les vertus de Pauline, son devoir et sa gloire vont-ils dans le sens de Dieu, ou ses
vertus de paienne sont-elles des vices? Péguy soutint une thése proche du stoicisme chrétien :
Pauline «a trop de vertus pour n’étre pas chrétienne». Reste que Dieu vient a son heure :

«Mais que sert de parler de ces trésors cachés

A des esprits que Dieu n’a pas encore touchés?» (vers 1233-1234).

Dieu «touche» le cceur sans s’en emparer. Si Polyeucte parle d’'un Dieu qui «touche les cceurs», il
demande ensuite d’«obtenir» la conversion de sa femme, et Péguy insiste sur cette «saisie de la
main» des réalités du Ciel.
Au toucher de Dieu répond la «saisie» par I'étre humain de I'éternité. Polyeucte, d’avance, «saisit de
la main» la grace de Pauline. Péguy fut sensible & ce panache dans la priére, car, s’il souligna
'humilité de Polyeucte, qui est galant vis-a-vis de sa femme et tout entier soumis a Dieu, il le
considérait en méme temps doté d’une autorité paradoxale, parlant de la «valeur de commandement»
de son intercession parce qu’elle constitue un modeéle pour les autres, mais aussi parce que le saint
est sur le point de donner sa vie. Aux annonces de l'action de Dieu succédent des priéres qui n'ont
rien de suppliant. Ses affirmations s’adressent a un Dieu sur qui il semble exercer une pression :
«Seigneur, de vos bontés il faut que je I'obtienne» ou le verbe «obtenir», englobant «tenir», manifeste
un esprit conquérant. Et la série des corrélations consécutives participe de cette fermeté («Elle a trop
de vertu pour n’étre pas chrétienne»). Dieu lui-méme est mis face a ses responsabilités : «Avec trop
de mérites il vous plut la former.», Polyeucte semblant indiquer a Dieu a quel point la bienséance
devrait le conduire a parachever le caractere de Pauline en la faisant accéder a la sainteté. Il fait
I'éloge de sa femme, en la présentant au souverain céleste comme porteuse de son image («il vous
plut la former»).
Pourtant, a I'émotion flamboyante, Polyeucte joint un soupir élégiaque : cette parole conquérante
commence et s’achéve par I'élégie. Il «verse» des larmes sur son épouse «abandonn[ée]», clot cette
priere par un tableau émouvant : «Et sous leur triste joug mourir comme elle est née?», I'extréme
lyrisme cornélien se manifestant par : «J’y pleurerai pour vous lI'exces de vos malheurs.» En effet,
Polyeucte, avant méme d’intercéder pour Pauline, souffre avec elle, a sa place. Pauline pressent la
puissance des propos de Polyeucte : «Que dis-tu?» avant de reformuler prudemment lidée
«Qu’oses-tu souhaiter?»

D’autre part, Péguy adopta une perspective proprement littéraire, en soulignant I'intérét du théatre
pour ce type d’élargissement énonciatif jusqu’au Ciel : «Tout ce classique, toute cette mesure, sans
biaiser d’'une ligne, sans reculer d’'une ligne, sans se laisser entamer, ronger, atteindre d’une ligne,
n’en baigne pas moins dans un océan de démesure, de surmesure, d’extramesure.» Il mit en valeur
I'extréme cohérence du travail de Corneille. La parole étant pour lui action, «engagement», et rituel
opératoire, il se montra extrémement attentif aux conditions de I'énonciation dans ce passage, et
réfléchit a ce qu’est une parole de converti. Il souligna que la force et la beauté de cette scéne vient
de cette anticipation qui repose seulement sur les conditions d’énonciation de la parole : «C’est
partout dedans [et] ce n’est dit nulle part.»

Comme, pour lui, I'élargissement de la parole a plusieurs lieux d’énonciation va de pair avec l'insertion
de l'éternel dans le temporel, cela explique I'abondance des adverbes de temps, marqueurs de

33



concomitance, doublant les adverbes de lieu, «déja» et «dedans», la systématisation des
parallélismes, des constructions binaires et des polysyndetes (fréquence de «et», disjoignant pour
mieux montrer l'articulation «sa valeur propre et sa valeur de représentation...»). Ces reprises de
termes marquent également cette concomitance entre plusieurs durées situées dans des temporalités
différentes, et dans une éternité qui s’'insére dans le temps. Tous ces procédés aboutissent a une
forme d’amplification destinée a faire sentir I'entrée dans une autre dimension spirituelle. Péguy fit
encore remarquer que les reprises de quasi-synonymes produisent des effets de gradation
(amplification rhétorique d’'une métaphore, déployant le champ sémantique de I'échelle). L’écriture
entre dans la durée contemplative qui combine répétition et approfondissement du mystére. La phrase
distendue est liee de partout. Elle rend sensible I'idée que tout se tient dans cette «scéne la plus liée
qu’il y ait au théatre».
Il remarqua les présentatifs («C’est déja I'Eglise triomphante») et les formes emphatiques («Ce qui fait
la grandeur [...] c’est...») et pensa que ces proceédés participent de cette valorisation d’un présent
habité par I'éternité. Le présent employé par Polyeucte, présent d’énonciation qui peut étre aussi
performatif, devient présent de caractérisation tirant vers 'omnitemporalité de la théologie :

«C’est en vain qu’on se met en défense.

Ce Dieu touche les coeurs lorsque moins on y pense.» (vers 1275-1276).

Il voyait, dans ce qui a l'air d'une maxime rhétorique, un théoréme vécu, I'aboutissement d’'une
expérience et non la prémisse d’'un raisonnement déductif, dont l'auditeur tirerait la déduction
attendue ; il en faisait une induction, et présentait cette réplique de Polyeucte comme une
«proposition de réalité ramassée», quintessence d’'un récit de conversion ou tout vient a son heure.
C’est «la formule méme de la [...] pénétration de la grace».
Selon lui, ce présent, grammaticalement ouvert sur l'infini par une actualisation la plus large possible,
confere un «sentiment de plénitude» et «agrandit le texte». Il concevait le présent comme durée (et
non comme intervalle immédiatement englobé dans le passé ou le futur) et le considérait donc comme
ouvert a l'intervention de la grace. Cette conception du présent intervient notamment dans I'opposition
entre les dmes raidies par I'habitude et enduites de morale, inaccessibles a la grace, et les dmes
ouvertes au contact divin, pleines de la liberté du présent congu comme une durée.
Il fit saisir cette concomitance par ses répétitions d’adverbes et de structures phrastiques ou de
groupes binaires, mais il développa aussi le champ sémantique du toucher et de la liaison. En effet,
les plans d’énonciation ne sont pas sépareés, celui de la terre, «ordinaire», s’'insére dans celui du Ciel,
«extraordinaire», et vice-versa. Le présent baigne dans un infini sur lequel Polyeucte met la main. Car
c’est le protagoniste qui parle et agit au premier plan.

Ce commentaire de “Polyeucte” dans ‘Victor-Marie, comte Hugo” de Péguy se ressent autant de son
déchirement spirituel que de son tempérament combatif. Il s’y montra sous les traits de Polyeucte, et,
a travers ce modele, défendit et illustra sa propre conversion qui était venue couronner son propre
destin. A la maniére de Polyeucte, il refusait d’oublier 'engagement temporel, humain, envers une
épouse qui ne connaissait pas Dieu ; il refusait de briser son couple qui était divisé par de graves
mésententes.

V,3
Sont en présence Pauline, Félix et Polyeucte.
Pauline : Qui de vous deux aujourd’'hui m'assassine?

Sont-ce tous deux ensemble, ou chacun a son tour?
Ne pourrai-je fléchir la nature ou I'amour?
Et n'obtiendrai-je rien d'un époux ni d'un pere?

Félix : Parlez a votre époux.

34



Polyeucte :
Pauline :

Polyeucte :

Pauline :

Polyeucte :

Pauline :

1585

1590

1595

1600

1605

1610

1615

1620

1625

1630

Vivez avec Séveére.
Tigre, assassine-moi du moins sans m'outrager.

Mon amour, par pitié, cherche a vous soulager :

Il voit quelle douleur dans I'ame vous possede,

Et sait qu'un autre amour en est le seul remede.
Puisqu'un si grand mérite a pu vous enflammer,

Sa présence toujours a droit de vous charmer :
Vous l'aimiez, il vous aime, et sa gloire augmentée...

Que t’ai-je fait, cruel, pour étre ainsi traitée,

Et pour me reprocher, au mépris de ma foi,

Un amour si puissant que j’ai vaincu pour toi?
Vois, pour te faire vaincre un si fort adversaire,
Quiels efforts a moi-méme il a fallu me faire,

Quels combats j’ai donnés pour te donner un coeur
Si justement acquis a son premier vainqueur ;

Et si l'ingratitude en ton coeur ne domine,

Fais quelque effort sur toi pour te rendre a Pauline :
Apprends d’elle a forcer ton propre sentiment ;
Prends sa vertu pour guide en ton aveuglement ;
Souffre que de toi-méme elle obtienne ta vie,

Pour vivre sous tes lois & jamais asservie.

Si tu peux rejeter de si justes désirs,

Regarde au moins ses pleurs, écoute ses soupirs ;
Ne désespére pas une dme qui t'adore.

Je vous l'ai déja dit, et vous le dis encore,

Vivez avec Sévére, ou mourez avec moi.

Je ne méprise point vos pleurs, ni votre foi ;

Mais, de quoi que pour vous notre amour m’entretienne,
Je ne vous connais plus, si vous n’étes chrétienne.

C’en est assez, Félix, reprenez ce courroux,

Et sur cet insolent vengez vos dieux, et vous.

Ah ! Mon pére, son crime a peine est pardonnable ;
Mais, s’il est insensé, vous étes raisonnable.

La nature est trop forte, et ses aimables traits
Imprimés dans le sang ne s’effacent jamais ;

Un pére est toujours pére, et sur cette assurance
J'ose appuyer encore un reste d’espérance.

Jetez sur votre fille un regard paternel.

Ma mort suivra la mort de ce cher criminel ;

Et les dieux trouveront sa peine illégitime,
Puisqu’elle confondra l'innocence et le crime,

Et qu’elle changera, par ce redoublement,

En injuste rigueur un juste chatiment ;

Nos destins, par vos mains rendus inséparables,
Nous doivent rendre heureux ensemble, ou misérables ;
Et vous seriez cruel jusques au dernier point,

Si vous désunissiez ce que vous avez joint.

Un cceur a l'autre uni jamais ne se retire ;

35



Et pour I'en séparer il faut qu’on le déchire.
Mais vous étes sensible a mes justes douleurs,
Et d’'un ceil paternel vous regardez mes pleurs.

Notes

-Vers 1595 : «Tigre» : Corneille a peut-étre inauguré I'emploi du mot en frangais pour désigner une
personne impitoyable, un tyran, ce félin étant alors peu connu des Européens ; il avait déja utilisé
I'expression «tigre altéré de sang» dans “Cinna” (vers 168), dans “Horace” (vers 1287) et ici au vers
1125.

-Vers 1609 : I'antithése est forte.

-Vers 1611 : «de quoi que» : «bien que».

-Vers 1613-1614 : Polyeucte, se qualifiant d’«insolent», invite Félix a exercer de nouveau sa colére
sur lui.

-Vers 1617 : «ses aimables traits» : ceux de Polyeucte.

-Vers 1628 : «misérables» : «malheureux».

Commentaire

On assiste a deux combats d’amours différents : de la part de Pauline, c’est entre son amour pour
Séveére et son amour pour Polyeucte ; pour celui-ci, c’est entre son amour pour Pauline et son amour
pour Dieu. Voila qui met en évidence cette chaine d’amours contrariés qui est le sujet de tant de
comédies, mais atteint ici une intensité tragique.

Si Pauline échoue a convaincre Polyeucte, en s’adressant a son pére, elle n’en continue pas moins
son émouvant plaidoyer.

André Durand

Faites-moi part de vos impressions, de vos questions, de vos suggestions, en cliquant sur :

andur@videotron.ca

Peut-étre voudrez-vous accéder a I'ensemble du site en cliquant sur :

www.comptoirlitteraire.com

36


mailto:andur@videotron.ca
http://www.comptoirlitteraire.ca/

