
 

1 

 

 
www.comptoirlitteraire.com 

 

présente 

 
Pierre CORNEILLE 

(France) 
(1606-1684) 

 

 
 

Au fil de sa biographie s’inscrivent ses œuvres  
qui sont étudiées dans d’autres articles du site : 

                                    -CORNEILLE, ‘’Le Cid ‘’  
-CORNEILLE, ‘’Cinna’’  
-CORNEILLE, ‘’Horace’’  
-CORNEILLE, ‘’Polyeucte’’  
-CORNEILLE, ses autres tragédies   
-CORNEILLE, ses comédies. 

 

À la fin, est tentée une vue d’ensemble (p. 30). 

http://www.comptoirlitteraire.ca/


 

2 

 

Le 6 juin 1606, Pierre Corneille naquit à Rouen, rue de la Pie, près du Vieux-Marché, dans une de ces 
vigoureuses familles de bourgeoisie provinciales, aux traditions de travail et de vertu, riches d’enfants 
et d’alliances ; qui donnaient à l’Église des prêtres, au roi des fonctionnaires, à la Justice des avocats 
et des procureurs. Son grand-père, Pierre Corneille, conseiller référendaire à la chancellerie du 
parlement de Normandie, avait eu huit enfants. Son père, Pierre Corneille, était «maître particulier des 
Eaux et Forêts en la vicomté de Rouen». Sa mère, Marthe Le Pesant, était la fille d’un avocat de 
Rouen. 
Fils aîné, il avait trois ans de plus que sa sœur, Marie qui allait épouser un sieur Ballan, lieutenant en 
la prévôté de Normandie ; cinq ans de plus que son frère, Antoine, qui allait être prêtre, curé de 
Fréville et auteur de ‘’Poésies chrétiennes’’ ; dix-sept ans de plus que sa sœur, Marthe, qui allait être 
la mère de Fontenelle ; dix-neuf ans de plus que son frère, Thomas, qui allait le suivre dans la carrière 
d’auteur dramatique ; vingt-trois ans de plus enfin que la dernière-née, Madeleine, qui allait mourir en 
1635 à l’âge de six ans. 
Appelé à suivre le processus de promotion lente et régulière habituel dans son milieu, il entra à l’âge 
de neuf ans au ‘’Collège du Maulévrier’’ (aujourd'hui ‘’Lycée Corneille’’) dirigé par les jésuites, où il se 
soumit à une stricte discipline, acquit une piété solide, un culte de la volonté et de la domination de 
soi, et fit de brillantes humanités, recevant une solide formation et une culture fondée essentiellement 
sur l’étude des écrivains latins. Il se distingua dans les compositions de vers latins, obtenant des prix 
en troisième (1618) et en première (1620). Il se découvrit une passion pour l'éloquence des stoïciens 
latins et pour la pratique de tragédies inspirées de l’Histoire romaine et de tragédies saintes (en latin), 
que, dans une perspective pédagogique, les jésuites composaient et faisaient jouer dans leurs 
collèges. Maintes fois, il allait témoigner publiquement de son attachement à la ‘’Société de Jésus’’ 
qui, a-t-il dit, «a élevé ma jeunesse et celle de mes enfants». 
Encore collégien, il s’éprit de Catherine Hue, la fille d’un «receveur des aides [impôts] en l’élection de 
Rouen» qu’il appelait «Mélite», nom qu’il allait donner à l’héroïne de sa pièce de ce nom (1629), et 
qu’il allait encore évoquer dans son poème, ‘’Excuse à Ariste’’ (1633) : 
                          «J'ai brûlé fort longtemps d'une amour assez grande, 
  Et que jusqu'au tombeau je dois bien estimer, 
  Puisque ce fut par là que j'appris à rimer. 
                             Mon bonheur commença quand mon âme fut prise. 
  Je gagnais de la gloire en perdant ma franchise. 
  Charmé de deux beaux yeux, mon vers charma la cour ; 
  Et ce que j'ai de nom je le dois à l'amour. 
 
  J'adorais donc Phylis ; et la secrète estime 
  Que ce divin esprit faisait de notre rime 
  Me fit devenir poète aussitôt qu'amoureux : 
  Elle eut mes premiers vers, elle eut mes premiers feux ; 
  Et bien que maintenant cette belle inhumaine 
  Traite mon souvenir avec un peu de haine, 
  Je me trouve toujours en état de l'aimer ; 
  Je me sens tout ému quand je l'entends nommer, 
  Et par le doux effet d'une prompte tendresse 
  Mon cœur sans mon aveu reconnaît sa maîtresse. 
 
  Après beaucoup de vœux et de submissions 
  Un malheur rompt le cours de nos affections ; 
  Mais, tout mon amour en elle consommée, 
  Je ne vois rien d'aimable après l'avoir aimée : 
  Aussi n'aimais-je plus, et nul objet vainqueur 
  N'a possédé depuis ma veine ni mon cœur. 
 
   



 

3 

 

  Vous le dirai-je, ami? tant qu'ont duré nos flammes, 
  Ma muse également chatouillait nos deux âmes : 
  Elle avait sur la mienne un absolu pouvoir ; 
  J'aimais à le décrire, elle à le recevoir. 
  Une voix ravissante, ainsi que son visage, 
  La faisait appeler le phénix de notre âge ; 
  Et souvent de sa part je me suis vu presser 
  Pour avoir de ma main de quoi mieux l'exercer.» 
qu’il appelait aussi Caliste, écrivant un dialogue où elle était aimée de Tirsis, c’est-à-dire lui-même.  
 
Par ailleurs, il ne pouvait rester indifférent à ce qui se passait dans la France de ce temps-là, qui était 
marquée par une grande agitation politique. En 1610, Henri IV fut assassiné, et Louis XIII, n’étant âgé 
que de neuf ans, la régence fut confiée à sa mère, Marie de Médicis qui, alors qu’elle faisait confiance 
à un aventurier italien appelé Concini, dut faire face à des révoltes, et réunir les États généraux en 
1614. Après le meurtre de Concini en 1617 et le gouvernement du ministre Luynes, le désordre fut à 
son comble jusqu’à ce que, en 1624, devienne le personnage le plus influent du Conseil du roi le 
cardinal de Richelieu. Alors que les Français, et en particulier la bourgeoisie, éprouvaient l’horreur de 
l’anarchie, semblaient aspirer à un idéal de grandeur, d’ordre et de prospérité, le ministre, qui est 
considéré comme l'un des fondateurs majeurs de l'État moderne en France, mena un long combat 
pour un renforcement du pouvoir royal, en ruinant le parti protestant, en luttant pour rabaisser l’orgueil 
des «grands» (aristocrates du plus haut rang) qui avaient encore le vieil esprit féodal ; en améliorant 
l’administration du royaume, s’occupant aussi des finances, de l’économie, stimulant la vie 
intellectuelle. 
Étudiant en droit, Corneille ne manqua pas de composer des poèmes (chansons, madrigaux, odes, 
sonnets, stances, élégies), d’assister aux représentations de pièces de Hardy, de Calderon de la 
Barca, de Lope de Vega, que des troupes itinérantes venaient donner au ‘’Jeu de paume’’ d’une ville 
où l’on cultivait alors les belles-lettres ; où le commerce du livre, plus particulièrement l’édition 
théâtrale, était prospère. 
Licencié en droit à l’âge de dix-huit ans, il prêta serment le 18 juin 1624 au Parlement de Rouen, et 
allait y être avocat stagiaire pendant quatre ans. Mais, paralysé par la timidité, et n’éprouvant aucun 
intérêt pour la procédure, il ne plaida qu’une fois. 
En 1625, la mère de Catherine Hue, veuve qui avait à établir cinq enfants mineurs, et qui se souciait 
moins d’amour que d’argent, le considérant insuffisamment fortuné, lui refusa la main de sa fille qui 
allait épouser un plus beau parti, l’aristocrate Thomas du Pont, «conseiller-maître à la cour des 
comptes de Normandie». Il exprima cette blessure sentimentale dans des poèmes. 
En 1628, son père lui acheta deux charges modestes (elles furent payées 11 600 livres) mais 
honorables d’avocat du roi devant les juridictions locales des ‘’Eaux et Forêts’’ et de l’’’Amirauté de 
France’’ à Rouen. Il allait, pendant plus de vingt ans, et ce n’était pas une sinécure, représenter les 
intérêts du roi dans des questions d’administration et de police de la Seine et des forêts de 
Normandie. 
Tout en continuant son métier d'avocat, comme bon nombre de diplômés en droit de son temps, il se 
consacra aussi à la littérature Se tournant d’emblée vers le théâtre, dont les personnages lui 
permettaient de retrouver la vocation d'orateur qui lui faisait défaut comme plaideur, il voulut prouver 
sa maîtrise de nombreux genres dramatiques. 
D’abord, sa déception amoureuse de 1625 lui inspira : 
_________________________________________________________________________________ 
  

 
 
 
 
 
 



 

4 

 

1629 
“Mélite ou Les fausses lettres” 

 
Comédie en cinq actes et en vers 

 
Des jeunes gens jouent dangereusement avec leur amour avant de se l’avouer et de finalement 
convoler. 
 

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ses comédies’’ 
_________________________________________________________________________________ 
 
Corneille proposa la pièce à l'une des nombreuses «troupes de campagne» qui venaient 
régulièrement jouer quelques semaines à Rouen, en sachant choisir l'une des deux meilleures, celle 
du prince d'Orange, dirigée par Mondory et Le Noir. Elle donna trois représentations qui obtinrent un 
résultat médiocre. Puis, quelques semaines plus tard, elle vint à Paris, où le succès s’affirmant parce 
que la pièce créait une véritable révolution dans le paysage théâtral du temps, elle la joua durant la 
saison théâtrale 1629-1630, sur la scène de l'’’Hôtel de Bourgogne’’, malgré l’opposition de la troupe 
royale qui l’occupait habituellement et qui, jusque-là, était en situation de monopole, ce qui allait lui 
permettre, en 1634, de s’installer définitivement dans la capitale, dans le ‘’Jeu de paume du Marais’’, 
et de devenir dès lors la troupe du ‘’Théâtre du Marais’’. Trente ans plus tard, Corneille indiqua : «Le 
succès en fut surprenant […] il égala tout ce qui s’était fait de plus beau jusqu’alors, et me fit connaître 
à la Cour.»  
Ainsi décidé à continuer d’écrire pour le théâtre, il répondit à une commande de Mondory, et fit jouer : 
_________________________________________________________________________________ 
  

1630 
“Clitandre ou L’innocence délivrée ” 

 
Tragi-comédie en cinq actes et en vers  

 
Des violences exercées sur des amoureux font que le protagoniste est menacé d’être exécuté, mais 
est sauvé grâce à un heureux hasard. 
  

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ses comédies’’ 
_________________________________________________________________________________ 
 

1631 
“La veuve ou Le traître trahi” 

 
Comédie en cinq actes et en vers 

 
Clarice est une jeune veuve enlevée par le traître Alcidon, mais sauvée par Célidan qui peut 
l’épouser. 

 
Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ses comédies’’ 

_________________________________________________________________________________ 
  
Le 20 mars 1632, Corneille publia : 

-‘’Clitandre’’ en présentant, dans sa préface, la soumission de cette folle tragi-comédie à la règle 

voulant que l’action se déroule en vingt-quatre heures comme un tour de force qui, cependant, ne 
l’engageait pas. Pour lui, les modernes avaient le devoir, non pas de suivre aveuglément les Anciens, 
mais d’aller plus loin qu’eux sur la voie qu’ils avaient seulement ouverte. 
-des ‘’Mélanges poétiques’’, recueil de ses vers de jeunesse. 



 

5 

 

Il fit jouer : 
_________________________________________________________________________________ 
 

1632 
“La galerie du palais ou L’amie rivale ” 

 
Comédie en cinq actes et en vers  

 
À Paris, la volage Célidée, qui est aimée de Lysandre, se sépare de lui ; mais subit bien des 
déconvenues et lui revient. 

 
Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ses comédies’’ 

_________________________________________________________________________________ 
 
Le 12 février 1633 fut publié ‘’Mélite’’. 
Durant l’été, la Cour séjourna en Normandie pour suivre une cure près de Rouen à Forges-les-Eaux. 
Mondory joua devant le roi une pièce de Corneille. Celui-ci, désormais un écrivain reconnu, fut invité 
par Harley, l'archevêque de Rouen, à composer des vers latins en l'honneur de Louis XIII, de la reine 
et de Richelieu, et il donna un texte intitulé ‘’Excusatio’’ où il déclarait que sa muse, légère, n’était 
pas digne de célébrer de telles personnes ; mais, en se défendant de le faire, il esquissa en quelques 
vers un éloge fort beau dont Richelieu ne dut pas être mécontent car Corneille devint dès lors l'un de 
ses protégés. Comme il était féru de théâtre, il lui fit verser, comme à plusieurs autres dramaturges, 
une pension de 1 500 livres. En fait, Richelieu voulait le museler. 
Corneille fit jouer : 
_________________________________________________________________________________ 
 

1633 
“La suivante” 

 
Comédie en cinq actes et en vers 

 
Une demoiselle de compagnie est aussi bien née et aussi belle que sa maîtresse, mais pauvre. On la 
courtise, elle espère un beau mariage. Mais, lorsqu’il s’agit d’envisager celui-ci, épreuve révélatrice, il 
apparaît que les galants ne voyaient en elle qu’un moyen d’approcher de sa maîtresse, et elle reste 
seule. 
 

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ses comédies’’ 
_________________________________________________________________________________ 
 
En mars 1634, ‘’La veuve’’ fut publiée avec un ‘’Avis au lecteur’’ où Corneille, en véritable théoricien, 
prit position, de façon nuancée, à propos des règles.  
Il fit jouer : 
_________________________________________________________________________________ 
 

1634 
“La Place royale ou L’amoureux extravagant ” 

 
Comédie en cinq actes et en vers 

 
Alidor aime Angélique. Mais, voulant être libre, il se sépare d’elle, tout en entendant rester maître de 
sa destinée. Quand il se rend compte de son erreur et veut revenir vers elle, elle, qui est meurtrie, 
préfère s’enfermer dans couvent. 

 



 

6 

 

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ses comédies’’ 
_________________________________________________________________________________ 
 
En 1634, Richelieu, soucieux d’établir en France une sorte de dirigisme d’État dans le domaine des 
Belles Lettres comme dans tous les autres, institua l’Académie française. 
En 1635, voulant écrire des pièces de théâtre mais n'ayant pas le temps de le faire, il réunit un groupe 
de dramaturges, constitué de François Le Métel de Boisrobert, Claude de L'Estoile, Jean Rotrou, 
Guillaume Colletet et Pierre Corneille, qui écriraient, à partir de ses idées de sujet, des pièces qui 
seraient jouées dans la salle de théâtre de son palais. C'est ainsi que vit le jour, le 4 mars, une 
première pièce, ‘’La comédie des Tuileries’’, dont le canevas avait été rédigé par Jean Chapelain, le 
grand critique et théoricien dramatique de la période, sur une idée de Richelieu ; les cinq auteurs pour 
leur part s'étaient partagé la versification d'un acte chacun (Corneille aurait versifié l’acte III). La 
légende veut que, peu satisfait par cette expérience et d’humeur trop indépendante, Corneille se soit 
vite retiré du groupe en prétextant ses devoirs familiaux et professionnels à Rouen.  
À cette époque, lui qui était tout le contraire d’un mondain, fut reçu dans le salon de la marquise de 
Rambouillet. 
Sans doute incité par le succès de la ‘’Sophonisbe’’ de Jean Mairet et de ‘’Hercule mourant’’ de Jean 
Rotrou qui marquèrent le retour de la tragédie régulière sur les scènes parisiennes après un 
effacement de plusieurs années, Corneille écrivit sa première tragédie : 
_________________________________________________________________________________ 
  

1635 
“Médée” 

 
Tragédie en cinq actes et en vers 

 
La magicienne Médée, voyant Jason lui préférer Créüse, se venge en faisant mourir celle-ci, ainsi que 
ses enfants, avant de s’élever dans les airs. 
 
Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site,‘’CORNEILLE, ses autres tragédies’’ 
_________________________________________________________________________________ 
 
Pourtant, Corneille, répondant probablement à une commande de la troupe du Marais qui venait 
d’engager le comédien Bellemore qui était spécialisé dans les rôles de «capitan», revint à la comédie 
avec : 
_________________________________________________________________________________ 
 

1636 
“L’illusion comique” 

 
Tragi-comédie en cinq actes et en vers 

 
Clindor, fils prodigue, a quitté son vieux père, Pridamant, pour mener une vie d’aventures. Par ses 
prières au magicien Alcandre, Pridamant obtient de le voir en diverses occasions. Ainsi, alors qu’il est 
le valet du capitan Matamore, il est son rival heureux auprès d’une jeune fille que, après plusieurs 
péripéties, il enlève. Puis, vêtu en grand seigneur, il se fait poignarder par un mari jaloux ; mais, 
ressuscité, il se partage de l’argent avec ses compagnons. Pridamant comprend alors que son fils 
s’est fait comédien, et Alcandre lui fait un éloge du théâtre.  
 

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ses comédies’’ 
_________________________________________________________________________________ 
 



 

7 

 

La France étant menacée par la puissance des Habsbourg en particulier depuis les Pays-Bas, Louis 
XIII avait, en 1635, déclaré la guerre à l’Espagne. De ce fait, l’armée espagnole envahit le Nord de la 
France ; et, en août 1636, la ville de Corbie sur la Somme fut prise, et les Espagnols poussèrent des 
avant-gardes jusqu’à Pontoise, ce qui laissa craindre une attaque sur Paris. Richelieu fut effondré, 
mais Louis XIII organisa la défense de la capitale. Cependant, en novembre, Corbie fut reprise, et 
l’ennemi repoussé jusqu’à la frontière. 
C’est dans cette ambiance de nécessaire héroïsme que Corneille composa et fit représenter : 
_________________________________________________________________________________ 
 

1637 
“Le Cid“ 

 
Tragédie en cinq actes et en vers 

 
Dans l’Espagne du Moyen Âge, Rodrigue, fils de don Diègue, et Chimène, fille du comte don Gormas, 
amants heureux, doivent se marier. Mais un différend surgit entre leurs pères. Souffleté par don 
Gormas, don Diègue obtient de son fils qu’il le venge. Rodrigue provoque don Gormas et le tue. 
Chimène, suivant son devoir, exige son châtiment, sans cesser toutefois de l’aimer car elle s’engage 
à mourir aussitôt après lui. Cet aveu que l’honneur lui interdit d’exprimer, elle n’y consent qu’à la fin de 
la pièce, quand elle est sûre de la valeur de Rodrigue qui a sauvé le royaume en triomphant des 
Maures, obtenant ainsi le pardon du roi, et qui a désarmé don Sanche, le champion de la jeune 
femme, en un combat singulier qu’elle a souhaité ; quand elle est sûre enfin de l’amour de Rodrigue 
qui a vainement imploré d’elle une mort qu’elle ne pouvait que lui refuser. 
 

Pour un résumé plus précis et une analyse, voir, dans le site,  CORNEILLE, ‘’Le Cid’’ 
_________________________________________________________________________________ 
 
“Le Cid “, créé le 4 janvier 1637 sur la scène du ‘’Théâtre du Marais’’, enthousiasma le public parisien, 
qui, déjà réjoui par la reprise de Corbie sur les Espagnols, connut un véritable choc en assistant à la 
pièce, y vit une véritable révolution théâtrale, porta aux nues Corneille qui devint ainsi le dramaturge 
le plus en vue de son époque. 
Le 8 janvier, fut représentée ‘’La grande pastorale’’, une production de ‘’la Société des cinq auteurs’’ 
dont Corneille. 
Le 27 janvier 1637, à la demande de la reine Anne d'Autriche, le roi, par un acte sans précédent 
d’autant plus remarquable que le théâtre était alors un genre suspect aux autorités religieuses, 
marquant la dignité nouvelle que Corneille avait conquise par sa création littéraire, conféra des lettres 
de noblesse à son père. 
Le 20 février furent publiées ‘’La galerie du palais’’ et ‘’La Place royale’’. 
Le 23 mars, fut publié ‘’Le Cid’’ avec une dédicace à la nièce de Richelieu. 
Cette publication permit, à des rivaux jaloux de Corneille (en particulier, Scudéry) et à certains 
«doctes», une réaction scandalisée à la pièce, reprochant en particulier à Corneille ses atteintes à la 
règle classique du respect des trois unités d’action, de temps (une journée) et de lieu, qui étaient 
destinées à faire vivre l’expérience du tragique en la poussant jusqu’à un paroxysme, et son manque 
de respect des bienséances. 
Cela déclencha ‘’la querelle du Cid’’, une polémique retentissante, une bataille de pamphlets qui fut la 
plus violente de toute l’Histoire du théâtre français, où Corneille rendit coup pour coup, l’affaire 
menaçant de conduire à des voies de fait. Richelieu, d’abord spectateur amusé, trouva enfin, en 
octobre 1637, qu’elle avait assez duré, et demanda le jugement de l’Académie française, ce qui devait 
d’ailleurs la légitimer au sein du monde littéraire et y imposer son autorité ; en décembre 1637, elle 
produisit un texte intitulé ‘’Les sentiments de l’Académie sur la tragi-comédie du Cid’’ où elle s’érigea 
en défenderesse du conformisme, et condamna la pièce. 



 

8 

 

Corneille, ébranlé, se plongea dans les ouvrages de théorie dramatique (d'Aristote à ses 
commentateurs italiens de la Renaissance) pour présenter une défense hautaine et ironique. Mais on 
l’en dissuada en lui faisant savoir que cela déplairait au cardinal.  
Il révisa quelque peu le texte de sa pièce avant de le publier. 
Dans son poème, ‘’Excuse à Ariste’’, composé et publié alors, il affirma :  
                                             «Je sais ce que je vaux, et crois ce qu’on m’en dit. 
                                               Pour me faire admirer je ne fais point de ligue ; 
                                               J’ai peu de voix pour moi, mais je les ai sans brigue ; 
                                               Et mon ambition, pour faire plus de bruit, 
                                               Ne les va point quêter de réduit en réduit ; 

Mon travail sans appui monte sur le théâtre ; 
Chacun en liberté l’y blâme ou l’idolâtre : 
Là, sans que mes amis prêchent leurs sentiments, 
J’arrache quelquefois leurs applaudissements ; 
Là, content du succès que le mérite donne, 
Par d’illustres avis je n’éblouis personne ; 

                    Je satisfais ensemble et peuple et courtisans, 
                    Et mes vers en tous lieux sont mes seuls partisans ; 
                    Par leur seule beauté ma plume est estimée ; 
                    Je ne dois qu’a moi seul toute ma renommée.» 
 
À la suite de cette humiliation, soit par tactique, soit par mécontentement, il vécut retiré à Rouen, 
n'écrivant plus pour le théâtre. 
En 1638, parut le texte d’une pièce intitulée ‘’L'aveugle de Smyrne’’, produite par le groupe de 
dramaturges formé par Richelieu, avec une préface qui donne à croire que l'un des cinq auteurs 
s’était abstenu, aucun document d'époque ne permettant toutefois de penser qu'il se soit agi de 
Corneille, et que les relations entre lui et Richelieu en auraient été refroidies. 
En octobre, le Trésor royal manquant d’argent, des charges nouvelles furent créées ; celle de 
Corneille se trouva ainsi dédoublée et ses revenus diminués ; il allait s’engager dans une longue et 
vaine procédure contre l’administration. 
Le 15 janvier 1639, Chapelain écrivit à Guez de Balzac : «Il ne fait plus rien, et Scudéry a du moins 
gagné cela, en le querellant, qu’il l’a rebuté du métier… Je l’ai, autant que j’ai pu, réchauffé et 
encouragé à se venger… en faisant quelque nouveau ‘’Cid’’, qui attire encore les suffrages de tout le 
monde … mais il n’y a pas moyen de l’y résoudre.» 
Le 12 février 1639, survint la mort du père de Corneille, qui le laissa, à trente-trois ans, propriétaire de 
la maison de la rue de la Pie, chef de famille (avec sa mère) et tuteur de deux enfants mineurs, une 
sœur de seize ans (Marthe) et un frère de quatorze ans (Thomas). 
Le 16 mars, il publia ‘’Médée’’ et ‘’L’illusion comique’’. 
En juillet 1639, commença une série de graves désordres en Normandie : la révolte des ‘’Va-nu-
pieds’’ contre le fisc qui donna lieu à des émeutes. Les bourgeois se terrèrent ; le Parlement n’osa 
pas intervenir. Fin décembre : 7 000 soldats, commandés par le terrible Gassion, entrèrent à Rouen, 
précédant l’arrivée du chancelier Séguier. En janvier 1640 s’exerça une dure répression : le 
Parlement fut dissous et ses membres exilés de la province. 
Corneille se remit au travail, et entreprit la rédaction de deux tragédies qu’il termina dans l’hiver de 
1639-1640, dont les sujets étaient puisés dans l’Histoire romaine, et qui étaient conçues de façon à 
désarmer les critiques, à lui éviter les discussions provoquées par ‘’Le Cid’’. Pour la première, il prit la 
précaution de la soumettre, au début de 1640, à un comité de lettrés proches de Richelieu et de 
l'Académie française (Chapelain, d’Aubignac et d’autres «doctes») qui lui demandèrent d’en modifier 
le dénouement. Mais il s’y refusa et, ainsi, le 19 mai 1640, fut créée : 
_________________________________________________________________________________ 
   
 

 



 

9 

 

1640 
“Horace” 

 
Tragédie en cinq actes et en vers 

 
Pour en finir avec la querelle depuis longtemps ouverte qui les oppose, les deux bourgades de Rome 
et d’Albe ont désigné leurs champions : les trois Horaces pour Rome, les trois Curiaces pour Albe.  
Mais Horace est l’époux de Sabine, qui est native d’Albe, et Curiace est fiancé à Camille, qui est la 
sœur d’Horace. La victoire remportée par Horace est déplorée par Camille avec tant de violence que 
son frère, exaspéré, la tue. Il doit rendre compte de ce meurtre devant le roi Tulle et le peuple romain. 
L’éloquent plaidoyer du vieil Horace, son père, le sauve du châtiment. 
 

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ‘’Horace’’ 
_________________________________________________________________________________ 
 
Le 15 janvier 1641, le texte d’‘’Horace’’ parut avec une dédicace à Richelieu d’une étonnante 
soumission, car Corneille reconnaissait au puissant ministre son pouvoir sur les orientations du 
théâtre du temps ; ce texte, aujourd’hui, laisse perplexe, tant l’éloge paraît moqueur sous la 
reconnaissance servile. Or Corneille était tombé amoureux d’une jeune aristocrate qui avait onze ans 
de moins que lui, Marie de Lampérière, fille de Matthieu de Lampérière, lieutenant-général des 
Andelys, et eut besoin (c’est du moins ce qu’allait dire Fontenelle dans sa ‘’Vie de M. Corneille’’) que 
le cardinal force le consentement du père à un mariage qui, d’ailleurs, eut lieu cette année-là. Or le 
jour même du mariage, une péripneumonie le terrassa, et la nouvelle de sa mort alla jusqu’à Paris.  
S’étant vu reprocher l’invraisemblance du sujet d’’’Horace’’ (pourtant historique), Corneille dut, pour 
une autre tragédie, trouver un sujet dans lequel le personnage principal pouvait accomplir un acte 
exceptionnel qui soit à la fois extraordinaire et vraisemblable ; ça allait être, deux ans plus tard : 
_________________________________________________________________________________ 
 

1642 
“Cinna ou La clémence d’Auguste” 

 
Tragédie en cinq actes et en vers 

 
Fille d’un proscrit tué par ordre d’Octave, Émilie aspire à venger son père. Octave, une fois devenu 
l’empereur Auguste, combla de ses bienfaits Émilie, ainsi que son amoureux, le jeune Cinna, fils 
d’une fille de Pompée. Émilie impose à Cinna de former une conjuration contre Auguste dans laquelle 
entre aussi Maxime, lui aussi amoureux d’elle. De ce fait jaloux de Cinna, il dénonce la conjuration à 
Auguste qui, cependant, héros magnanime et soucieux de sa gloire, accorde à tous son pardon. 
 

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ‘’Cinna’’ 
_________________________________________________________________________________ 
                                                      
‘’Cinna’’ obtint un triomphe qui accrut encore la légitimité de dramaturge de Corneille, le succès public 
s’accompagnant enfin de l’approbation des «doctes». 
Il fut alors incité à venir s'installer à Paris. Mais il refusa de le faire parce qu’il avait alors charge de 
famille, étant même encore tuteur de son jeune frère, Thomas. Cependant, il s’y rendait souvent, 
fréquentant alors les cercles littéraires. 
Le 10 janvier 1642 fut baptisée Marie, la première fille de Corneille. 
Le 1er août 1642, ‘’Cinna’’ obtint son «privilège» d’impression. Mais survint la conspiration de Cinq-
Mars, et la publication d’un texte prônant la clémence parut donc intempestive. De ce fait, la pièce 
n’allait sortir des presses que le 18 janvier 1643, c’est-à-dire après la mort de Richelieu ; elle était 
accompagnée d’une dédicace au financier Montoron, dans le désir de neutraliser le caractère 
politique de la pièce par le parrainage d’un personnage politiquement inexistant !  



 

10 

 

Le 4 décembre 1642, Richelieu mourut, et, à cette occasion, Corneille écrivit quelques vers qui 
résument habilement ses délicates relations avec le ministre :                
                                                      «Qu’on parle mal ou bien du fameux cardinal 

                                                  Ma prose ni mes vers n’en diront jamais rien ; 
                                                        Il m’a fait trop de bien pour en dire du mal 

         Il m’a fait trop de mal pour en dire du bien.» 
Il aborda alors un genre nouveau, la tragédie sainte, avec :  
_________________________________________________________________________________ 
 

1643 
“Polyeucte” 

 
Tragédie en cinq actes et en vers 

 
Prince arménien, Polyeucte a épousé Pauline, fille de Félix, gouverneur romain de l’Arménie., qui a 
reçu de l’empereur Décius la mission de poursuivre les chrétiens. Or, entraîné par son ami, Néarque, 
Polyeucte s’apprête à recevoir le baptême. C’est alors qu’apparaît Sévère, chevalier romain que 
Pauline a aimé autrefois, mais à qui Félix a refusé la main de sa fille ; devenu favori de l’empereur, il 
inquiète Félix qui, maintenant, redoute son ressentiment. À la requête de son père, Pauline le 
rencontre et lui laisse entendre qu’elle n’a point cessé de l’aimer, mais qu’elle demeurera fidèle à 
Polyeucte. On apprend alors que, animé d’une sainte fureur, celui-ci vient de détruire les idoles 
païennes. Emprisonné, invité à renoncer à sa foi, il ne se laisse pas fléchir ni par les menaces de 
Félix ni par les larmes de Pauline. Résolu au martyre, il confie Pauline à Sévère. Le rayonnement de 
la grâce chrétienne opère alors un prodige : Pauline et Félix se convertissent, tandis que Sévère 
s’engage à défendre la cause des chrétiens auprès de Décius. 
 

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ‘’Polyeucte’’ 
_________________________________________________________________________________ 
 
Les milieux dévots condamnèrent ‘’Polyeucte’’. Mais Corneille créa, en quelque sorte, une mode 
puisque la troupe de l’’’Hôtel de Bourgogne’’, non seulement reprit cette pièce mais en fit écrire 
d’autres comme ‘’Le véritable saint Genest’’ de Rotrou. 
Il revint à un sujet antique avec : 
_________________________________________________________________________________ 
 

1643 
“La mort de Pompée” 

 
Tragédie en cinq actes et en vers 

 
Alors que Pompée a été abattu par l’Égyptien Ptolémée qui l’a fait pour complaire à César vainqueur, 
celui-ci le venge.  
 
Pour un résumé plus précis et un commentaire,voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ses autres tragédies’’ 
_________________________________________________________________________________ 
 
Le 14 mai mourut Louis XIII. Le roi fut de nouveau un enfant, Louis XIV, et la régence fut confiée à sa 
mère, Anne d’Autriche, qui, en fait, laissa le pouvoir au cardinal Mazarin contre lequel le 
mécontentement n’allait cesser de grandir.  
Le 7 septembre, fut baptisé Pierre, le deuxième enfant de Corneille qui reçut de Mazarin, désireux de 
lui faire servir sa propagande, une pension de mille livres.  
Le 20 octobre, le texte de ‘’Polyeucte’’ fut édité avec une dédicace à la reine. 



 

11 

 

Corneille, tout en travaillant à une autre tragédie qui lui donnait beaucoup de mal (‘’Rodogune’’),   
revint à la comédie, genre auquel il n'avait pas touché depuis huit ans, profitant alors de la mode de la 
comédie à l'espagnole sur les deux théâtres parisiens pour lancer :  
_________________________________________________________________________________ 
 

1644 
“Le menteur” 

 
Comédie en cinq actes et en vers 

 
On y retrouve les préoccupations amoureuses de la jeunesse parisienne auxquelles s’ajoute la 
complexité de l’intrigue due à la multiplicité des inventions de Dorante, un menteur virtuose, qui se 
retournent contre lui, qui, cependant, réussit une dernière pirouette. 
 

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ses comédies’’ 
_________________________________________________________________________________ 
 
‘’Le menteur’’ fut un des plus grands succès de Corneille. 
Le 16 février 1644, il fit éditer le texte de ‘’La mort de Pompée’’ avec une dédicace à Mazarin où il lui 
appliqua un vers de Virgile («Tu regere imperio populos, Romane, memento») et un ‘’Remerciement’’ 
en vers pour la pension qu’il lui avait octroyée, où ce «Romain» fut égalé aux plus grands Romains de 
l’Antiquité, ces énormités paraissant alors toutes naturelles. 
Le 12 août, sa candidature à l'Académie française échoua parce qu’on prétendait que, habitant à 
Rouen, il ne pourrait assister aux réunions, alors que, en fait, il se rendait souvent à Paris. 
Le 31 octobre, il fit éditer ‘’Le menteur’’. 
À la fin de 1644, il fit paraître une première partie de l’édition de ses ‘’Œuvres complètes’’. 
Le succès du ‘’Menteur’’ avait été tel qu'il l’incita à donner : 
_________________________________________________________________________________ 
 

1645 
‘’La suite du Menteur’’ 

 
Comédie en cinq actes et en vers 

 
Dorante n’est plus menteur mais le sauveteur du perdant d’un duel, ce qui le conduit en prison et lui 
vaut aussi l’amour de Mélisse. 
 

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ses comédies’’ 
_________________________________________________________________________________ 
 
‘’La suite du Menteur’’ fut un échec. 
Comme de 1643 à 1652, c'est-à-dire de la mort de Richelieu (décembre 1642) puis de Louis XIII (mai 
1643), la France traversa une grave crise politique, Corneille se lança dans des tragédies de complot, 
de succession dynastique, mettant en scène des monstres animés par la violence passionnelle et 
machiavélique du pouvoir.  
Ce fut d’abord :         
_________________________________________________________________________________     
 

 
 
 
 
 



 

12 

 

1644 
“Rodogune, princesse des Parthes” 

 
Tragédie en cinq actes et en vers 

 
Cléopâtre, la reine de Syrie, a fait mourir son époux qui l’avait délaissée pour la princesse Rodogune. 
Éprouvant une jalousie et une haine exacerbées à l’égard de celle-ci, elle offre le trône à celui de ses 
deux fils qui la fera mourir. Or ils sont tous deux amoureux d’elle qui, pour sa part, leur propose 
d’assassiner leur mère. Cléopâtre fait assassiner l’un. Mais, alors que l’autre est sur le point d’épouser 
Rodogune, elle tend une coupe empoisonnée qu’elle se trouve contrainte de boire, mourant donc en 
maudissant et en délirant. 
 
Pour un résumé plus précis et un commentaire,voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ses autres tragédies’’ 
_________________________________________________________________________________ 
 
‘’Rodogune’’ fut un des grands succès de Corneille et allait demeurer sa pièce préférée. 
Le 30 septembre 1645, il édita ‘’La suite du Menteur’’. 
Le 14 octobre, il fut invité à composer des sixains pour accompagner les gravures de Valdor 
destinées à célébrer ‘’Les triomphes de Louis le Juste’’ (Louis XIII) dans un somptueux mémorial, et, 
surtout, à faire de la propagande pour Mazarin qui, malgré son peu de goût pour le mécénat, fit mine 
de reprendre sur ce plan la politique de Richelieu, et lui offrit une pension de 1 000 livres. 
De ce fait, Corneille songea à réitérer le coup d'audace de ‘’Polyeucte’’, en portant à nouveau un sujet 
religieux sur une scène profane. Cette fois-ci, fort du soutien du cardinal, il alla précisément chercher 
un sujet qui avait tout pour séduire l'Italien tout en rassurant les dévots puisque qu’une ‘’Teodora 
vergine et martire ‘’ de Julio Rospigliosi avait été représentée à Rome en 1636 et 1637 avec un tel 
succès que l’Europe entière en avait eu les échos. Depuis, Théodore passait pour une sorte de muse 
chrétienne qui avait purifié le théâtre. Il produisit donc : 
_________________________________________________________________________________ 
 

1646 
‘’Théodore, vierge et martyre’’ 

 
«Tragédie chrétienne» en cinq actes 

 
La mère d’un jeune Romain amoureux de Théodore qui, elle, aime Didyme, décide de se venger sur 
ceux-ci qui sont chrétiens 

 
Pour un résumé plus précis et un commentaire,voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ses autres tragédies’’. 
_________________________________________________________________________________ 
 
Le 21 novembre 1646, Corneille subit un nouvel échec à l’Académie française. 
Le 31 décembre, il remit les comptes de la tutelle de son frère, Thomas. 
Lui naquit un deuxième fils, François. 
Il fit jouer : 
_________________________________________________________________________________ 
 

 
 
 
 
 
 
 



 

13 

 

1647 
’’Héraclius, empereur d'Orient’’ 

 
Tragédie en cinq actes et en vers 

 
Dans l’empire de Constantinople règne le tyran Phocas qui veut obliger sa captive, Pulchérie, à 
épouser celui qu’il prend pour son fils, Martian. Mais des substitutions d’enfants ayant eu lieu, Martian 
est en fait Héraclius, le frère de Pulchérie qui, elle, aime, sous le nom de Léonce, celui qui est en fait 
le vrai fils de Phocas. Léonce proclame sa véritable identité, ce qui déclenche des affrontements, la 
situation se dénouant par l’assassinat de Phocas, des mariages et l’accord entre les deux héros, 
Héraclius et Martian. 
 
Pour un résumé plus précis et un commentaire,voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ses autres tragédies’’. 
_________________________________________________________________________________ 
 
La pièce connut un succès durable. 
‘’Héraclius’’ ouvrit dans I'œuvre de Corneille un véritable cycle, avec ‘’Don Sanche d'Aragon’’, 
‘’Pertharite’’ et ‘’Œdipe’’, pièces qui posent aussi, sous d'autres formes, Ia question des rapports entre 
I'identité du héros, I'héroïsme et la légitimité royale. 
Le 22 janvier 1647, Corneille fut finalement admis à l’Académie française, au fauteuil 14.  
Le 31 janvier, il fit éditer le texte de ‘’Rodogune’’. 
Le 28 juin, il fit éditer le texte d’‘’Héraclius’’ avec une dédicace au chancelier Séguier. 
Dans la querelle littéraire qui, dans les salons, opposait les partisans du ‘’sonnet d’Uranie’’ (1620) de 
Voiture et ceux du ‘’sonnet de Job’’ (1647) de Bensérade, il donna lui-même un sonnet où, 
habilement, il refusait de prendre parti : 
  Deux sonnets partagent la ville, 
  Deux sonnets partagent la cour, 
  Et semblent vouloir à leur tour 
  Rallumer la guerre civile. 

 
Le plus sot et le plus habile 

  En mettant leur avis au jour, 
  Et ce qu'on a pour eux d'amour 
  À plus d'un échauffe la bile. 

 
Chacun en parle hautement 

  Suivant son petit jugement, 
  Et, s'il y faut mêler le nôtre, 
 
  L'un est sans doute mieux rêvé, 
  Mieux conduit et mieux achevé ; 
  Mais je voudrais avoir fait l'autre. 
 
Son interprète favori, Floridor, ayant, cette année-là, quitté la troupe du ‘’Théâtre du Marais’’ pour 
celle de l’’’Hôtel de Bourgogne’’, Corneille allait désormais confier son répertoire à la troupe des 
‘’Comédiens du roi’’. 
En 1648, il fit paraître la deuxième partie de l’édition de ses ‘’Œuvres complètes’’ dans laquelle la 
«tragi-comédie» du ‘’Cid’’ fut rebaptisée «tragédie». 
En août 1648 éclata la Fronde, mouvement de révolte qui commença dans les parlements. En 
conséquence, la saison théâtrale de 1648-1649 fut donc ruinée. Ensuite, dernière résurgence du 
vieux monde féodal, les «grands» se soulevèrent ; ce fut la Fronde des princes (Condé, Conti, 
Longueville) qui obligea Mazarin à s’enfuir. Cependant, comme, en octobre, les traités de Westphalie 
libérèrent une partie des forces françaises, Condé et ses troupes furent appelés au secours du 
gouvernement. Il reste que, le 5 janvier 1649, la reine dut fuir à Saint-Germain avec Mazarin et le 



 

14 

 

jeune roi. Au cours de l’été, la situation politique se détendit, et le roi revint à Paris le 18 août. Les 
théâtres, fermés depuis le début des troubles, rouvrirent, et on trouva de nombreuses allusions 
politiques dans les tragédies présentées au cours de l’automne et de l’hiver. 
Le 22 mai 1649, furent édités ‘’Les triomphes de Louis le Juste’’, ouvrage à la gloire de Louis XIII 
où un texte de Corneille accompagnait des gravures de Jean Valdor. 
Le 22 août parut un sonnet de Corneille en faveur de la paix civile. 
La mode des pièces à grand spectacle se développant, Mazarin, qui avait introduit en France l’opéra 
italien et qui voulait lui donner une réplique française, lui commanda une tragédie à machines en 
spécifiant qu’il fallait réutiliser les coûteux décors et machineries conçus par l’ingénieur italien Torelli 
en 1647 pour ‘’Orfeo’’ de Luigi Rossi. Ce fut :  
_________________________________________________________________________________ 
 

1649 
‘’Andromède’’ 

 
Tragédie en cinq actes et en vers 

 
Le demi-dieu Persée délivre Andromède du monstre marin qui devait la dévorer, puis punit la révolte 
du jaloux Phinée, auparavant fiancé à Andromède. 
 
Pour un résumé plus précis et un commentaire,voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ses autres tragédies’’. 
_________________________________________________________________________________ 
            
Du fait d’une maladie du jeune roi et des premiers troubles de la Fronde, ’’Andromède’’ ne put être 
jouée qu’en janvier 1650, dans le ‘’Théâtre royal du Petit-Bourbon’’, en présence de Louis XIV, avec 
un succès qui eut pour conséquence que cette première réplique française à l’opéra italien et la mode 
que la pièce lança empêchèrent durant vingt ans la création d’un opéra français. 
En février, Mazarin destitua le procureur général des ‘’États de Normandie’’ [assemblée provinciale], 
un frondeur qui avait tenté de soulever la Normandie, et nomma à sa place Corneille «dont la fidélité 
et l’affection nous sont connues». En conséquence, pour assumer ses nouvelles fonctions de 
commissaire, il dut, le 18 mars, vendre ses deux charges d'avocat. 
Il fit jouer : 
_________________________________________________________________________________ 
 

1650 
‘’Don Sanche d'Aragon‘’ 

 
‘’Comédie héroïque’’ 

 
La reine de Castille admire le valeureux soldat Carlos qui se dit le fils d’un pêcheur et fait face au 
mépris des «grands», avant que soit révélé qu’il est en réalité don Sanche d’Aragon et qu’il puisse 
épouser la reine. 

 
Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ses comédies’’ 

_________________________________________________________________________________ 
 
La pièce reçut un accueil enthousiaste, qui fut cependant bientôt arrêté net, à la quatrième 
représentation, par «le refus d’un illustre suffrage», très probablement celui de Condé qui avait cru 
que Corneille, favorable à Mazarin, avait voulu représenter le destin de celui-ci, Italien d'extraction 
obscure devenu le premier personnage du royaume par la faveur de la reine, Anne d'Autriche. 
Cependant, la pièce eut du succès en province, et fut donc reprise quelques années après.  
Le 14 mai 1650 fut édité ‘’Don Sanche d’Aragon’’. 



 

15 

 

Le 5 juillet, Thomas Corneille épousa Marguerite de Lampérière, belle-sœur de Pierre, et les deux 
ménages allaient vivre ensemble.  
Naquit Marguerite, quatrième enfant de Corneille. 
En 1651, à la faveur de la rentrée en grâce des princes et de l'exil en Allemagne de Mazarin, l'ancien 
titulaire de la charge de procureur général des ‘’États de Normandie’’ y fut rétabli, et Corneille fut 
remercié. Il se retrouva sans fonctions officielles. En somme, il fut l'une des nombreuses victimes de 
cette immense partie de dupes en quoi résulta la Fronde. 
Le dramaturge revint à un type de tragédie fondée sur l'affrontement à visage découvert des 
caractères et des passions, avec : 
_________________________________________________________________________________ 
 

1651 
“Nicomède” 

 
Tragédie en cinq actes et en vers 

 
Dans la Bithynie ancienne, Nicomède est le soutien du trône de Prusias, son père. Mais la seconde 
épouse de celui-ci, Arsinoé, veut l’éliminer pour donner le trône à son fils, Attale. Elle a l’appui de 
Rome où Attale a été élevé, et dont Nicomède est l’adversaire. Il est emprisonné, mais le peuple se 
soulève. Il triomphe, mais rend le trône à son roi. 
 
Pour un résumé plus précis et un commentaire,voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ses autres tragédies’’. 
_________________________________________________________________________________ 
 
‘’Nicomède’’ remporta un éclatant succès, le public applaudissant aux allusions politiques, y voyant 
un éloge à peine voilé du Grand Condé, meneur de la Fronde alors en prison, et qui n’en sortit qu’au 
moment même où la pièce triomphait et que Mazarin s'était exilé.  
La pièce fut publiée avec une préface qui sonne comme un bulletin de victoire, mais s’efforce aussi 
de détourner le lecteur des interprétations politiques qu’on avait pu en donner, Corneille affirmant : 
«Mon principal but a été de peindre la politique des Romains au dehors». Mais on peut penser que, 
au moment même où il semblait ainsi répudier toute allusion à l’actualité, sa phrase était à double 
sens car Mazarin n’était-il pas un «Romain» qui avait agi en maître dans un pays étranger? Ce fut la 
seule imprudence que Corneille commit dans toute sa carrière ; mais il la paya cher : il s’était pour 
toujours aliéné Mazarin qui, jusqu’à sa mort (1661), ne lui donna plus un sou, le priva de sa pension. 
 
S’étant engagé dans ce travail difficile et de longue haleine en y étant poussé à la fois par sa grande 
dévotion et par ses amis, les jésuites, il publia, le 15 novembre 1651, un volume regroupant les vingt 
premiers chapitres de sa traduction d’un texte religieux anonyme du XVe siècle, intitulé ‘’L’imitation de 
Jésus Christ’’, en vers auxquels on allait pouvoir reprocher «la pompe» qui lui était «naturelle» et un 
sentiment d’ennui ; il y joignait des paraphrases où il mit toute sa sincérité et toute sa noblesse, où on 
put retrouver son talent. 
Un cinquième enfant lui naquit : Charles. 
Il fit jouer : 
_________________________________________________________________________________ 
 

 
 
 
 
 
 
 
 



 

16 

 

1652 
“Pertharite, roi des Lombards” 

 
Tragédie en cinq actes et en vers 

 
Dans la Lombardie du Moyen Âge, Grimoald, qui a dépouillé de son trône le roi légitime, Pertharite, se 
voit contraint de le lui rendre. 
 
Pour un résumé plus précis et un commentaire,voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ses autres tragédies’’. 
_________________________________________________________________________________ 
 
Sans que le talent créateur de Corneille soit en cause, les spectateurs se détournèrent de la pièce qui 
subit une chute brutale et retentissante, fut un échec total. Peut-être cela fut-il en partie dû à des 
raisons d’actualité, au cadre historique et à la thématique politique de la pièce ; les spectateurs 
devaient être lassés par les complexes enjeux politiques de la Fronde, car la réflexion politique, 
centrée sur l’usurpation et le refus des maximes du machiavélisme, n’était pas sans évoquer la 
situation de la France au moment où Condé, rebelle à son roi, cherchait l’alliance de l’Espagne et de 
l’Angleterre. Ce fut la première tragédie qui fit les frais de cette lassitude du public.  
Les confrères de Corneille et les comédiens comprirent la leçon, et, après ‘’Pertharite’’, le genre 
tragique connut une éclipse totale de quatre ans, les genres à la mode étant alors la comédie, la 
pastorale (présentant des histoires de bergers et de bergères amoureux), le théâtre à machines. 
Corneille annonça qu’il prenait à Rouen une retraite du théâtre qu'il présenta comme définitive, et qui 
aurait pu sonner le glas de la tragédie française. Il pouvait se le permettre puisqu'il était au comble 
d'une gloire qui courait d'un bout à l'autre de l'Europe. Lui, qui se démit de ses charges et devint 
minutieusement dévot, étant marguillier de sa paroisse, se consacra alors entièrement à la très pieuse 
et très lucrative entreprise de traduction en vers de ‘’L’imitation de Jésus-Christ’’ : la fin du livre I et le 
début du livre II parurent à la fin d'octobre 1652 ; en juin 1653, les deux premiers livres complets 
parurent, illustrés de gravures figurant au début de chaque chapitre ; en 1654, suivit le livre III et, en 
1656, le livre IV (et dernier), ce qui permit une édition complète, de l'ensemble, avec une épître 
dédicatoire au pape Alexandre VII. Ce livre remporta un extraordinaire succès de librairie avec 2 300 
éditions et près de 2,4 millions d'exemplaires en circulation à la fin du XVIIIe siècle, ce qui en fit à 
cette époque le livre le plus souvent imprimé après la Bible. 
En 1653 les troubles de la Fronde cessèrent, et Mazarin rentra à Paris. 
En mars de cette année, parurent, dans le ‘’Recueil Sercy’’ (du nom de son éditeur, le titre réel étant : 
‘’Poésies choisies de Messieurs Corneille, Bensérade, de Scudéry, etc.’’), un poème de 
Corneille intitulé ‘’De la poésie à la peinture’’ (où il déplorait l’absence de mécénat littéraire) et 
d'autres poèmes galants de son frère et lui adressés à des femmes, ce qui montre qu’ils s’étaient 
alors laissé griser par une vie mondaine et littéraire rouennaise plus intense que par le passé et 
calquée sur celle que connaissait Paris.  
Le 30 avril fut édité ‘’Pertharite’’, ce retard s’expliquant peut-être par la fidélité de Corneille à la 
couronne : il ne voulait pas ramener l’attention sur cette mésaventure d’un roi dépossédé, aussi 
longtemps que la position du jeune Louis XIV demeurait menacée. À cette occasion, il tira les leçons 
littéraires de son échec, et dit adieu au théâtre.  
En 1654, il publia une édition in-12° de ses ‘’Œuvres’’. 
En 1655 naquit Madeleine, sixième enfant de Corneille. 
En 1656 naquit Thomas, dernier enfant de Corneille. 
 D’avril à octobre 1658, séjourna à Rouen la troupe de Jean-Baptiste Poquelin, l'’’Illustre théâtre’’, qui 
y joua plusieurs tragédies de Corneille, en particulier ‘’Nicomède’’, profitant très probablement des 
indications de Corneille qui le reçut. Or, selon une thèse, très iconoclaste et très controversée, le 
rimailleur-farceur, auteur médiocre jusqu'à l’âge de quarante ans, se serait soudainement, à son 
départ, révélé un écrivain au génie profond et à l’écriture brillante, ses plus beaux vers allant 
désormais ressembler aux plus beaux vers de Corneille. D’où la question : Corneille a-t-il été le prête-
plume de Molière? Ils se seraient livrés à la plus grande mystification littéraire de tous les temps.  



 

17 

 

Molière n'aurait jamais existé comme écrivain, serait «un chef-d'œuvre de Corneille», comme l’écrivit le facétieux 
Pierre Louÿs, poète parnassien, qui, en 1919, dans un article publié dans la revue ‘’Comedia’’, indiqua avoir remarqué 
une grande ressemblance stylistique entre ‘’Amphitryon’’, pièce de Molière, et les pièces de Corneille. Cela fit naître 
chez lui un soupçon qui, toutefois, ne lui valut que ricanements, quolibets et même insultes, car il était un habitué des 
canulars.  
Cependant, en 1957, le romancier Henry Poulaille publia “Corneille sous le masque de Molière” où il indiqua avoir 
relevé de très nombreuses similitudes littéraires entre les deux œuvres, avoir même retrouvé plusieurs vers 
identiques. Il se demanda comment un comédien, présumé sans grande éducation littéraire, à la fois valet de 
chambre du roi et directeur de troupe de théâtre, aurait pu écrire tant de chefs-d’œuvre.  
En 1990, l'avocat belge Hippolyte Wouters publia “Molière ou l'auteur imaginaire”, ouvrage où il mit en doute sa 
paternité des pièces qu’on lui attribue en s'appuyant sur le fait qu'aucun manuscrit de lui n'est parvenu jusqu'à nous : 
pas le moindre brouillon de pièce, pas même une seule lettre ; on ne retrouva de sa main que quelques reçus ou 
quittances et, en une dizaine de lignes sur l'une d'entre elles, cinq fautes de participes passés ! Wouters accumula 
nombre de «coïncidences troublantes». Il s’étonna de la métamorphose soudaine d'un comédien en un auteur de 
génie, commentant : «Ce serait, dans toute la littérature connue, le seul cas où un auteur médiocre jusqu'à quarante 
ans devient non seulement profond, mais surtout une des plus belles plumes de son temps.»  
Un autre chercheur, François Vergnaud, découvrit dans l'œuvre de Molière une dizaine de termes normands que seul 
le Rouennais Corneille aurait pu employer. De plus, il avança qu’il aurait donné à sa «marionnette» son pseudonyme 
de Molière qui serait le nom de jeune fille de son arrière-arrière-grand-mère, un nom suffisamment éloigné dans le 
temps pour que personne ne puisse le découvrir. Il ajouta que leur intérêt était mutuel : s’il était hors de question pour 
Corneille de faire jouer sous son nom “Tartuffe”, “Dom Juan” ou même “Le misanthrope”, Molière était le seul à 
pouvoir faire passer certaines audaces parce qu'il avait la protection du roi, dont il était devenu le comédien attitré ; il 
faudrait tenir compte aussi des considérations financières : Corneille, qui n'avait rien écrit depuis six ans, qui avait 
sept enfants dont deux dans les ordres et deux autres aux armées, ne roulait pas sur l'or, tandis que Molière 
connaissait alors un grand succès à la Cour comme à la ville (évalués par ses biographes, ses revenus mensuels 
équivalaient à plus de douze mille euros) ; de plus, brusquement, en 1662, Corneille, renonçant à sa charge d'avocat 
à Rouen et ne disposant donc plus que des simples jetons de présence à l'Académie française et d’une pension du 
roi, vint s'installer à Paris, avec sa femme, ses enfants, son frère, Thomas, et la femme de celui-ci, chez le duc de 
Guise qui les protégeait, et on peut penser que cet homme plutôt misanthrope, casanier et dans la gêne, ne serait 
pas venu vivre dans une ville bien plus chère que Rouen sauf si la volonté de se rapprocher de Molière ne l’y appelait 
(désormais, il habitait le Marais, et Molière rue Saint-Thomas-du-Louvre ; c’était une proximité idéale pour satisfaire 
sans délais les commandes du roi). Enfin, dernier élément : comment le responsable de la troupe du roi, directeur 
d'un théâtre (l'équivalent d'une P.M.E. de soixante personnes), ayant l'œil sur tout (décors, costumes, musique, 
affichage, etc.), metteur en scène et acteur, astreint aux répétitions et aux voyages en province, aurait-il pu trouver le 
temps, de 1660 à sa mort, en 1673, de composer une trentaine de pièces, et plus spécialement, entre 1664 et 1669, 
douze pièces dont quatre chefs-d'œuvre? Enfin, alors que les graphologues s'accordent à déceler dans l'écriture de 
Corneille les traces d'un grand travailleur et d'une intelligence exceptionnelle, ils s'étonnent devant celle de Molière, 
de la trouver peu compatible avec le talent qu'on lui attribue. Passant au crible la vie des deux hommes et les 
ressemblances plus que troublantes entre leurs deux œuvres (coïncidences spécifiques, auto-références, 
normandismes, tics), Vergnaud conclut à la dualité de Corneille : il aurait été à la fois un puritain et un esprit très 
gaillard, un amoureux de la grandeur mais aussi un railleur et un frondeur, un noble et un petit-bourgeois, un 
Espagnol et un Rouennais. Aussi, rien ne serait inconcevable venant de lui. On pourrait ainsi admettre que le même 
homme ait pu, d’une part, écrire “Polyeucte” et traduire “L’imitation de Jésus-Christ”, et, d’autre part, oser “Dom 
Juan”. 
Enfin, en 2003, le linguiste Dominique Labbé publia les résultats de ses travaux de lexicométrie, où il avait comparé 
scientifiquement les textes des deux auteurs, et trouvé des indices convaincants. Sa méthode consiste à mesurer « la 
distance intertextuelle» entre deux textes en comptabilisant le vocabulaire et les expressions employés dans l’un et 
dans l’autre ; lorsque la distance est nulle, on attribue les textes au même auteur. Labbé crut pouvoir apporter, par 
ses calculs mathématiques, la preuve scientifique et quasiment incontestable que Corneille est le véritable auteur de 
la plupart des grandes pièces de Molière, seize exactement avec certitude (‘’L'étourdi’’ - ‘’Le dépit amoureux’’ - 
‘’Sganarelle ou Le cocu imaginaire’’ - ‘’Dom Garcie de Navarre’’ - ‘’L'école des maris’’ - ‘’Les fâcheux’’ - ‘’La princesse 
d'Élide’’ - “L’école des femmes” - “Tartuffe” - ‘’Dom Juan” - “Le misanthrope” - ‘’Mélicerte’’ - ‘’Amphitryon’’ -  “L’avare” - 
‘’Psyché’’ - “Les femmes savantes”) et sept autres très probablement (dont “Le bourgeois gentilhomme” et “Le malade 
imaginaire”) sur les trente-deux signées par Molière. Il détecta, au milieu de ses pièces, à partir de 1658, une même 
veine : la satire des mœurs du temps, exploitée puis abandonnée quinze ans plus tôt par Corneille, avec “Le 
menteur” et “La suite du Menteur”. “Dom Juan”, la pièce de Molière la plus attribuable à Corneille et, en même temps, 
celle que l'on penserait, par son fond antireligieux, la moins susceptible d'être de lui, serait la sœur jumelle du 
“Menteur” et de ‘’La suite du Menteur’’. “Le bourgeois gentilhomme” et “Le malade imaginaire” sont en apparence plus 
éloignés de ces deux pièces ; mais le faux Turc du “Bourgeois” et le latin de cuisine du “Malade” élèvent notablement 
la distance intertextuelle et faussent le calcul sans effacer la paternité unique pour ces deux œuvres.  
Selon Louÿs, Poulaille, Wouters, Vergnaud et Labbé, Corneille et Molière auraient, en 1658, conclu un accord secret 
par lequel le premier était animé du désir de, caché derrière le saltimbanque, régler ses comptes, sans se dévoiler, 
avec les précieuses des salons parisiens, avec les faux dévots et avec les médecins médiocres.  
 



 

18 

 

À la thèse selon laquelle Molière serait le prête-nom de Corneille, dans laquelle ils ne voient qu’un tissu d’inventions, 
d’approximations et d’erreurs, les moliéristes réagirent. 
En particulier, Georges Forestier, titulaire de la chaire des études théâtrales du XVIIe siècle à la Sorbonne, auteur 
d’une très savante biographie de Molière. Il fit remarquer : «Du vivant de Molière, ses ennemis, très nombreux, qui 
connaissaient tout de sa vie, lui ont tout reproché : de plagier les auteurs italiens et espagnols, de puiser dans des 
Mémoires fournis par les contemporains, d'être un dangereux libertin, d'être cocu, sans oublier d'avoir épousé sa 
propre fille ! Pourtant, l'idée même d'une supercherie littéraire n'a effleuré la pensée d'aucun de ses ennemis, même 
ceux qui voulaient l'envoyer au bûcher avec ses livres. Si un homme aussi scruté dans Paris que l’était Molière avait 
été soupçonné d’avoir hérité ne fût-ce que deux vers d’un autre que lui-même, et du grand Corneille en particulier, 
aurait-on attendu le XXIe siècle pour s’aviser qu’il était un imposteur?» Pour Georges Forestier, un examen attentif 
des deux œuvres montre l'existence de différences fondamentales : «Les comédies de Corneille reposent sur une 
esthétique totalement étrangère à celle de Molière. Types de personnages, formes de dialogue, construction des 
pièces, thèmes, rapport au monde, conception du comique, tout est différent. Des dizaines d'autres pièces de 
l'époque ressemblent à celles des deux auteurs.» Il ajouta : «Après avoir triomphé dans la comédie, puis la tragi-
comédie avec "Le Cid’’, Pierre Corneille s'est tourné vers le genre le plus haut placé, qui est celui de la tragédie. "Le 
menteur" n'est qu'une rechute due à l'envie de profiter de l'extraordinaire vogue de la comédie à l'espagnole et de 
montrer qu'il pouvait aussi y réussir. Puis il est revenu pour toujours aux genres sérieux et "hauts" comme la tragédie 
et la comédie héroïque, au-dessus de la simple comédie.»  Il demanda comment le dévot Corneille aurait pu écrire 
“Tartuffe” et “Dom Juan” ; comment il se faisait que, en 1677, Armande, la veuve de Molière, ait confié la versification 
de ‘’Dom Juan’’ à Thomas Corneille alors que Pierre était encore vivant ; comment Corneille aurait pu écrire de tels 
chefs-d’œuvre et accepter de les voir attribués à un autre, sinon à titre transitoire ; comment imaginer que 
l'orgueilleux auteur du ‘’Cid’’, sacré le plus grand dramaturge de son temps, ait pu abandonner la paternité de ses 
pièces à ce comédien inconnu, venu de province.  Le spécialiste rappela que, au XVIIe siècle, l'usage n'était pas de 
conserver les brouillons de ses œuvres après publication. Il signala que, si Corneille et Molière s’étaient effectivement 
rencontrés, ils s’étaient quittés en mauvais termes ; en effet, dans une lettre, Thomas Corneille mentionna que la 
troupe de l’’’Illustre Théâtre’’ était venue à Rouen pour demander aux deux frères de les appuyer pour s'allier avec la 
compagnie du ‘’Théâtre du Marais’’, amoindrie par le récent départ de quelques membres ; que lui et son frère 
s'étaient empressés de donner leur bénédiction à cette union qui leur aurait permis de disposer à nouveau d'une 
troupe à Paris pour jouer leurs tragédies (on a même retrouvé le bail de location de la salle du Marais signé par 
Madeleine Béjart) ; que, au dernier moment, Molière préféra se mettre sous la protection de Monsieur, le frère de 
Louis XIV ; que ce revirement fut ressenti comme une traîtrise par les deux Rouennais qui, vexés, entamèrent alors 
une longue cabale contre le félon Molière ; que, dans une deuxième lettre, Thomas traita de farce ‘ ’Les précieuses 
ridicules’’, créée en novembre 1659, tout en jugeant la troupe de Molière propre seulement «à soutenir de semblables 
bagatelles, et que la plus forte pièce tomberait entre leurs mains». Il fit savoir que, en dehors de ces lettres de 
Thomas Corneille, les seules relations avérées entre les frères Corneille et la troupe de Molière tiennent à quelques 
poésies galantes qu’ils adressèrent à Marie-Thérèse de Gorla, dite Marquise, qui, célébrée pour sa beauté 
rayonnante, ses magnifiques yeux noirs, son timbre de voix admirable, son corps de danseuse et son tempérament 
volcanique (plus que pour ses qualités de comédienne d’ailleurs !), était entrée dans la troupe de Molière (qui aurait 
eu un penchant pour elle, et lui aurait donné un fils), s’était mariée avec un de ses comédiens, René Berthelot dit Du 
Parc (dit aussi Gros-René), prenant alors comme nom de théâtre Mlle Du Parc ; tombés amoureux d’elle qui était 
alors âgée de vingt-trois ans, ils se livrèrent à une aimable joute poétique autour de sa beauté : Pierre écrivit les 
célèbres ‘’stances’’ ‘’À Marquise’’ et le très beau ‘’Sur le départ de la marquise de B.A.T.’’. Georges Forestier conclut 
que, dans ces conditions, on voit mal Corneille passer un accord secret avec Molière. Il créa un site : ‘’Molière auteur 
des œuvres de Molière’’ pour réfuter les thèses de ses adversaires.  
D’autre part, fort de sa longue carrière de comédien, Philippe Brigaud rappela que Molière était aussi un comédien ; 
que, en conséquence, il apprenait le texte de ses pièces par cœur ; que, comme, pendant toute sa jeunesse, il avait 
beaucoup joué les pièces de Corneille, il avait donc retenu le vocabulaire, les tournures de phrases, les rimes aussi 
de Corneille ; que, quand il a lui-même commencé à écrire, il aurait tout naturellement emprunté ce style. D’autre 
part, Philippe Brigaud affirma l'absolue opposition entre les deux théâtres : «La mobilité du dialogue de Molière 
dénote un comédien habitué à arpenter les planches. Les répliques sont envoyées dans le mouvement de l'acteur. 
Ce qu'on ne retrouve pas dans Corneille». Il se demanda comment Corneille aurait pu écrire ‘’L’école des femmes’’ 
que Molière créa en décembre 1662, et où Chrysalde lance :  
   «Je sais un paysan qu'on appelait Gros-Pierre 
    Qui n'ayant pour tout bien qu'un seul quartier de terre,  
    Y fit tout à l'entour faire un fossé bourbeux,  
    Et de Monsieur de l'Isle en prit le nom pompeux»?  
car, indiqua-t-il, la salle reconnut, dans un éclat de rire, Pierre Corneille («Gros-Pierre») récemment anobli, et son 
frère, Thomas, qui se faisait appeler le sieur de l'Isle ; pour lui, il serait donc étonnant que Corneille ait écrit une pièce 
dans laquelle il se serait moqué de son frère et de lui-même, et cela après avoir écrit certaines des précédentes 
pièces de Molière. Il rappela que les deux frères Corneille prirent parti contre Molière dans la querelle au sujet de 
“L’école des femmes”. Il mit en doute la possibilité d’un accord secret, Corneille ayant, selon lui, semblé avoir été peu 
sensible à la présence de la troupe de Molière dans sa ville : ce n'était qu'une troupe de campagne de plus, parmi 
toutes celles qui occupaient régulièrement l'un des deux jeux de paume dans lesquels la municipalité autorisait les 
représentations théâtrales.   



 

19 

 

Enfin, les moliéristes aussi bénéficièrent des travaux d’un scientifique, un ingénieur de recherche au C.N.R.S., Florian 
Cafiero, qui se servit de la méthode de «linguistique computative» développée depuis les années 2000 et qui consiste 
à analyser statistiquement des habitudes d’écriture, des caractéristiques comme les préfixes, les suffixes, les mots-
outils («et», «de», «si»), des «tics de langage» ; il se concentra sur un corpus de 70 pièces, et prouva que Molière en 
est bien l’auteur, indiquant : «Chaque auteur écrit avec une fréquence particulière des mots, des expressions, ou de 
structures grammaticales» - «Le théâtre du XVIIe siècle est très codifié, et il y a des sources d’inspiration qui sont les 
mêmes. Tout put vite se ressembler. Mais Molière fait partie de ceux qui s’isolent le mieux. Il s’identifie extrêmement 
bien. Il n’y a vraiment pas de doute : Corneille n'a pas écrit les pièces de Molière !»  
 

Quoi qu’il en soit de sa possible collaboration avec Molière, il reste que l’auteur de tragédies qu’était 
Corneille fut tenté dès 1656 de revenir au théâtre, d'autant plus que son jeune frère, Thomas, après 
avoir enchaîné les succès avec une longue série de comédies, venait de se lancer dans l'écriture 
d'une tragédie romanesque (‘’Timocrate’’) qui, créée au ‘’Théâtre du Marais’’ en décembre 1656, allait 
être l'un des plus grands succès du siècle. Une de ses connaissances rouennaises indiqua que, en 
juillet 1656, Pierre était déjà occupé à écrire une pièce à grand spectacle commandée par le marquis 
de Sourdéac, un original passionné de machineries théâtrales qu’il déployait dans son château de 
Neufbourg en Normandie (et qui allait faire construire treize ans plus tard la première salle d'opéra de 
Paris, rue Guénégaud) : 
_________________________________________________________________________________ 
 

1656 
“La conquête de la Toison d’or” 

 
Tragédie en cinq actes et en vers 

 
On assiste à l’expédition de Jason et des Argonautes en Colchide pour la conquête de la Toison d’or, 
et à la séduction de Médée.  
 
Pour un résumé plus précis et un commentaire,voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ses autres tragédies’’ 
_________________________________________________________________________________ 
 

Après avoir achevé cette pièce et en attendant sa création (il fallut plus de deux ans au marquis de 
Sourdéac pour achever en son château les préparatifs d’un spectacle qu’il voulait magnifique), 
Corneille éprouva le besoin de faire une pause. Le 9 juillet 1658, il écrivit à l’abbé de Pure : «La 
paresse me semble un métier bien doux, et les petits efforts que je fais pour m’en réveiller s’arrêtent à 
la correction de mes ouvrages. C’en sera fait dans deux mois, si quelque nouveau dessein ne 
l’interrompt. J’en voudrais avoir un.» En fait, il se lança dans une grande entreprise de révision et de 
correction de l’ensemble de son œuvre, tout en fréquentant les salons des précieuses de Rouen et 
correspondre avec celles de Paris, car ce fut la période mondaine de sa vie, celle où se fit deviner le 
plus l’influence de son frère, Thomas. 
Mais, à l'automne de 1658, il fit un voyage à Paris au cours duquel il fut présenté au surintendant des 
finances, Nicolas Fouquet, grand mécène et protecteur des lettres de cette période, qui le pourvut 
d’une importante gratification et lui proposa de faire sa grande rentrée au théâtre sans toutefois lui 
imposer un sujet. Corneille, qui était alors pauvre et père de six enfants, accepta avec enthousiasme, 
et choisit le sujet «le plus tragique de l’Antiquité», y consacrant deux mois de travail. Ce fut : 
_________________________________________________________________________________ 
 

 
 
 
 
 
 
 
 



 

20 

 

1659 
“Œdipe” 

 
Tragédie en cinq actes et en vers 

 
Roi de Thèbes, Œdipe, époux de Jocaste, a une sœur, Dircé, qui revendique le trône. Comme la 
peste qui ravage la ville est attribuée à un crime qui a été commis, elle est prête à se sacrifier. Mais il 
s’avère que le coupable est Œdipe qui se dénonce et se retire. 
 
Pour un résumé plus précis et un commentaire,voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ses autres tragédies’’ 
_________________________________________________________________________________ 
 
Le succès d’‘’Œdipe’’ fut tel que Corneille se trouva relancé pour quinze ans. 
Il fit éditer le texte avec une dédicace à Fouquet qui lui accorda une pension de 2 000 livres affectée 
au budget des «entrées», procédé irrégulier qu’allait révéler le procès de Fouquet. 
Cette année-là, devant la faveur grandissante des tragédies où dominait l'expression du sentiment 
amoureux (celles de Quinault, de son propre frère, Thomas, et enfin de Racine), il reconnut que les 
diverses formes de I'amour sont les «principaux ornements qui nous gagnent d'ordinaire la voix 
publique», et que cela reléguait ses créations au second plan. 
En 1660, dans la cinquième partie des ‘’Poésies choisies’’ de Sercy, il plaça les ‘’Stances à 
Marquise’’ qui serait Mlle du Parc, comédienne de la troupe de Molière. Reprenant le thème de la  
jeune femme indifférente au talent du vieux poète dont les vers assureront pourtant l'immortalité à sa 
beauté passagère, qu’avait déjà traité Ronsard, un siècle plus tôt, dans son célèbre sonnet ‘’Quand 
vous serez bien vieille…’’, ces vers offrent un bel exemple littéraire de dépit amoureux, d’orgueil 
frustré et de franche goujaterie :  
 

Marquise, si mon visage 
A quelques traits un peu vieux, 
Souvenez-vous qu’à mon âge 
Vous ne vaudrez guère mieux. 
 
Le temps aux plus belles choses 
Se plaît à faire un affront, 
Et saura faner vos roses 
Comme il a ridé mon front. 
 
Le même cours des planètes 
Règle nos jours et nos nuits : 
On m’a vu ce que vous êtes ; 
Vous serez ce que je suis. 
 
Cependant j’ai quelques charmes 
Qui sont assez éclatants 
Pour n’avoir pas trop d’alarmes 
De ces ravages du temps. 
 
Vous en avez qu’on adore ; 
Mais ceux que vous méprisez 
Pourraient bien durer encore 
Quand ceux-là seront usés. 
 
Ils pourraient sauver la gloire 
Des yeux qui me semblent doux, 
Et dans mille ans faire croire 
Ce qu’il me plaira de vous. 
 
Chez cette race nouvelle, 
Où j’aurai quelque crédit, 
Vous ne passerez pour belle 



 

21 

 

Qu’autant que je l’aurai dit. 
 
Pensez-y, belle Marquise, 
Quoiqu’un grison fasse effroi, 
Il vaut bien qu’on le courtise 
Quand il est fait comme moi. 

 

En 1660 encore, Corneille fit paraître l’édition de ses ‘’Œuvres complètes’’ en trois volumes in-8°, 
témoignage d’une gloire à laquelle nul autre écrivain auparavant n’avait eu droit de son vivant. Il 
l’accompagna d“’Examens” de chacune de ses pièces et de trois “Discours” critiques et théoriques 
sur son art, où, en partie pour réfuter des critiques d’un «docte», I'abbé d'Aubignac, il donna, avec 
une «simplicité volontaire», sur les grands problèmes de l'art dramatique au XVlle siècle, 
«l'expression nue de [ses] sentiments», ou si I'on préfère, dit-il, «de [ses] hérésies». Beaucoup plus 
que sur les préceptes que le philosophe grec Aristote édicta dans sa ‘’Poétique’’, il se fonda «sur 
[son] expérience du théâtre et sur ce qu’ [il a] vu y plaire ou y déplaire» car «nous ne devons pas 
nous attacher si servilement à l'imitation des Anciens que nous n'osions essayer quelque chose de 
nous-même quand cela ne viole pas les règles de l'art.» :  
-“Discours de l’utilité et des parties du poème dramatique” : S’opposant à l’opinion d’Aristote qui 
voulait que le personnage tragique ne soit ni tout à fait bon ni tout à fait méchant, et qu’il tombe par 
quelque faiblesse dans un malheur digne de commisération, il préférait peindre de grandes vertus et 
de grands crimes, et ajoutait à Ia catharsis par la terreur et la pitié, un autre ressort tragique qui lui est 
propre : l'admiration. Il estimait qu’une pièce où il n’y a pas «de péril de vie, de perte d’États ou de 
bannissement» ne mérite pas «un nom plus relevé que celui de comédie», qu’il qualifiait toutefois 
d'«héroïque» en considération de «la dignité des personnes» mises en scène. Il affirmait : «La poésie 
dramatique a pour but le seul plaisir des spectateurs». 
-“Discours de la tragédie et des moyens de la traiter selon le vraisemblable et le nécessaire” : 
Alors qu’Aristote avait établi que les deux ressorts tragiques sont la crainte et la pitié (pitié pour un 
personnage sympathique en proie au malheur, crainte que nos passions ne nous entraînent dans des 
malheurs semblables), et que le but de la tragédie est «la purgation des passions», Corneille 
manifesta son désaccord, alla jusqu’à affirmer que «le goût de notre siècle n'est point celui du sien»,  
que «ce qui plaisait au dernier point à ses Athéniens ne plaît pas également à nos Français» et que la 
tragédie est faite pour exalter, non pour apitoyer ou terrifier. Il montra que «la fable [c'est-à-dire Ia 
mythologie] et I'histoire de I'Antiquité sont si mêlées ensemble que [...] nous leur donnons une égale 
autorité sur nos théâtres». S’opposant à un autre précepte d’Aristote imposant qu’il fallait représenter 
le possible, ce qui est conforme au train ordinaire des choses, il déclarait que c'était pour lui «une 
maxime très fausse qu'il faut que le sujet d'une tragédie soit vraisemblable» car, s’il peut l'être, «les 
grands sujets qui remuent fortement les passions [...] doivent toujours aller au-delà du vraisemblable» 
; que c’est grâce à eux que se déploient les plus beaux conflits passionnels, les victoires les plus 
surhumaines, les malheurs les plus exemplaires ; cependant, il concédait qu’il faut parvenir à cette 
réalité tragique et sublime par des «acheminements vraisemblables».  
-“Discours des trois unités d’action, de jour et de lieu” : Commentant Aristote, il se montrait 
expérimentateur de formes dramatiques souvent éloignées des principes édictés par le philosophe. 
En ce qui concernait l’unité de temps, il voulait qu’on accepte trente heures (un jour et une nuit), 
conseillant sagement le vague dans les indications textuelles ; il demandait qu’on accepte que le 
temps du cinquième acte soit condensé : entre la sortie d’un personnage et le récit du dénouement 
les conversations devraient pouvoir être plus courtes que ne le suppose le déroulement des 
événements, l’intérêt l’emportant sur le trompe-l’œil ; il recommandait ce compromis de raccourci. 
 
Enfin, en 1660, après que des difficultés aient surgi entre lui et le marquis de Sourdéac, car cette 
pièce à machines qu’était ‘’La conquête de la Toison d’or’’ devait être une production somptueuse, 
avec de magnifiques décors et de la musique, d’où un coût élevé ; que les choses aient traînées en 
longueur ; que les comédiens de la troupe du Marais aient annoncé le spectacle au début de l’année ; 
qu’ils aient dû encore retarder les représentations ; ils n’en donnèrent finalement, à Neufbourg, que 
des «échantillons». Mais les machines leur furent données et, dès le début du mois de décembre, ils 



 

22 

 

jouèrent la pièce dans leur théâtre parisien, avec un succès certain. Cette création avait lieu l'année 
du mariage de Louis XIV avec l'infante d'Espagne, Marie-Thérèse, ce mariage marquant ‘’la paix des 
Pyrénées’’ entre la France et l'Espagne après une guerre longue et épuisante ; d’où, dans tout le 
pays, une année entière de festivités, parmi lesquelles se plaça donc l'œuvre de Corneille qui la fit 
précéder in extremis d’un ‘’Prologue’’ de circonstance célébrant ce mariage. Le spectacle se maintint 
plus d’un an : on n’avait jamais vu sur un théâtre rien d’aussi magnifique. 
En mars 1661, Mazarin mourut et Louis XIV déclara prendre personnellement le pouvoir. 
En septembre, Fouquet fut arrêté. 
Corneille obtint une place de page pour son fils aîné, et maria sa fille aînée à un gentilhomme 
normand. 
Il se lança alors dans des tragédies purement politiques, froides, compliquées, forcées et presque 
forcenées. 
Ce fut d’abord : 
_________________________________________________________________________________ 
 

1662 
‘’Sertorius’’ 

 
Tragédie en cinq actes et en vers 

 
Le héros, dernier résistant contre Sylla, a reconstitué en Espagne une Rome républicaine. Le pouvoir 
est à sa portée ; mais, partagé entre celui-ci et son amour pour Ia reine Viriate, sans illusions, trahi, il 
meurt, et avec lui le vieux monde, tandis qu'un héros nouveau, Pompée, se lève dans I'autre camp. 
 
Pour un résumé plus précis et un commentaire,voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ses autres tragédies’’ 
_________________________________________________________________________________ 
 
La pièce remporta un grand succès. 
En octobre 1662, à l'invitation du duc Henri II de Guise, protecteur du ‘’Théâtre du Marais’’, et depuis 
longtemps admirateur des frères Corneille, leurs deux familles quittèrent la maison natale de la rue de 
la Pie à Rouen pour s'installer à Paris, étant logées gracieusement dans l'hôtel du duc au cœur du 
Marais. Corneille pouvait désormais accepter ce déménagement parce qu’il n'y avait plus que trois 
jeunes enfants au foyer. Les deux familles allaient rester en ce lieu au moins deux ans, c'est-à-dire au 
moins jusqu'à la mort du duc en juin 1664. Les deux frères étaient entourés d’une coterie 
d’admirateurs. Ils tentèrent alors d'exercer une sorte de magistère sur le théâtre, fomentant une 
cabale contre ‘’L'école des femmes’’ de Molière qui, cependant, jouissait d’une faveur croissante, 
triomphant aussi bien à la Ville (sur son théâtre du Palais-Royal) qu'à la Cour. 
Il fit jouer à l’’’Hôtel de Bourgogne’’ : 
_________________________________________________________________________________ 
 

1663 
“Sophonisbe 

 
Tragédie en cinq actes et en vers 

 
Sophonisbe privilégie sans hésitation son action politique de résistance aux Romains plutôt que son 
amour, et refuse de composer. 
 
Pour un résumé plus précis et un commentaire,voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ses autres tragédies’’ 
_________________________________________________________________________________ 
 
La pièce suscita une querelle qui fut un premier signe montrant que, au théâtre, la manière de 
Corneille commençait à n’être plus au goût du jour. 



 

23 

 

En 1663 parut une luxueuse édition in-folio du ‘’Théâtre’’ de Corneille, signe tangible d’une 
consécration depuis longtemps déjà européenne.   
En juin de cette année-là, s’instaura le mécénat royal. Désormais, le roi pensionnerait lui-même les 
écrivains et les artistes, ceux du moins qu’on estimait pouvoir être enrôlés efficacement au service de 
la propagande officielle. Corneille fut alors un des plus richement traités : en sa dignité de «prodige et 
ornement du théâtre français», il fut inscrit sur la liste des gratifications royales aux gens de lettres 
pour la somme de 2 000 livres (une somme très importante que Racine, d'augmentation en 
augmentation, mit quinze ans à atteindre). L’enthousiasme du vieux dramaturge pour le jeune roi se 
manifesta dans son ‘’Remerciement présenté au roi en l’année 1663’’ : «Commande et 
j’entreprends ; ordonne et j’exécute.» Il allait désormais écrire chaque année un poème à la gloire du 
roi, chanter en particulier (en des vers souvent admirables) ses campagnes victorieuses, où servirent 
bientôt ses deux grands fils. 
Il fit jouer : 
_________________________________________________________________________________ 
 

1664 
‘’Othon’’ 

 
Tragédie en cinq actes et en vers 

 
Othon, un ancien compagnon de débauche de Néron, devenu vertueux au point d’être prêt à sacrifier 
son ambition à l’amour, renonce aux complexes stratégies matrimoniales, mais est acculé au coup 
d’État pour sauver sa vie menacée par les intrigants d’une Cour corrompue.  
 
Pour un résumé plus précis et un commentaire,voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ses autres tragédies’’. 
_________________________________________________________________________________ 
 
La pièce fut représentée le 3 août à Versailles ; puis, à partir du 5 novembre, à l’’Hôtel de 
Bourgogne’’. 
Cette année-là, toutes les lettres de noblesse furent révoquées pour procéder à une vérification. Mais, 
en 1665, celles de la famille Corneille furent confirmées. Il adressa au roi un poème de louange. 
En février 1665, il édita ‘’Othon’’. 
En août, il publia sa traduction des ‘’Louanges de la Sainte-Vierge, composées en rimes latines 
par S. Bonaventure, et mises en vers français par P. Corneille’’. 
Cette année-là, l’abbé d’Aubignac, un «docte» qui avait édicté de façon dogmatique la règle des trois 
unités pour le théâtre classique ; qui avait donné quelques conseils à Corneille ; mais qui fut irrité de 
voir que, dans l'examen de ses tragédies, il n’avait fait nulle mention de lui ; fit imprimer deux 
‘’Dissertations concernant le poème dramatique, en forme de remarques sur les deux tragédies de M. 
Corneille, intitulées Sophonisbe et Sertorius’’. Corneille s'en plaignit hautement, et voulut faire arrêter 
l'impression de ces dissertations. N'ayant pu en venir à bout, il engagea un de ses amis à publier les 
‘’Défenses de la Sophonisbe et du Sertorius’’. L'abbé d'Aubignac y répliqua par ses ‘’Troisième et 
quatrième Dissertations concernant la tragédie de M. Corneille, intitulée Œdipe, et Réponse à ses 
calomnies’’.  
En décembre 1665, Corneille vit monter l’étoile d’un jeune rival, Racine, qui obtint un triomphe dès sa 
deuxième tragédie, ‘’Alexandre le Grand’’. 
En 1666, le prince de Conti, membre influent de la très pieuse ‘’Compagnie du Saint-Sacrement’’, 
publia son ‘’Traité de la comédie’’ où il condamnait ‘’Le Cid’’, ‘’Cinna’’, ‘’Pompée’’ et même 
‘’Polyeucte’’. 
Corneille, constatant le succès qu’avait Quinault avec des pièces tendres, en écrivit lui aussi, faisant 
jouer : 
_________________________________________________________________________________ 

 
 



 

24 

 

 
1666 

“Agésilas” 
 

Tragédie en cinq actes et en vers libres rimés 
 

À Sparte, le roi Agésilas fait face au général ambitieux qu’est Lysandre, et se trouve impliqué dans un 
ensemble de rivalités amoureuses qui se concluent par des mariages satisfaisants pour tous. 
 
Pour un résumé plus précis et un commentaire,voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ses autres tragédies’’. 
_________________________________________________________________________________ 
 
La pièce subit un échec. 
Scarron porta alors ce jugement : «De Corneille les comédies 
    Si magnifiques, si hardies, 
                               De jour en jour baissent de prix.» 
Alors que Corneille avait été fidèle à la troupe de I'’’Hôtel de Bourgogne’’ depuis 1649, il se vit offrir 
par Molière, toujours en quête de tragédies pour diversifier la programmation de la troupe du Palais-
Royal (dont les qualités étaient contestées dans le genre sérieux), la forte somme de 2 000 livres 
payées d'avance pour une nouvelle tragédie qui fut :  
_________________________________________________________________________________ 
 

1667 
“Attila, roi des Huns” 

 
Tragédie en cinq actes et en vers 

 
Attila, tenant prisonniers deux princesses et deux rois qui sont amoureux les uns des autres, décide 
de faire se battre en duel ceux-ci pour choisir la princesse aimée par le survivant. Mais il meurt 
soudain. 

 
Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ses autres tragédies’’ 
_________________________________________________________________________________ 
 
La pièce connut un succès très honorable.  
Mais, le 17 novembre, le jeune Racine triompha avec ‘’Andromaque’’ qui représentait l’esprit d’une 
nouvelle génération et une autre conception de la tragédie. De ce fait, la postérité allait faire d‘’Attila’’ 
une pièce ratée, œuvre d’un génie déclinant. Ainsi, en 1701, dans son entreprise systématique de 
valorisation de Racine au détriment de Corneille, Boileau allait lancer cette célèbre épigramme : 
«Après l'Agésilas / Hélas ! / Mais après l'Attila / Holà !» pour porter le coup de grâce à cette tragédie 
que, à juste titre, le XXe siècle a redécouverte. 
Corneille publia le texte avec un avis ‘’Au lecteur’’ où il défendit avec habileté des attaques que 
venaient de lancer le janséniste Nicole qui, après avoir dénoncé «les faiseurs de romans» et «les 
poètes de théâtre» comme «des empoisonneurs publics, non des corps mais des âmes des fidèles», 
avait, dans son ‘’Traité de la comédie’’, assimilé la vertu cornélienne  à «un furieux amour de soi-
même» inconciliable avec les vertus chrétiennes d’humilité et de charité ; il écrivit : «L’amour dans le 
malheur n’excite que la pitié, et est plus capable de purger en nous cette passion que de nous en faire 
envie. Il n’y a point d’homme, au sortir de la représentation du ‘’Cid’’, qui voulût avoir tué comme lui le 
père de sa maîtresse, pour en recevoir de pareilles douceurs, ni de fille qui souhaitât que son amant 
eût tué son père, pour avoir la joie de l’aimer en poursuivant sa mort.» 
Il ajouta une épître ‘’Au roi, sur son retour de Flandre’’ où, s’il le félicitait pour sa brillante conduite 
au feu, il parlait aussi de lui pour se plaindre car, se sentant passé de mode et étant irrité par le 
succès que le jeune Racine venait de remporter, il eut ces vers désenchantés : 



 

25 

 

                                             
                  «Que ne peuvent, grand Roi, tes hautes destinées 
                    Me rendre la vigueur de mes jeunes années ! 
                    Qu’ainsi qu’au temps du Cid je ferais de jaloux ! 
                                               Mais j’ai beau rappeler un souvenir si doux, 
                                               Ma veine, qui charmait alors tant de balustres, 
                                               N’est plus qu’un vieux torrent qu’ont tari douze lustres ; 
                                               Et ce serait en vain qu’aux miracles du temps 
                                               Je voudrais opposer l’acquis de quarante ans. 
                                               Au bout d’une carrière et si longue et si rude, 
                                               On a trop peu d’haleine et trop de lassitude : 
                                               À force de vieillir un auteur perd son rang ; 
                                               On croit ses vers glacés par la froideur du sang ; 
                                               Leur dureté rebute et leur poids incommode, 
                                               Et la seule tendresse est toujours à la mode.»  
 
Découragé, il s’engagea dans l’énorme travail d’une nouvelle traduction d'une œuvre de 
piété, l'’’Office de la sainte Vierge’’. 
En 1668, l’écrivain Saint-Évremond lui indiqua : «Je vous puis répondre que jamais réputation n’a  été 
si bien établie que la vôtre en Angleterre et en Hollande. Les Anglais, assez disposés naturellement à 
estimer ce qui leur appartient, renoncent à cette opinion, souvent bien fondée, et croient faire honneur 
à leur Ben Jonson de le nommer ‘’Le Corneille de l’Angleterre’’». Corneille lui répondit qu’il fallait «que 
les grandes âmes ne la laissent agir qu'autant qu'elle est compatible avec de plus nobles 
impressions.» Cela montre que, en dépit de la nouvelle tendance dominante, il continuait à croire que, 
dans un monde machiavélique, I'effort humain pouvait encore s'élever jusqu'à la réalisation de la 
valeur ; qu’il n’approuvait I'amour que dans la mesure où il la soutenait, comme chez Rodrigue ; qu’il 
prétendait maintenir cette subordination de la passion amoureuse à un héroïsme devenu difficile.  
Cette année-là, il adressa une ode à son vieux professeur, le père Delidel, à propos de son traité ‘’De 
la théologie des saints’’ :  «Je fus ton disciple , et peut-être 
    Que l’heureux éclat de mes vers, 
    Éblouit assez l’univers 
    Pour faire peu de honte au maître.» 
En décembre 1669, il assista, seul et taciturne dans une loge, à la représentation de ‘’Britannicus’’, 
pièce avec laquelle la rivalité avec Racine devint polémique ouverte. 
En 1670, il publia ‘’L’Office de la sainte Vierge traduit en français, tant en vers qu'en prose, par 
P. Corneille avec les sept psaumes pénitentiaux, les vêpres et complies du dimanche et tous 
les hymnes du Bréviaire romain’’, œuvre qui n’obtint que des ventes médiocres. 
À cette époque, Henriette d'Angleterre, l’épouse de Philippe d’Orléans, frère de Louis XIV, frappée 
des analogies qui existaient entre sa situation vis-à-vis de Louis XIV et celle de Bérénice vis-à-vis de 
Titus, voulut voir traiter en tragédie les adieux de Titus et de Bérénice par Corneille et par Racine, à 
l'insu l'un de l'autre. Mais elle n’allait pas pouvoir assister à la lutte qu'elle avait provoquée, car elle 
mourut d'une façon énigmatique le 30 juin 1670. 
Corneille composa donc une pièce intitulée ‘’Bérénice’’, dont il fit une lecture le 16 septembre 1670, 
avant de la vendre à la troupe de Molière qui jouait au Palais Royal. Or Racine fit jouer, le 21 
novembre à l'Hôtel de Bourgogne, sa pièce également intitulée ‘’Bérénice’’. Celle de Corneille ne le fut 
que le 28 novembre au Palais-Royal par la troupe de Molière. Devant la similitude des titres, il choisit 
de publier le texte sous le titre : 
_________________________________________________________________________________ 
 

 
 
 
 



 

26 

 

 
1670 

“Tite et Bérénice“ 
 

Comédie héroïque en cinq actes et en vers 
 

L'empereur romain Tite aime la reine de Judée, Bérénice, à laquelle s’oppose le peuple de Rome. Or 
il a promis à son père, Vespasien, d'épouser Domitie qui, très ambitieuse, tout en aimant et étant 
aimée de Domitian, frère de Tite, veut épouser ce dernier afin de parvenir à l'empire, et exige qu’il 
choisisse entre elle et Bérénice dont, pour rendre Tite jaloux, Domitian demande la main. Mais elle le 
repousse, de même qu’elle dissuade Tite d’abdiquer. Et, même si le sénat de Rome autorise le 
mariage, elle y renonce, tandis que Tite n’épousera pas Domitie. 
 

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ses comédies’’. 
_________________________________________________________________________________ 
 
La ‘’Bérénice’’ de Racine, se caractérisant par son extrême simplicité, et, surtout, son ton élégiaque, 
fut appréciée du public au long de trente représentations, tandis que la pièce de Corneille ne fut jouée 
que vingt et une fois. Dans cette rivalité malheureuse, Racine triompha donc ; mais une avance de 
huit jours et de meilleurs acteurs ne furent pas sans contribuer à son succès, car la troupe de Molière 
était peu apte au registre sérieux, et dut être assez embarrassée pour exprimer certains sentiments, 
et même pour comprendre quelques passages obscurs. Pour tâcher d’attirer un peu plus de monde, 
Molière eut soin, à chacune des quatre dernières représentations, de faire jouer aussi ‘’Le bourgeois 
gentilhomme’’. 
Le 3 février 1671, Corneille publia le texte sans préface. 
Se déroula alors une ‘’querelle des Bérénices’’ où le débat portait sur la fadeur et l’immoralité de ces 
pièces qui s’écartaient de la vérité historique et surtout étaient jugées par trop galantes : 
-En janvier 1671, Villars publia ‘’La critique de Bérénice’’ (sur la pièce de Racine), puis ‘’La critique de 
la Bérénice du Palais-Royal’’ (sur la pièce de Corneille), y déclarant : «La Muse du Cothurne [la muse 
du théâtre tragique qui était symbolisé par cette chaussure montante à semelle très épaisse, portée 
par les comédiens de l’Antiquité] a refusé à l’auteur ses faveurs accoutumées…, elle l’a abandonné à 
sa verve caduque, et s’est jetée du côté du plus jeune.» Racine répondit dans la préface de l’édition 
de sa pièce, qui parut le 24 janvier 1671. Corneille ne répondit pas.  
-En mars, Saint-Ussans publia, en faveur de Racine, une ‘’Réponse à la critique de Bérénice’’ où il se 
moqua de Villars.  
-La querelle semblait devoir en rester là. Mais en 1673, un anonyme publia à Utrecht ‘’Tite et Titus ou 
Les Bérénices’’, comédie en trois actes qui est une critique des deux pièces : le Tite de Corneille et sa 
Bérénice viennent implorer Apollon contre le Titus et la Bérénice de Racine, qu’ils traitent 
d’imposteurs ; les plaidoyers prononcés de part et d’autre font bien ressortir les défauts des deux 
pièces et surtout les invraisemblances et les obscurités de la tragédie de Corneille ; après avoir 
vainement tenté un accommodement, Apollon rend ce jugement : «Quant au principal, à la vérité il y a 
plus d’apparence que Titus et sa Bérénice soient les véritables, que non pas que ce soient les autres ; 
mais pourtant, quoi qu’il en soit, et toutes choses bien considérées, les uns et les autres auraient bien 
mieux fait de se tenir au pays d’Histoire, dont ils sont originaires, que d’avoir voulu passer dans 
l’empire de Poésie, à quoi ils n’étaient nullement propres, et où, pour dire la vérité, on les a amenés, à 
ce qu’il me semble, assez mal à propos.» Cette pièce ne fut pas représentée. 
Le vieux dramaturge qu’était Corneille allait, dans les années suivantes, sentir comme un outrage 
chaque succès de Racine, et d’autant plus que ses plus fervents admirateurs, comme Madame de 
Sévigné, reconnaissaient le talent du jeune rival. Le changement de goût du public vouait son théâtre 
au purgatoire du demi-succès. 
Les excellentes relations professionnelles qu’avaient Corneille et Molière à ce moment-là expliquent 
que, au mois de décembre 1670, Molière, qui était pressé par le temps pour achever la composition 
d’une grande «tragédie-ballet» à machines qui avait été commandée par le roi et qui devait 



 

27 

 

absolument être créée avant la fin du carnaval de 1671 dans la grande salle des machines des 
Tuileries ; qui avait dressé le plan et le détail de la pièce (c'est-à-dire qu'il l'avait entièrement rédigée 
en prose, comme c'était l'usage) ; qui avait en outre versifié le prologue, le premier acte et les courtes 
scènes dans lesquelles il apparaissait dans le rôle de Zéphire, fit appel à Corneille pour qu’il achève la 
versification du reste de la pièce (1 100 vers), tandis que Quinault devait écrire les parties chantées 
sur une musique de Lully. Ce fut : 
_________________________________________________________________________________ 
 

1671 
‘’Psyché’’  

 
Tragédie-ballet en cinq actes et en vers libres 

 
Comme l’ordonnait un oracle, Psyché a été exposée sur des «rochers affreux» pour y être la proie 
d’un monstre ; mais elle voit un premier prodige transformer ce «désert» en un magnifique palais ; 
puis, nouveau prodige ! au lieu du monstre tant redouté, c’est l'Amour en personne qui paraît, et dont, 
aussitôt, elle s’éprend, lui avouant son tendre émoi ainsi : 
  À peine je vous vois, que mes frayeurs cessées 
  Laissent évanouir l'image du trépas, 
  Et que je sens couler dans mes veines glacées 
  Un je ne sais quel feu que je ne connais pas. 
                            J'ai senti de I'estime et de Ia complaisance, 
       De I'amitié, de la reconnaissance ; 
                             De la compassion les chagrins innocents 
        M'en ont fait sentir la puissance ; 
                            Mais je n'ai point encor senti ce que je sens. 
                            Je ne sais ce que c'est, mais je sais qu'il me charme. 
                                                              Que je n'en conçois point d'alarme : 
                            Plus j’ai les yeux sur vous, plus je m'en sens charmer. 
                            Tout ce que j'ai senti n'agissait point de même, 
                                                              Et je dirais que je vous aime, 
  Seigneur, si je savais ce que c'est que d'aimer. 
  Ne les détournez point, ces yeux qui m'empoisonnent, 
  Ces yeux tendres, ces yeux perçants, mais amoureux, 
  Qui semblent partager Ie trouble qu'ils me donnent. 
        Hélas ! plus ils sont dangereux, 
      Plus je me plais à m'attacher sur eux. 
  Par quel ordre du ciel, que je ne puis comprendre, 
        Vous dis-je plus que je ne dois, 
  Moi de qui la pudeur devrait du moins attendre 
  Que vous m’expliquassiez le trouble où je vous vois? 
  Vous soupirez, Seigneur, ainsi que je soupire : 
  Vos sens comme les miens paraissent interdits. 
  C’est à moi de m'en taire, à vous de me le dire ; 
                                                            Et cependant c'est moi qui vous le dis. (III, 3) 
 
On constate que Corneille versifia de façon éblouissante le canevas établi par Molière, montrant une 
exquise qualité poétique, ayant su rendre, avec une délicatesse charmante et une grâce aérienne, la 
naissance de l'amour dans un cœur de jeune fille : comme elle est aimable, cette Psvché étonnée et 
ravie, innocente et hardie, tout juste un peu précieuse ! La libre alternance de l’alexandrin, du 
décasyllabe et de l’octosyllabe, des rimes plates, croisées, embrassées, contribue à donner au 
lyrisme sa légèreté mélodieuse. 



 

28 

 

On constate encore que la collaboration entre Corneille et Molière fut fructueuse, puisqu'on ne 
distingue pas les vers de l’un de ceux de l’autre, tant ils se surpassèrent pour obtenir une expression 
poétique particulièrement gracieuse.  
Alors que la pièce avait toujours été présentée sous le seul nom de Molière, quand, plus d'un an plus 
tard, on l'imprima, le nom de Corneille apparut, l’éditeur expliquant : «Cet ouvrage n'est pas tout d'une 
main. Le librettiste Quinault y a mis la sienne, et M. Corneille a employé une quinzaine au reste», 
c'est-à-dire plus de mille vers, peut-être ses plus beaux, représentant à peu près les deux tiers de la 
pièce, une collaboration plus que décisive !  
Cependant, Corneille ne plaça pas ‘’Psyché’’ dans la liste de ses œuvres, ne fit pas figurer les parties 
qu'il avait versifiées. 
_________________________________________________________________________________ 
 
En 1671, parut l’édition de ‘’Tite et Bérénice’’. 
S’il semble que Corneille ait conçu le rôle principal de sa tragédie suivante pour Armande Béjart 
(«Mlle Molière»), l'affaire ne fut pas conclue, et ce fut la troupe du ‘’Théâtre du Marais’’, alors bien 
tombée,  désormais plutôt spécialisée dans les grands spectacles à machines que dans les tragédies 
et, dira-t-il, «reléguée dans un lieu où l’on ne voulait plus se souvenir qu’il y eût un théâtre», qui créa : 
_________________________________________________________________________________ 
 

1672 
‘’Pulchérie’’ 

 
Comédie héroïque en cinq actes et en vers 

 
Dans l’empire d’Orient, la princesse Pulchérie était amoureuse de Léon, un homme beaucoup plus 
jeune qu’elle. Mais, devenue impératrice, elle choisit plutôt de s’unir sagement à Martian, un homme 
âgé, à condition de conserver sa virginité. 
 

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ses comédies’’ 
_________________________________________________________________________________ 
 
‘’Pulchérie’’ obtint un certain succès. 
En 1673, Corneille en fit éditer le texte. 
Le 5 décembre, à l’Académie française, il vota pour l’admission de Racine qui fut ainsi «reçu de toutes 
les voix», comme le nota Conrart, le secrétaire. 
En 1674, à la mort du duc de Guise, les Corneille s’installèrent dans une maison de la rue de Cléry, 
Thomas, Marguerite et leurs deux enfants occupant le rez-de-chaussée, Pierre, Marie et leurs trois 
enfants étant à l’étage. Les repas étaient pris en commun. Lorsqu’il écrivait, Pierre ne trouvait pas 
toujours la rime, et, comme Thomas était un véritable dictionnaire sonore, il levait une trappe qu’il 
avait fait découper dans le plancher, et pouvait solliciter l’aide de son frère qui, dans la seconde 
même, lui proposait cinq ou six choix ! 
Molière étant décédé, Corneille, qui avait repris confiance et était devenu moins exigeant, écrivit une 
nouvelle pièce et la confia à la troupe de ‘’l’Hôtel de Bourgogne’’ qui, après ‘’Iphigénie’’ de Racine qui 
venait de triompher durant plusieurs semaines, créa donc : 
_________________________________________________________________________________ 
 

1674 
“Suréna, général des Parthes ” 

 
Tragédie en cinq actes et en vers 

 
Le général des Parthes, Suréna, vient de triompher des Romains. En compagnie d’Orode, il est venu 
à la cour d’Arménie où doit se dérouler le mariage de Pacorus, fils d’Orode, avec Eurydice, princesse 



 

29 

 

d’Arménie. Mais Suréna et Eurydice sont liés par un amour absolu et secret. Et Suréna, victime de sa 
fidélité à son amour et du respect qu’il porte aux ordres du roi, accepte de mourir assassiné. 
 
Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, ‘’CORNEILLE, ses autres tragédies’’ 
_________________________________________________________________________________ 
 
‘’Suréna’’ obtint un demi-succès et sombra dans l'oubli durant près de trois siècles. Or c’est l'un des 
chefs-d'œuvre du théâtre classique français.  
Ce fut la dernière tragédie de Corneille qui, cependant, n'annonça pas qu'il mettait fin à son activité de 
dramaturge. Il pouvait, comme le firent plusieurs autres auteurs de tragédies, y renoncer pendant 
quelques années, en attendant que passe l'engouement du public pour, d'un côté, celles de Racine ; 
pour, d’un autre côté, les opéras de Quinault et Lully. 
En juin 1675, il découvrit qu'on avait oublié de lui verser la gratification royale. En dépit de la légende, 
il ne fut jamais réduit à une seule paire de souliers. Cependant, il réagit, d’une part indirectement en 
composant régulièrement des ‘’Épîtres au roi’’ sur divers sujets (ses pièces, ‘’Cinna’’, ‘’Horace’’, 
‘’Pompée’’, ‘’Œdipe’’, ‘’Sertorius’’, ‘’Rodogune’’, qu'on fit jouer à la Cour en 1676 car son théâtre avait 
retrouvé la faveur du roi ; les victoires de celui-ci en 1677 ; la Paix de Nimègue en 1678 ; le mariage 
du grand dauphin en 1680) ; d’autre part directement en envoyant, en 1678, une lettre à Colbert à 
laquelle celui-ci ne répondit pas ; probablement aussi en faisant jouer ses appuis.  
 
En 1677, Racine se retira du théâtre, et d’autres auteurs recommencèrent à écrire des tragédies, mais 
pas Corneille : on comprit qu’il avait définitivement renoncé. Sans Thomas et son journal, ‘’Le Mercure 
galant’’, le public aurait oublié qu’il vivait encore. Comme il avait vu mourir deux de ses fils (dont l’un à 
la guerre en Hollande), un autre devenir prêtre, une fille s’être mariée, une autre s’être faite religieuse, 
il n’avait plus auprès de lui que sa femme et leur dernière fille qui, sacrifiant sa vocation religieuse, se 
dévoua à ses vieux parents. 
Vers 1679, Corneille confia à son ami, Urbain Chevreau : «J’ai pris congé du théâtre ; ma poésie s’en 
est allée avec mes dents.»  
En 1681, il subit une première attaque qui le laissa un peu diminué.  
En 1682, il quitta la maison de la rue de Cléry pour s'installer dans une autre au 6 rue d’Argenteuil 
que, pour la première fois de sa vie, il ne partagea plus avec son frère. Ce logis se trouvait proche du 
Louvre où siégeait l'Académie, et il participa activement à ses travaux jusqu’au 21 août 1683, car il 
était tombé malade. 
Cette année-là, il fit paraître une édition complète de son ‘’Théâtre’’ en quatre volumes in-12°. 
En 1683, sa gratification de 2 000 livres lui fut de nouveau versée. Il n’a donc pas connu la pauvreté 
dans les dernières années de sa vie qu’il finit loin de la Cour, oublié de tous, mais jouissant d’une 
aisance confortable. 
Cette année-là, en vue d’arrangements relatifs à sa succession, il se défit de la maison de la rue de la 
Pie. 
Il mourut dans la nuit du 30 septembre au 1er octobre 1684 à l’âge de soixante-dix-huit ans. Il fut 
inhumé dans l'église Saint-Roch. 
 

* 
*   * 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

30 

 

VUE D’ENSEMBLE 
 

L’homme 
 
Si on croit pouvoir dire d'un écrivain et de son œuvre : «Tel arbre, tel fruit», ce n’est pas le cas de 
Corneille, car il est difficile de saisir le rapport entre ce qu’il fut et ce qu’il écrivit, entre le caractère 
terne de sa vie et le caractère héroïque de son théâtre. Si ses pièces furent pleines de héros, il n’en 
avait pas du tout l’apparence, et le père du théâtre héroïque en France fut, dans la vie, l’exacte 
antithèse de ses personnages, même s’il se donna cette orgueilleuse devise : «Je sais ce que je vaux 
et crois ce qu’on m’en dit» qui montra bien qu’il était fier, susceptible, conscient de son génie. 
Physiquement, il était lourd, gauche et maladroit ; le portrait qu’a fait de lui de Michel Lasne (voir page 
1) montre un visage rude, aux traits fortement marqués, sévère et triste comme celui d'un juge. Son 
neveu, Fontenelle, dont le témoignage ne saurait être suspect, mais qui l’avait connu seulement dans 
sa vieillesse, dans sa ‘’Vie de M. Corneille’’, le décrivit ainsi : «M. Corneille était assez grand et assez 
plein, l’air fort simple et fort commun, toujours négligé et peu curieux de son extérieur. Il avait le 
visage assez agréable, un grand nez, la bouche belle, les yeux pleins de feu, la physionomie vive, les 
traits fort marqués et propres à être transmis à la postérité dans une médaille ou dans un buste. Sa 
prononciation n’était pas tout à fait nette. Il lisait ses vers avec force, mais sans grâce.» (III, p. 77). 
La Bruyère, dans son chapitre ‘’Des jugements’’ de ses ‘’Caractères’’ le peignit ainsi : «Un autre est 
simple, timide, d’une ennuyeuse conversation ; il prend un mot pour un autre, et il ne juge de la bonté 
de sa pièce que par l’argent qui lui en revient ; il ne sait pas la réciter, ni lire son écriture.»  
Cela fut confirmé par maints témoignages, entre autres par celui de Ménage qui rapporta que 
Corneille «lisait mal ses vers» ; par celui de Vigneul-Marville  qui indiqua : «À voir M. de Corneille, on 
ne l’aurait pas pris pour un homme qui faisait si bien parler les Grecs et les Romains et qui donnait un 
si grand relief aux sentiments et aux pensées des héros […] Son extérieur n’avait rien qui parlât pour 
son esprit ; et sa conversation était si pesante qu’elle devenait à charge, dès qu’elle durait un peu». 
Dans une lettre à Pellisson, Corneille cita des vers qu’il avait composés vers 1638, où il disait sans 
ambages :                                       «Et l’on peut rarement m’écouter sans ennui 
   Que quand je me produis par la bouche d’autrui.» 
Furetière indiqua encore : «Il était mélancolique. [...] Il avait l’humeur brusque […] Au fond, il était très 
aisé à vivre, bon père, bon mari, tendre et plein d'amitié. Son tempérament Ie portait assez à l’amour, 
mais jamais au libertinage et rarement aux grands attachements. Il avait l'âme frère et indépendante, 
nulle souplesse, nul manège, ce qui l’a rendu très propre à peindre la vertu romaine et très peu propre 

à faire fortune.» (‘’Vie de M. Corneille’’, III, p. 78). D’autres contemporains le dirent d’humeur 
triste, sinon misanthrope. Face aux critiques et aux rivaux, il défendit son œuvre avec une assurance 
ombrageuse, qui est manifeste dans ses poèmes polémiques, ses préfaces, ses dédicaces, ses ‘’Avis 
au lecteur’’, ses ‘’Examens’’ de ses pièces. Il fut jaloux de ses jeunes rivaux, en particulier de Racine 
dont la gloire était montante. 
On ne sait à peu près rien de sa vie intime ni de ce qui a pu le préoccuper en dehors de la création de 
ses œuvres. Mais il a dit lui-même qu’il avait le caractère amoureux. Si sa première pièce, ‘’Mélite’’, 
aurait trouvé sa source dans une passion amoureuse, c'est le seul lien direct entre le «moi» intime et 
l'écriture qui soit attesté chez lui. On a aussi de lui les vers qu’il adressa, âgé de plus de cinquante 
ans, à la jeune comédienne Marquise Du Parc, en souffrant sans doute de n’avoir d’autres moyens de 
plaire que sa gloire d’écrivain.  
Son œuvre littéraire ne l'écarta ni de ses fonctions, ni de sa famille sur laquelle, étant un bon époux et 
un bon père, il veilla, soucieux d’assurer le bonheur des uns et des autres, son affection étant 
d’ailleurs payée de retour. 
Socialement, il fut un bourgeois normand, humble et conformiste, partisan de l’ordre établi, qui n’aurait 
fait que rêver l’aventure que d’autres vivaient dans une époque marquée par des événements 
politiques cruciaux : les ministères de Richelieu puis de Mazarin, la Fronde, le règne de Louis XIV. 
Il resta toute sa vie un homme de sa province, casanier, économe et simple dans ses habitudes et 
ses mœurs modestes. S’il fréquenta un temps les salons littéraires ; si, au sommet de sa gloire, il était 



 

31 

 

de pair à compagnon avec tous les maîtres de la première génération classique, il n'a jamais brillé 
dans le monde et guère pratiqué la Cour. 
Étant magistrat, il connaissait les réalités de la vie, sut bien administrer ses finances, et eut, dans les 
milieux littéraires, la réputation d’aimer l’argent outre mesure, faisant dire à l’un de ses personnages 
(dans ‘’L’illusion comique’’) : «Le théâtre est un fief dont les rentes sont bonnes.» Nul n'a plus que lui 
défendu au XVIIe siècle Ia dignité du métier d'écrivain, y compris dans ses aspects matériels, comme 
en témoignent ses efforts pour tenter de faire reconnaître Ia propriété littéraire ; en effet, il sut vendre 
chèrement ses pièces aux comédiens, et se garder le privilège des éditions de ses œuvres alors qu’il 
était jusque-là au seul bénéfice des Iibraires, affirmant ainsi Ia dignité de Ia création artistique, non 
plus comme simple divertissement ou louange des puissants mais comme activité symbolique 
autonome. Il ne se priva pas de solliciter âprement des pensions auprès des mécènes (Montoron, 
Fouquet) ou des hommes de pouvoir (Richelieu, Mazarin ou Louis XIV).  
 
Si, en politique, il se déclara un «très humble observateur des lois et de son prince», et s’il se fit un 
des champions de la morale aristocratique du XVIIe siècle, il était un bourgeois (ce qu’était aussi 
Shakespeare) pour qui la monarchie absolue aurait dû, puisqu'elle était absolue, mettre tous les 
sujets sur le même plan, ne plus reconnaître la qualité de la naissance mais seulement le véritable 
mérite ; ainsi, les aristocrates ne seraient plus privilégiés, et seraient reconnus les mérites des sujets 
les plus entreprenants : les bourgeois.  
 
Pieux dès l'enfance, demeuré dévot, il eut toujours une foi robuste et profonde qui le fit résister aussi 
bien aux séductions du monde qu’aux égarements jansénistes (car il ne dévia pas de I'orthodoxie 
catholique, du catholicisme jésuite qui exaltait le saint, héros chrétien). II en donna la preuve et 
comme paroissien (qui fut même un temps marguillier) et comme écrivain. 
 

* 
*   * 

L’écrivain 
 
Dans le cas de Corneille, il serait particulièrement hasardeux d’expliquer l’œuvre par la vie. Le peu 
que nous savons de sa personnalité intime, par les quelques confidences biographiques de ses 
poèmes et les indications de ses biographes les plus sûrs, confirme l’effacement de l’homme au profit 
de l’écrivain. Comme on l’a vu, tout à l’opposé de son œuvre, il était assez terne. Animé de la fierté de 
l’artiste, resté fidèle à l’idée qu’il n’y a de noblesse qui vaille que celle de la valeur personnelle, il 
laissa la prééminence de l’œuvre orienter sa vie, sa carrière s’ordonnant autour de la création 
littéraire. L’écrivain capta et transforma le petit magistrat ; l’homme s’identifia de plus en plus à son 
rôle social d’écrivain. 
Or il bénéficia d’une imagination aussi riche que sa condition était modeste, et d’une puissance de 
travail qui le fit déployer sa création dans de multiples domaines où il fraya bien des chemins, et où il 
donna tant de triomphants exemples. 
En effet, il fut un auteur protéiforme.  
 

* * * 
D’une part, Corneille fut un grand poète lyrique. Il écrivit : 
-des poèmes d’amour (chansons, madrigaux, odes, sonnets, élégies), où se distinguent les vers de 
jeunesse où il célébra Mlle Hue (ou Mélite ou Caliste), et les vers de l’âge mûr adressés à Mlle du 
Parc (Marquise) qu’il nomma encore Aminte ou Iris ; 
-des poèmes fugitifs et parfois de circonstances, souvent très brillants, dont ceux adressés au roi. 
-des épîtres, des dédicaces, des épigrammes ;  
-des poèmes sacrés (dont des traductions en vers français de l’’Imitation de Jésus-Christ’’ et de 
l’’’Office de la Sainte Vierge’’). 
Poète dramatique dans son théâtre, il y fut aussi poète lyrique. Depuis ses premières comédies 
jusqu’à ‘’Psyché’’, et à ‘’Suréna’’, il fut un grand poète de l’amour : duos d’amour de Rodrigue et de 



 

32 

 

Chimène dans ‘’Le Cid’’ (III, 4 en particulier vers 985-1000, et V, 1), expression de leur passion par 
Camille dans ‘’Horace’’ et par Pauline dans ‘’Polyeucte’’. ‘Près de quarante après ‘’Le Cid’’, ’’Suréna’’ 
reprit l’élégie de l’amour malheureux : Eurydice évoque avec mélancolie le moment où Suréna l’a 
quittée, alors qu’ils venaient de s’éprendre l’un de l’autre : «Notre adieu ne fut point un adieu 
d’ennemis» (vers 80) ; à sa plainte déchirante :    
                                  «Je veux, sans que la mort ose me secourir, 
   Toujours aimer, toujours souffrir, toujours mourir.» (vers 267-268)   
ce à quoi Suréna fait écho :                                                 «Où dois-je recourir, 
                           Ô ciel ! s’il faut toujours aimer, souffrir, mourir?» (vers 347-348). 
 

* * * 
Surtout, Corneille fut un grand dramaturge, qui, au long de plus d'un demi-siècle, témoignant d’une 
impressionnante puissance créatrice, d'un génie du théâtre inépuisables, d'une féconde variété de 
registres aussi, présenta, avec, il est vrai, des fortunes diverses, une œuvre étendue et riche : 32 
pièces, en manifestant une visible prédilection pour certaines situations et pour certaines âmes et cela 
sans cesser d'inventer des formes dramatiques nouvelles car il évolua dans sa conception du théâtre, 
dans les approches et les thématiques, en pliant les préceptes de l'art à sa propre dramaturgie qui ne 
cessa de se renouveler, l'effort d'innovation étant chez lui la recherche de modulations adaptées aux 
diverses nuances du goût contemporain. Aussi cette œuvre dense et variée, fut-elle un réceptacle de 
nombreuses images des valeurs sociales du temps. Mais elle joue comme un prisme aux multiples 
facettes : loin de s'ordonner en un discours monodique, elle vaut, par sa polyphonie, comme un 
révélateur de la problématique de valeurs morales, politiques et artistiques.  
Il mit toujours l’accent sur la construction de ses pièces, ménageant une action dense, rapide, avec 
de fréquents rebondissements, le sujet important plus que les personnages qu’il créa selon la 
dynamique du conflit qu’ils représentaient plutôt que selon les subtilités de l’analyse.  Aussi, ces 
bases établies, il pouvait dire: «Ma pièce est terminée, je n'ai plus qu'à l'écrire.», ce qu’il faisait en 
multipliant les discours et les débats parfois intérieurs (monologues qui, dans leur forme la plus 
poétisée, sont des stances), des figures variées, puisées dans le catalogue des effets destinés à 
«émouvoir» (antithèses, hyperboles, maximes, interpellations, etc.). 
Ayant une claire conscience de la répartition des pouvoirs entre les fractions du public, attentif au goût 
des mondains, de la Cour, de la bourgeoisie et du peuple, sinon aux exigences des théoriciens (les 
«doctes»), toujours soucieux du succès, il indiqua que son but était de plaire à plusieurs publics à la 
fois : «Puisque nous faisons des poèmes pour être représentés, notre premier but doit être de plaire à 
la Cour et au peuple, et d'attirer un grand monde à leur représentation. ll faut, s’il se peut, y ajouter les  
règles, afin de ne pas déplaire aux savants, et recevoir un applaudissement universel.» 
De ce fait, il se livra à un constant effort d'innovation prolongé jusque dans la dernière partie de sa 
carrière, et qui explique Ia variété de son œuvre. L’évolution de son esthétique ne se fit pas de façon 
linéaire : s'il a parcouru presque toute la hiérarchie des genres inscrits dans la pratique théâtrale de 
son temps, c'est au fil d'un itinéraire qu'on pourrait dire «en étoile». Après sa première comédie 
(‘’Mélite’’), il passa à la tragi-comédie (‘’Clitandre’’) ; puis il revint à Ia comédie assez longuement (‘’La 
veuve’’, ‘’La Galerie du Palais’’, ‘’La suivante’’, ‘’La Place Royale’’, ‘’L’illusion comique’’) non sans 
traiter aussi un mythe païen violent (‘’Médée’’) ; ensuite, s’ouvrit une série de grandes tragédies 
historiques à fin heureuse, où, au terme d'une épreuve, force et lucidité triomphent dans l'acte de 
générosité et de pardon qui dénoue l'action (‘’Le Cid’’, ‘’Horace’’, ‘’Cinna’’, ‘’Polyeucte’’, ‘’La mort de 
Pompée’’) ; il fit alors un retour à la comédie gaie (‘’Le menteur’’ et ‘’La suite du Menteur’’) ; y 
succédèrent de sombres tragédies (‘’Rodogune’’, ‘’Théodore’’, ‘’Héraclius’’) ; il intercala alors la 
tragédie antique ‘’Andromède’’ et la «comédie héroïque» qu’est ‘’Don Sanche d’Aragon’’ ; suivirent 
deux tragédies (‘’Nicomède’’ et ‘’Pertharite’’) et une pièce à grand spectacle (‘’La conquête de la  
Toison d’or’’) ; enfin, dans la période de sa vieillesse (avec les tragédies ’’Œdipe’’, ‘’Sertorius’’, 
‘’Sophonisbe’’, ‘’Othon’’, ‘’Agésilas’’, ‘’Attila’’ et ‘’Suréna’’, ainsi que les «comédies héroïques», ‘’Tite et 
Bérénice’’ et ‘’Pulchérie’’) apparut la vision de plus en plus pessimiste d’un univers en déclin. Ainsi, les 
pièces de Corneille se groupent par petites séries qui explorèrent chacune les diverses ressources 
d'un registre d'expression. Autre trait remarquable, il alla volontiers vers des extrêmes contrastés : de 



 

33 

 

l’écriture baroque et du spectacle foisonnant de ‘’Clitandre’’ (ou, plus tard, de ‘’La conquête de la 
Toison d'or’’), à la composition rigoureuse de ‘’Cinna’’. Il est donc impossible de ranger cette œuvre 
dans quelque grande catégorie que ce soit. 
D’autre part, plus qu'aucun autre auteur de son époque sans doute, Corneille se livra à I'autocritique 
littéraire. Au fil des éditions de ses pièces, il ne cessa de les retoucher pour éliminer ce qu'il jugeait 
être des imperfections, et l'abondance des variantes montre quelle discipline il s'imposa en ce 
domaine. De plus, il soumit ses pièces à des ‘’Examens’’ où il n'hésita pas à désapprouver certains de 
ses choix esthétiques, à défaut de pouvoir les modifier, car cela aurait détruit l'économie d'ensemble 
de certaines, comme ‘’Horace’’ par exemple.  
Ayant montré une constante curiosité et un désir toujours renouvelé de parcourir nombre des chemins 
de l’art dramatique, ayant été un grand expérimentateur de formes dramatiques, il se déploya dans 
différents genres en se montrant soucieux d'exploiter, jusqu'à leurs plus extrêmes possibilités, les 
virtualités inscrites dans chacun d’eux. 
Nous allons suivre Corneille dans chacun de ces genres en nous arrêtant successivement à : l’auteur 
de comédies, l’auteur de tragi-comédies, l’auteur de tragédies. 
  

* 
*   * 

L’auteur de comédies 
 
Corneille, se montrant très attentif aux désirs du public, alors que ses goûts et son tempérament 
étaient tout autres, faisant preuve d’originalité, ouvrant des voies nouvelles, refusa la tradition de 
facilité de la comédie, ses personnages ridicules, tout faits et simplifiés par stylisation psychologique, 
réduits à l'expression d'un état ou d'une passion (l'amoureux, l’ingénue, le vieillard, etc.), son 
grossissement, ses déformations caricaturales, son recours aux déguisements, aux mystifications 
grossières, aux lourdes ruses, aux mensonges énormes, aux farces jouées par les valets, les 
nourrices, les gens fertiles en expédients (qu’il élimina ou réduisit à un rôle accessoire), aux moyens 
de dénouer les pièces grâce aux arrivées inopinées, aux traditionnelles reconnaissances d'enfant, 
bref, à toute intervention extérieure.  
N'écoutant que les exigences de son génie personnel, sans compromissions, il voulut dérouler de 
pures intrigues d'amour et de mariage, riches en péripéties, situées dans un monde que ne 
passionnait aucun intérêt d'État, dans la société élégante, délicate et raffinée de l'aristocratie 
parisienne (d’où des titres comme ‘’La Galerie du Palais’’ et ‘’La Place Royale’’ qui étaient les lieux de 
rendez-vous à la mode ; les allusions topographiques au Marais, au faubourg Saint-Germain ; les 
mentions de modes féminines et d’ouvrages célèbres ; les échos des débats mondains sur l'amour ; le 
mariage ou le duel, ce qui donnait à ses pièces un piquant d'actualité qui n'était pas sans coquetterie).  
Il voulut montrer, en perpétuant la tradition courtoise d’une conception délicate et épurée de l'amour, 
de parfaits «amants» qui sont de jeunes hommes et de jeunes femmes, spirituels, beaux parleurs, fins 
faiseurs de pointes et de bons mots, luttant à armes égales, les hommes se séparant entre les 
«généreux», amoureux que leur amour porte et exalte et grandit, et les lâches, ceux qui, par calcul, 
par vanité, par manque de courage, finissent par commettre une faute, et s'attirer un mépris définitif.   
Ces jeunes gens ardents et passionnés s’opposent à la prudence calculatrice des parents (les 
premiers aimeraient passer outre à toute différence ; les autres savaient qu'un mariage était une 
affaire avant d’être un plaisir ; les heurts étaient donc inévitables), tout en ayant la conscience de la 
gravité de leurs actes, leurs amours n’ayant rien de platonique car ils ont, au contraire, un sens 
certain des plaisirs charnels et se permettent même de «petites privautés», tout en n'aspirant à rien 
d'autre qu'aux joies du mariage (même un enlèvement n'avait pas d'autre but, étant osé «en tout bien, 
tout honneur»).  
En fait, dans ces comédies, Corneille créa deux types de personnages masculins : 
-D’une part, des amants volages qui vont d’amour en amour, et qui, au fond, recherchent autre chose 
que l’amour, et font finalement un mariage de raison ; on peut considérer qu’ils ont une conduite 
bourgeoise. 



 

34 

 

-D’autre part, des amants parfaits, tels le Tircis de ‘’Mélite’’  qui découvrent que, pour eux, l’amour est 
une chose essentielle, vitale ; ils sont «éblouis» par cette découverte qu’ils font d’eux-mêmes ; mais 
ils ont besoin de savoir si cet éblouissement n’est pas qu’une illusion, et si leur partenaire le connaît 
aussi  ; ils s’imposent et lui imposent une épreuve dans laquelle ils feignent de ne plus aimer et de 
proposer l’amour d’un autre ; ainsi l’amour passe au second plan  car ils ont découvert la gloire. Le 
héros ébloui se veut éblouissant, et le meilleur représentant en est Alidor de ‘’La Place Royale’’ en qui 
on peut voir la naissance du héros cornélien ; en effet, étant soucieux de sa liberté, il se rend compte 
que celle-ci se heurte à l'emprise de la passion amoureuse, née dans I'éblouissement du premier 
regard ; pour apparaître dans toute sa «gloire», il lui faut refuser l’amour d’Angélique qu’il aime, non 
par devoir, mais pour prouver à lui et aux autres qu’il est parfaitement libre (selon Corneille lui-même : 
«L’amour d’un honnête homme doit être toujours volontaire.») ; la lutte s'engage alors entre son désir 
d'indépendance et d'affirmation de soi et le devoir amoureux que Ia passion impose ; il déclare : «Je 
vis dorénavant, puisque je vis à moi.» or il se retrouve seul à la fin de la pièce !  
Corneille nous fait prendre nos distances vis-à-vis de ses personnages qu’il ne réduisit jamais à n'être 
que des instruments : on sourit de tous ces amoureux qui vont, tête baissée, donner dans les 
panneaux de la comédie d'amour ; mais on se moque de leur naïveté, jamais de leur sincérité ni 
d'eux-mêmes. 
D’autre part, Corneille s’employa à rendre avec un réalisme scrupuleux et le souci de respect des 
bienséances les mœurs contemporaines et Ies rapports sociaux ; le rang et la fortune de chacun 
furent toujours soigneusement indiqués, parce qu’ils déterminaient le comportement de tous. 
Il apporta dans le genre de la comédie un sens nouveau du mouvement scénique, du dialogue, du 
dynamisme de l’action, redonnant aux aventures représentées un intérêt d’imprévu qu’elles n’avaient 
plus. En général, ses dénouements, qui n’ont rien d’artificiel car une belle intrigue porte en soi son 
dénouement, arrivent à point pour empêcher le mariage forcé ou la révolte ; le drame reste discret 
derrière la comédie d'intrigue ; cependant, il donna un ton pathétique au sort des filles qui risquaient, 
à tout moment, de se trouver mariées à quelqu'un qu'elles n’aimaient pas, l’une d’elles disant : «Et 
pourtant il y va de la vie...». Tant de gravité donne une profondeur certaine aux drames que dissimule 
la comédie d’intrigue. Quant aux ruses, aux mensonges, aux malentendus par lesquels progressait 
son intrigue, il chercha à les rendre habiles, discrets, vraisemblables, comme ils le seraient dans la 
vie. 
II parvint ainsi à imposer à des salles volontiers turbulentes, voire agitées, un comique en demi-
teintes, des comédies «moyennes» qui ne sont pas franchement comiques, le public et les 
personnages n’étant unis ni par le rire, ni par l'émotion, mais par une sorte de charme fait d'élégance, 
d'esprit, de jeunesse. Il prouva que la sympathie, à laquelle s’ajoute peut-être un peu d'humour, peut 
être un ressort dramatique. Le spectateur s'en allait séduit, charmé, non par un amusement d'un 
instant, mais par un contact soudain avec un monde de jeunesse et de grâce. 
 
Ses cinq premières comédies : ‘’Mélite’’ (1629), ‘’La veuve’’ (1631), ‘’La Galerie du Palais’’ (1632), ‘’La 
suivante’’ (1634) ‘’La Place Royale’’ (1634), ont beaucoup de points communs. D’abord, elles furent 
toutes construites sur un même schéma : c’était une intrigue d’amour, d’amour contrarié, et d’amours 
en chaîne. Il choisissait cinq personnages principaux, trois jeunes gens et deux jeunes filles, et 
imaginait entre eux tout un chassé-croisé de déclarations, de ruptures, de malentendus, pour terminer 
par un ou deux mariages. La langue dans laquelle s'expriment les personnages est un mélange de 
lyrisme et de clarté analytique ; elle était pleine d’allégresse tout en étant extrêmement décente. Dans 
une atmosphère généralement détendue, se déploie l’enjouement d’un dialogue spirituel, au rythme 
posé mais sans lourdeur, aux répliques fermes et solides. Ces comédies n’offrent donc peu ou pas de 
comique franc, mais une élégance et un charme qui cherchent à faire sourire et à séduire. Par son 
réalisme conscient, il leur a donné une épaisseur ; mais c'est par son lyrisme qu'il a pu donner la vie. 
Ce fut à juste titre qu'il écrivit, dans l'’’Examen de Mélite’’ : «La nouveauté de ce genre de comédie, 
dont il n'y a point d'exemple en aucune langue, et le style naïf qui faisait une peinture de la 
conversation des honnêtes gens furent sans doute cause de ce bonheur qui fit alors tant de bruit.»  
 



 

35 

 

Mais, parmi ces comédies, se détache ‘’L’illusion comique’’ (1635) où, dans un brillant exercice de 
style, Corneille atteignit un sommet de fantaisie, d'invention théâtrale, en recherchant l’effet 
spectaculaire par de multiples changements de décors, afin de représenter la précarité de la société 
et la fugacité des choses, en se livrant finalement à une apologie du théâtre. Dans son personnage, 
Clindor, on retrouve le héros cornélien qui était né avec Alidor : sens de l’honneur, courage, goût de la 
gloire, sang et rang ; mais ces sentiments sont exposés et, en même temps, dénoncés, Corneille 
semblant se demander si ce héros ébloui qui se veut éblouissant ne serait pas qu’une création de 
théâtre, une illusion, le rêve d’un bourgeois fasciné par le monde aristocratique. 
 
Alors que son goût de la liberté dramatique avait pu sans péril se satisfaire dans le genre comique, 
Corneille se tourna ensuite vers les genres dramatiques sérieux, dont la tragédie. 
 
Il revint toutefois à la comédie en profitant de la mode de la comédie à l’espagnole avec : 
-‘’Le menteur’’ (1644) où on retrouve les préoccupations amoureuses de la jeunesse parisienne 
auxquelles s’ajoute la complexité de l’intrigue due à la multiplicité des inventions de Dorante, un 
menteur virtuose, inventions qui se retournent contre lui, qui, cependant, réussit une dernière 
pirouette ; 
-‘’La suite du Menteur’’ (1645), où Dorante n’est plus menteur mais gagne l’amour de Mélisse. 
 
Enfin, Corneille en vint à présenter des pièces qu’il qualifia de «comédies héroïques», parce que, 
comme il l’indiqua, dans son ‘’Discours du poème dramatique’’, les héros «ne courent aucun péril ni 
de leur vie, ni de leur État, ou de bannissement» ; qu’«on n’y voit naître aucun péril par qui nous 
puissions être portés à la pitié ou à la crainte» ; qu’elles ne méritaient pas «un nom plus relevé que 
celui de comédie» tout en étant des comédies dont le rire était absent ; qu’elle méritaient d'être 
appelées «héroïques» en considération de «la dignité des personnes» mises en scène qui étaient en 
effet : 
-un soldat dont sont amoureuses une reine et une princesse, et qui se révèle être un roi, dans ‘’Don 
Sanche d’Aragon’’ (1650) ; 
-un empereur romain et une reine de Judée, amoureux l’un de l’autre mais soumis à un obstacle 
politique qui les contraint à se quitter, dans ‘’Tite et Bérénice’’ (1670) ; 
-la sœur d’un empereur qui doit renoncer à son amour pour pouvoir lui succéder, dans ‘’Pulchérie’’ 
(1672). 
 
Si ces dernières pièces sont moins plaisantes, il reste que Corneille porta la comédie classique à un 
point de perfection remarquable. 
 

* 
*   * 

L’auteur de tragi-comédies  
 

Corneille se consacra un temps à ce genre caractérisé par : 
-une action qui implique des personnages de haute extraction, et aboutit à un dénouement heureux ;  
-une grande liberté de la forme,  
-l’accumulation de péripéties romanesques et parfois violentes, de déplacements dans l’espace ; 
-la recherche du spectaculaire et des changements de décor.  
Il produisit ainsi : 
-‘’Clitandre’’ (1630) où fut mis en scène une chaîne d'amours contrariés (Rosidor aime et est aimé de 
Caliste. Clitandre aime Caliste, mais elle le dédaigne. Dorise est aimée de Pymante, mais elle aime 
également Rosidor. Pymante est amoureux de Dorise, qui le repousse), conduisant à des situations 
tragiques, trouvant cependant un dénouement heureux (d’où notre classement de la pièce dans les 
comédies de Corneille). 
-‘’Le Cid’’ (1637) où l'amour qui, dans l’Espagne médiévale, unit Rodrigue et Chimène doit affronter  
l’obstacle qu’est la querelle entre leurs pères qui mène à un meurtre, avant que la conduite héroïque 



 

36 

 

de Rodrigue et l’intervention du roi apportent un dénouement heureux et nuptial. Or, en 1648, 
Corneille requalifia sa pièce en tragédie sans y avoir encore effectué de modification majeure, ce qui 
avait changé étant la perception qu'on avait des différents genres théâtraux.  
 

* 
*   * 

Corneille conçut aussi des pièces à machines (accordant une grande importance à des effets de mise 
en scène spectaculaires obtenus grâce à des machines) qui annonçaient l’opéra, en reprenant des 
sujets de la mythologie grecque : ‘’Andromède’’ (1649) et ‘’La conquête de la Toison d’or’’ (1656). 
 

* 
*   * 

L’auteur de tragédies 
 
Le système dramatique de Corneille 
 
Aucun auteur dramatique n'a approfondi I'essence de son art et médité sur les problèmes qu'il pose 
avec plus de rigueur et de scrupule que Corneille qui, ayant dû subir les attaques des théoriciens du 
théâtre (appelés alors «les doctes»), a produit, pour se défendre, ces ouvrages théoriques que sont 
ses ‘’Discours’’ et ses ‘’Examens’’ de ses pièces. Il faut donc faire mention des problèmes qui lui 
furent posés par la nécessité de respecter des règles, avant d’exposer le système dramatique qu’il 
édifia, et d'étudier la conception de l’être humain que nous révèlent ses chefs-d'œuvre. 
 

* * * 
Par rapport aux règles que voulaient imposer des «doctes» (comme l’abbé d’Aubignac qui publia, en 
1657, sa ‘’Pratique du théâtre’’) en fonction  de ce qu’Aristote avait édicté dans sa ‘’Poétique’’. 
Corneille, qui avait procédé à une relecture de cet ouvrage, s’efforça de retourner aux sources des 
principes esthétiques du philosophe grec pour les opposer aux interprétations de ses commentateurs 
et continuateurs. Ainsi : 
-Il contesta une soumission stricte aux règles de respect de l’unité de l’action, de l’unité de temps et 
de l’unité de lieu.  
Dans son ‘’Discours de l'utilité et des parties du poème dramatique’’, il exerça une ironie 
mordante : «ll faut observer l'unité d'action, de lieu et de jour, personne n'en doute ; mais ce n'est pas 
une petite difficulté de savoir ce que c'est que cette unité d'action, et jusques où peut s'étendre cette 
unité de jour et de lieu.» Il y revint dans son ‘’Discours des trois unités’’ où l’on constate qu'il n'a 
jamais recherché la parfaite simplicité dont allait pouvoir se glorifier Racine.  
 
Au sujet de l’unité d’action, affirmant que, «si un poète a fait de belles narrations morales et des 
discours bien sententieux, il n'a fait encore rien par là qui concerne la tragédie, dit Aristote. Les 
actions sont I’âme de la tragédie où l'on ne doit parler qu’en agissant et pour agir.», il ne conçut pas 
l'action centrale comme le développement d'un seul événement, mais comme une suite d'actions 
particulières préparées les unes par les autres. Elle ne lui parut pas non plus exclusive d’actions 
secondaires, à condition que celles-ci lui soient étroitement subordonnées, ou qu’elles apparaissent 
comme des acheminements vers cette action principale. Aussi put-il écrire : «L'unité d'action consiste 
dans la tragédie en l’unité de péril, soit que son héros y succombe, soit qu’il en sorte. Ce n’est pas 
que je prétende qu’on ne puisse admettre plusieurs périls [...] pourvu que de l’un on tombe 
nécessairement dans l’autre ; car alors la sortie du premier péril ne rend point l’action complète, 
puisqu'elle en attire un second.» ; pourvu encore que la cohérence soit sans faille, que l’intérêt central 
ne faiblisse à aucun moment, qu’il permette d'intégrer des conflits multiples à une même ligne de 
force ; ainsi une action foisonnante devient possible. Même dans ses chefs-d'œuvre, dont le schéma 
est relativement simple, l'unité d'action n'est pas toujours rigoureusement respectée : 
-Si, dans ‘’Le Cid’’, Ies nombreux événements forment un tout centré sur le péril qui menace le héros, 
le rôIe de I'Infante n’est qu’accessoire. 



 

37 

 

-Au sujet d’’’Horace’’, Corneille lui-même estima que «ce n’est pas nécessairement qu’Horace tue sa 
sœur après sa victoire.» 
-Dans ‘’Polyeucte’’, on suit d’abord deux intrigues séparées qui, cependant, se fondent ensuite de la 
façon la plus heureuse).  
 
Ce qui comptait aux yeux de Corneille était moins l'événement que la situation tragique, et il se soucia 
plutôt de peindre les états intérieurs successifs de ses personnages que de suivre leur histoire. Et 
c'est, paradoxalement, ce choix même qui lui permit de compliquer et de diversifier cette histoire, dont 
l'allure discontinue lui paraissait justifiée par l'évolution logique et sans faille des héros. Dans la 
mesure même où le personnage central veut convaincre, le spectateur doit pouvoir le suivre dans ses 
attitudes successives. Dans la mesure où il voulait surprendre, le spectateur ne doit pas être à même 
de prévoir son choix et son destin définitifs. C'est pourquoi, dans le même ‘’Discours’’, Corneille 
exprima la double exigence de la suspension, qui laisse l'événement dans le mystère jusqu'à ce qu'il 
éclate, et de la préparation, qui le rend, sinon vraisemblable, du moins nécessaire. Il entendait 
éveiller, dès les premiers vers, la curiosité de son public, le préparer à un événement inouï et fort 
proche, tout en le maintenant dans la suspension d'une attente inquiète, et qui le devient d'autant plus 
que les sujets choisis furent toujours plus obscurs. Il entendait tout à la fois ménager la surprise et 
assurer I'enchaînement logique de l’action. Cette esthétique du «discontinu-continu» suppose une 
progression de l’intérêt : il est nécessaire, et Corneille souligna, dans l'’’Examen de Rodogune’’, que 
chaque acte passe le précédent, et que le dernier I'emporte sur tous les autres. Cette esthétique 
suppose également une certaine concentration temporelle car le jour choisi pour l'événement tragique 
est un grand jour, où d'importants problèmes doivent trouver leur solution, et des situations incertaines 
et inconfortables une issue décisive. Il s'agit donc, au sens précis du terme, d'une crise, c'est-à-dire 
de ce moment où la balance doit pencher définitivement, soit dans un sens, soit dans l'autre.  
 
Au sujet de l’unité de temps, lui qui, dans ‘’Horace’’, avait fait passer son personnage, en quelques 
heures seulement, de l'exploit héroïque au crime infamant, considéra que l’action de la pièce pouvait 
s'étendre sur trente heures. Contrairement à ce qu’on dit parfois, il a donc, bien avant Racine, limité 
dans le temps la durée du conflit tragique, et accordé à ses héros un très court sursis à leur 
engagement fatal. 
 
Au sujet de l’unité de lieu, il considéra que l’action pouvait s’étendre à I'espace d'une ville. 
 
Au sujet du respect de la bienséance, règle qui imposait un seuil de tolérance à ne pas franchir sans 
discrédit, car on considérait comme des fautes de goût et même des outrances ce qui pouvait 
choquer la vue (seule la violence verbale était tolérée sur la scène), il ne s’y soumit que difficilement. 
Le même principe qui lui faisait privilégier l'effet extraordinaire le guida dans son rapport avec les 
bienséances : il les respecta, mais refusa d'éliminer par pusillanimité un bel effet. 
 
D’une façon générale, sans contredire les règles dans leur ensemble, il adopta une position moyenne. 
Considérant que la liberté de I'auteur ne devait pas être excessivement bornée, il mit en doute plus 
d’une fois les préceptes aristotéliciens, en écrivain qui avait peine à concilier son génie propre avec la 
doctrine officielle ; qui percevait une contradiction entre son instinct d’inventeur et une conception 
toute faite à l’avance. 
 
Par ailleurs, Corneille soutint que «la poésie dramatique a pour but le seul plaisir des spectateurs», 
mais ajouta :  «Nous ne saurions plaire à tout le monde si nous ne mêlons à l'agréable l'utile [...] 
Ainsi, quoique l'utile n'y entre que sous la forme du délectable, il ne laisse pas d'y être nécessaire.» 
(‘’Discours de l'utilité et des parties du poème dramatique’’), se donnant par là le droit d’inventer 
et de créer hors du carcan des règles ; cette affirmation, qui revint plusieurs fois dans ses écrits, était 
bien naturelle (Racine, plus régulier que lui, et Molière dirent la même chose) car, en art, l’effet 
compte plus que le précepte. 

 



 

38 

 

* * * 
 Dans son premier ‘’Discours’’, Corneille indiqua que la tragédie «veut pour son sujet une action 
illustre, extraordinaire, sérieuse». Examinons successivement ces différents aspects. 
 
-Pour que l’action soit «illustre», il fallait que le sujet tragique soit un épisode célèbre emprunté à 
l’Histoire ou à la légende (ce qui excluait les intrigues inventées à plaisir), mettant en scène des rois, 
des princes, des «grands», des chefs d’armée, etc., mêlés à des affaires politiques, soumis au péril 
de mort (suivi ou non de mort effective). 
En 1635, Corneille osa, avec ‘’Médée’’, une «tragédie à machines» reprenant un mythe grec, sanglant 
à souhait, où l’héroïne est l’épouse du héros qu’est Jason. 
En 1666, ‘’Agésilas’’ fut une incursion dans l’Histoire de Sparte au IVe siècle avant J.C. 
En 1637, avec ‘’Le Cid’’, Corneille donna une tragi-comédie où, dans l’Espagne médiévale, s’aiment, 
Rodrigue, le fils d’un capitaine valeureux, et Chimène, la fille d’un autre capitaine valeureux, non sans 
intéresser l’Infante dont le père, qui est le roi, reconnaît finalement la conduite héroïque de Rodrigue, 
et intervient pour permettre un dénouement heureux et nuptial.  
Corneille s’inspira le plus souvent de l’Histoire romaine, avec des pièces aux thèmes austères, 
marquées de nobles débats d'idées, où, avec une intensité et une grandeur exceptionnelles, il 
traduisit une exigence ou une folie d'héroïsme, pièces qui allaient être considérées comme les plus 
beaux exemples de l’idéal cornélien, et qu’on peut citer en les plaçant dans un ordre qui suit le 
déroulement de cette Histoire : 
-’’Horace’’ (1640) évoque la période de la fondation de Rome, avec l’affrontement des héros de la ville 
avec ceux de sa voisine, Albe, et l’intervention finale du roi Tulle. 
-‘’La mort de Pompée’’ (1643) se situe au dernier siècle de la République, alors que Pompée, ayant 
été abattu par l’Égyptien Ptolémée qui l’a fait pour complaire à César vainqueur, celui-ci le venge. 
-‘’Cinna ou La clémence d’Auguste’’ (1642) et ‘’Othon’’ (1664) présentent deux empereurs. 
-‘’Polyeucte’’ (1642), ’’Théodore, vierge et martyre’’ (1645), ‘’Nicomède’’ (1651), ‘’Sertorius’’ (1662), 
‘’Sophonisbe’’ (1663) et ‘’Suréna, général des Parthes’’ (1667) montrent la conduite que l’Empire eut 
dans les pays conquis. 
-‘’Héraclius, empereur d’Orient’’ (1646) nous amène au VIIe siècle. 
D’autres pays existant à côté et au-delà de l’Empire romain apparurent aussi avec ‘’Rodogune, 
princesse des Parthes’’ (1644) qui se déroule en Syrie en -121, avec ‘’Attila, roi des Huns’’ (1667) qui 
prend place dans la Hongrie actuelle au Ve siècle, et avec ‘’Pertharite, roi des Lombards’’ (1652) qui 
se passe à Milan au VIIe siècle, 
Si l’Histoire romaine fut à ce point prééminente dans le théâtre de Corneille, c’est qu’elle était celle qui 
convenait le mieux à son caractère, et pouvait le mieux illustrer sa psychologie ; elle était aussi celle 
qui, plus riche et plus variée, lui fournissait une garantie d’authenticité, était mieux propre à subir la 
forme dramatique en satisfaisant les exigences des «doctes» ; elle était enfin celle qui s'inscrivait 
dans un cadre de référence familier au public lettré car il y retrouvait des épisodes qu’il avait étudiés 
en classes où on lui avait appris que le génie romain, dur, étroit, pragmatique, arrivait à la noblesse 
par la maîtrise de soi ; que la tradition avait fait des citoyens romains de valeureux héros, de purs 
stoïciens, des serviteurs impassibles de l’ordre universel et de la raison souveraine. S’était ainsi 
imposée une idée du Romain grave, producteur infatigable d’actes sublimes et de mots qui valent des 
actes, immolant sa vie et celle de sa famille à sa patrie. Corneille prit donc ce que cette Histoire lui 
fournissait pour composer ses tragédies romaines, monuments véritablement marmoréens qui l’ont 
fait célébrer comme un historien.  
En fait, il a su conserver tout ce que l’Histoire romaine avait de plus extraordinaire pour ériger une 
Rome idéalisée, car, avec cette Histoire, il prit des libertés, la modifia, la transforma (ainsi dans 
‘’Nicomède’’ ou dans ‘’Héraclius’’) afin de pouvoir organiser une intrigue propice à l'effet d'admiration. 
Pour lui, l’Histoire n’était pas une contemplation poétique du passé, et, comme tout son siècle, il fut 
indifférent au pittoresque du passé, à la couleur locale. Il employa plutôt l’Histoire à fournir des 
exemples utiles, à proposer une conduite, une morale, une éthique de la grandeur glorieuse, à donner 
un cours de politique expérimentale. 



 

39 

 

Si ces tragédies historiques lui valurent la consécration dans le genre théâtral qui était alors considéré 
comme le plus noble, on peut cependant considérer qu’elles ne sont pas toujours de véritables 
tragédies mais plutôt des drames historiques.  
 
-Pour que l’action soit «extraordinaire», il fallait accepter tout ce qui pouvait aller au-delà du 
vraisemblable, dans la mesure où le sujet a la garantie de l’Histoire ou de la légende. Ainsi Corneille 
écrivit  : «Les grands sujets qui remuent fortement les passions, et en opposent l'impétuosité aux lois 
du devoir ou aux tendresses du sang doivent toujours aller au-delà du vraisemblable, et ne 
trouveraient aucune croyance parmi les auditeurs, s'ils n'étaient soutenus, ou par l'autorité de l'histoire 
qui persuade avec empire, ou par la préoccupation [préjugé favorable] de l'opinion commune qui nous 
donne ces mêmes auditeurs déjà tous persuadés. Il n'est pas vraisemblable que Médée tue ses 
enfants, que Clytemnestre assassine son mari, qu'Oreste poignarde sa mère ; mais I'histoire le dit, et 
la représentation de ces grands crimes ne trouve point d'incrédules.» Il prit d'ailleurs plaisir, dans ses 
préfaces et ‘’Examens’’, à manifester son érudition historique afin de convaincre les «doctes». 
Il s’employa encore à justifier de tels sujets : «Toute action se passe, ou entre des amis, ou entre des 
ennemis, ou entre des gens indifférents l'un pour l'autre. Qu'un ennemi tue ou veuille tuer son ennemi, 
cela ne produit aucune commisération, sinon en tant qu'on s'émeut d'apprendre ou de voir la mort 
d'un homme, quel qu'il soit. Qu'un indifférent tue un indifférent, cela ne touche guère davantage, 
d'autant qu'il n'excite aucun combat dans l'âme de celui qui fait l'action ; mais quand les choses 
arrivent entre des gens que la naissance ou l'affection attache aux intérêts l'un de l'autre, comme 
alors qu'un mari tue ou est prêt de tuer sa femme, une mère ses enfants, un frère sa sœur, c’est ce 
qui convient merveilleusement à la tragédie.» 
Ainsi, dans '’’Horace’’, on trouve un concours de circonstances tout-à-fait exceptionnel : des beaux-
frères, choisis comme champions, parmi d'autres citoyens, par leurs cités devenues soudain rivales, 
sont contraints de s'entretuer ; un des guerriers triomphe à lui seul de trois adversaires, puis abat sa 
sœur. Or c'était, pour Corneille, le type même du sujet tragique du fait qu'il I'emprunta à l’historien 
Tite-Live.  
Alors que les théoriciens aristotéliciens développaient une dialectique du «vraisemblable» et du 
«vrai» (Boileau allait plus tard statuer : «Le vrai n’est pas toujours vraisemblable»), Corneille, dans le 
‘’Discours de la tragédie’’, s’employa à définir un «vraisemblable extraordinaire» qui, pour permettre 
de construire une action exemplaire, dépasse la vérité particulière (le vrai historique) et le 
vraisemblable ordinaire. Il avait trouvé, chez Aristote, la confirmation de ce qu'il avait déjà 
expérimenté dans ‘’Le Cid’’ et que pourtant «les doctes» lui avaient reproché au nom de la 
vraisemblance : que les violents conflits entre proches, par définition invraisemblables, ne le sont 
pas : il n'est pas vraisemblable qu'une fille continue d'aimer et accepte d'épouser le meurtrier de son 
père, ni qu'une mère songe à faire mourir ses enfants. Et ce sont les situations les plus susceptibles 
d'engendrer les émotions tragiques que sont la terreur et la pitié. 
 
-Pour que l’action soit «sérieuse», il fallut que ces tragédies, dont les protagonistes appartiennent 
toujours à la classe dirigeante, satisfassent à cette exigence que Corneille définit bien dans son 
‘’Discours de l’utilité et des parties du poème dramatique’’ : «La dignité de la tragédie demande 
quelque grand intérêt d'État, ou quelque passion plus noble et plus mâle que l’amour, telles que sont 
l’ambition ou la vengeance, et veut donner à craindre des malheurs plus grands que la perte d’une 
maîtresse.» Il mit au point des intrigues fortement politiques, où les affaires d’État tiennent une place 
capitale. Ainsi : le salut de Rome est en jeu dans ‘’Horace’’ ; la conception du pouvoir est au centre de 
‘’Cinna’’ ; dans ‘’Nicomède’’, le héros, fervent admirateur d’Annibal, s’insurge contre la domination de 
Rome en Orient. Plus que tout autre dramaturge de son temps, il redonna à la tragédie la dimension 
politique qui avait été la sienne dans l’Antiquité.  
Même quand le sujet n’est pas politique, «quelque grand intérêt d’État» forme comme une toile de 
fond : dans ‘’Le Cid’’, Rodrigue sauve le royaume par sa victoire sur les «Mores» ; dans ‘’Polyeucte’’, 
entre le drame humain et le drame surnaturel intervient un problème politique, celui de l’État romain 
devant le christianisme.  



 

40 

 

Il ne s’agissait pas seulement de conférer par là davantage de grandeur au genre, mais aussi d’en 
faire un moyen didactique en permettant une réflexion sérieuse sur les problèmes qui se posent aux 
collectivités humaines : le bon et le mauvais gouvernement, la paix et la guerre, la justice et l’injustice, 
etc. Les contemporains le comprenaient ainsi, eux qui voyaient dans chaque tragédie une allégorie 
dont il fallait chercher les clés dans l’actualité. Ainsi, ’’Le Cid’’ soulevait la question du duel interdit par 
Richelieu et celle de l’indépendance frondeuse de la haute aristocratie, car le renforcement de l'État 
monarchique en vint à limiter peu à peu la liberté de cette classe dont les valeurs, nées dans l'ordre 
féodal et foncièrement individualistes, ne s'intégraient pas sans crise à ce nouvel ordre, dans lequel 
l'État dominait l’individu et le lignage. Pour sa part, ‘’Cinna’’, prônait, au temps de la conspiration du 
comte de Chalais, la clémence comme le seul remède efficace contre les troubles séditieux. 
Or Corneille aima les débats oratoires. Nous assistons à des délibérations : ainsi, dans ‘’La mort de 
Pompée’’, le roi d’Égypte, Ptolémée, réunit son conseil pour décider du sort du général romain. 
Ailleurs, Corneille organisa de véritables procès : procès de Rodrigue devant le roi avec le réquisitoire 
de Chimène et le plaidoyer de don Diègue (II, 8) ; procès d’Horace (V, 2 et 3) avec les interventions 
de Valère, d’Horace lui-même, de Sabine, du vieil Horace, et la sentence du roi. Dans ‘’Cinna’’, nous 
assistons, en II, 1, à un débat politique en bonne et due forme sur les avantages respectifs de la 
république et de l’empire ; de longues tirades se répondent alors, enflammées mais rigoureusement 
composées. Cette éloquence ample et lucide ne manque pas d’être entraînante ; mais elle risque de 
paraître tendue, gonflée ou monotone, et de lasser à la longue. Corneille présenta aussi d’autres 
débats où les répliques sont alors hachées, pressées, lapidaires, où l’éloquence concise porte le 
pathétique à son comble : la scène où Rodrigue provoque le comte (II, 2), la scène où Polyeucte 
s’oppose à l’amour de Pauline (IV, 3, vers 1273-1291). 
D’autre part, les maximes politiques abondent, et on pourrait rédiger, d’après Corneille, tout un 
manuel à l’usage des souverains ; ou plutôt deux manuels car deux thèses s’affrontent : 
-D’une part, une conception noble et grandiose du pouvoir : c’est celle d’Auguste dans ‘’Cinna’’, celle 
de Nicomède et de Corneille lui-même qui pensait que la maîtrise de soi, la lucidité, l’aspiration à la 
grandeur, le souci d’une justice sereine et de la clémence étaient les vertus d’un empereur ou d’un roi. 
 -D’autre part, un réalisme cynique, un machiavélisme allant jusqu’aux crimes les plus noirs : c’est le 
fait des êtres éperdument épris du pouvoir, comme Cléopâtre dans ‘’Rodogune’’ ou des souverains à 
l’âme basse (Prusias et surtout Arsinoé dans ‘’Nicomède’’, Orode dans ‘’Suréna’’) et de leurs 
conseillers (ainsi ceux de Ptolémée dans ‘’La mort de Pompée’’). 
Les «cornéliens» allaient reprocher à Racine de peindre des souverains (surtout Pyrrhus dans 
‘’Andromaque’’) qui sacrifient l’intérêt de leur État à celui de leur amour. De fait, tandis que les héros 
de Racine sont tout à leur passion, ceux de Corneille n’oublient jamais la cité dont ils sont les 
membres, et souvent les chefs, et c’est ainsi que, dans ‘’Horace’’, Camille reçoit un «châtiment 
soudain» pour avoir maudit sa patrie. 
On saisit aisément la grandeur de cette conception. Mais ses dangers ne sont pas moins frappants. 
Crises mettant en jeu Ie sort des États, situations extraordinaires, personnages et passions hors du 
commun : cet univers tragique rie risque-t-il pas de nous demeurer étranger? Sans doute nous avons 
un effort à faire pour nous hausser à ce niveau, pénétrer dans cet univers et nous sentir de plain-pied 
avec ces héros. Corneille n'en attendait pas moins des spectateurs et des lecteurs de son théâtre. 
Mais, dans tous ses chefs-d'œuvre, il a rendu cet effort aisé et exaltant à la fois ; il a su faire en sorte 
que ses héros aient une valeur exemplaire mais non point transcendante, et que nous reconnaissions 
en eux le meilleur de nous-mêmes. 
 

* * * 
L’invention dramatique de Corneille s’exerça dans deux directions : 
-Le choix de situations d'exception, de conjonctures étonnantes, de conflits rares et frontaux entre les 
impératifs du désir et ceux du devoir (obligation d'ordre moral qui peut cependant être étrangère à Ia 
morale ordinaire en commandant la vengeance ou en soutenant l’ambition, en poussant même au 
crime) ; entre deux conceptions de l'amour. De telles situations lui permettaient d’illustrer par un beau 
débat tragique sa conception du héros, car il admira toujours les dépassements héroïques, paraissant 



 

41 

 

prendre plaisir à accroître constamment les difficultés du personnage central afin de faire apparaître 
les multiples dimensions de sa grandeur d'âme. 
-L’introduction de rebondissements de l’action nombreux et imprévus, et de coups de théâtre, cette 
multiplication servant à mettre en évidence les divers aspects d'une situation tragique, à ballotter entre 
l’espoir et la crainte le spectateur pris par le mouvement dramatique. Les exemples les plus frappants 
de ce mouvement sont fournis par : 
-la méprise de Chimène (‘’Le Cid’’, V, 5) ;  
-l’oracle qui, au début d’’’Horace’’, nous égare, nous donnant à croire que la tragédie se terminera par 
le mariage de Curiace et de Camille ; 
-l’annonce de la victoire d’Horace (‘’Horace’’, IV, 2) après celle de sa fuite (II, 6) ; 
-le revirement d’Auguste à la dernière scène de ‘’Cinna’’ ; 
-le songe de Pauline (‘’Polyeucte’’, I, 3) qui, à la fois, nous éclaire et nous égare sur la suite de 
l’action. 
-l’arrivée de Sévère qu’on croyait mort (‘’Polyeucte’’, I, 4) ; 
-la fin de ‘’Rodogune’’ où le spectateur, fasciné par la coupe fatale contenant du poison, se demande 
avec anxiété si Antiochus y trempera ses lèvres ; de rebondissement en rebondissement, l’auteur le 
tient en haleine jusqu’aux dernières répliques. 
-l’intervention inattendue d’Attale en faveur de Nicomède (‘’Nicomède’’, V, 7 et 9). 
 
Enfin, Corneille allait recourir à l'invention, pour rendre plus complexes des intrigues (en particulier 
dans des pièces qu’il appela «implexes») en y multipliant les péripéties extérieures, cette complexité 
lui paraissant un caractère essentiel du théâtre moderne. Or, au contraire, l'idéal de Racine allait être 
de «faire quelque chose de rien», et la comparaison de ‘’Tite et Bérénice’’ de Corneille avec 
‘’Bérénice’’ de Racine est révélatrice à cet égard : trouvant trop mince la donnée fournie par Suétone, 
Corneille voulut l'étoffer en ajoutant au couple Tite-Bérénice le couple Domitian-Domitie ; en fait, il a 
ainsi surchargé l’intrigue et dispersé l’intérêt. Dans ‘’Œdipe’’, il ne conserva pas la ligne pure de la 
tragédie de Sophocle, et crut bon de donner au personnage une sœur. Malheureusement, la 
complication est telle parfois que nous débrouillons avec peine les fils de I'intrigue : ainsi au premier 
acte de ‘’Rodogune’’ ; ainsi dans ‘’Héraclius’’, dont il dit lui-même : «Le poème est si embarrassé qu'il 
demande une merveilleuse attention». 
 

* * * 
Corneille fit très délibérément et très consciemment reposer ses tragédies sur des passions «plus 
nobles et plus mâles que l'amour» qui était, pour lui, une passion «trop chargée de faiblesse pour être 
la dominante». Aussi, dans son théâtre, l’amour n’occupe-t-il pas la même place que dans celui de 
Racine. Cependant, définissant le sujet tragique et se soumettant à la tradition de la tragédie 
française qui voulait qu’elle comporte une intrigue amoureuse, il indiqua, après avoir parlé des 
«grands intérêts d’État» dont traitait ses tragédies : «Il est à propos d’y mêler l’amour, parce qu’il a 
toujours beaucoup d’agrément, et peut servir de fondement à ces intérêts, et à ces autres passions 
dont je parle ; mais il faut qu’il se contente du second rang dans le poème, et leur laisse le premier.» Il 
ajoutait, parlant de ses tragédies et de cette passion : «J'aime qu'elle y serve d'ornement, et non pas 
de corps.»  
Or on peut constater que l’amour est partout présent dans son théâtre. Mais il ne voyait pas l’amour 
comme le voyaient les gens de l’époque pour qui c’était une force irrationnelle, une inclination 
mystérieuse et irrépressible. Lui-même en fit parfois un «je ne sais quoi», un «charme» au sens 
premier du mot (dans ‘’La suivante’’, Florame indique : «Un je ne sais quel charme auprès d'elle 
m'attache.» - dans ‘’Polyeucte’’, Pauline avoue à Sévère : «Un je ne sais quel charme encor vers vous 
m'emporte.» [vers 505] ; dans ‘’Psyché’’, le personnage dit ressentir «un je ne sais quel feu que je ne 
connais pas. Je ne sais ce que c'est, mais je sais qu'il me charme» [III, 3]) ; dans ‘’Rodogune’’, deux 
frères, Antiochus et Séleucus, aiment Rodogune ; celle-ci répond à I'amour d'Antiochus, et n'éprouve 
qu'indifférence pour Séleucus, constatant qu’elle ne peut l’expliquer :  
                                             «Comme ils ont même sang avec pareil mérite, 

Un avantage égal pour eux me sollicite ; 



 

42 

 

Mais il est malaisé, dans cette égalité, 
Qu'un esprit combattu ne penche d'un côté. 
Il est des nœuds secrets, il est des sympathies, 
Dont par le doux rapport les âmes assorties 
S'attachent I'une à I'autre, et se laissent piquer 
Par ces je ne sais quoi qu'on ne peut expliquer. 
C'est par là que I'un d'eux obtient la préférence.» (vers 355-363). 

Mais ce qui se manifeste ainsi, c’est le dangereux éros qui est fatal, tyrannique, contraire à la liberté, 
à l’autonomie, à la grandeur et à la supériorité héroïques, imposant une dépendance, sinon un 
esclavage, ne pouvant donc être tenu pour une valeur car il s’oppose aux vraies valeurs (l’honneur, le 
souci du rang) et doit leur être sacrifié.  
Dans la plupart des cas, chez Corneille, proche à cet égard de l'esprit de galanterie qui triomphait 

dans la société mondaine et dans les grands romans précieux contemporains, la tragédie commence 

quand le cœur entre en conflit avec «les grands intérêts», soumettant de ce fait les personnages au 
dilemme, cet élément proprement cornélien qui donne à la situation son caractère à la fois héroïque et 
tragiquement humain. L’un de ses titres de gloire est justement d’avoir su concevoir l’amour comme 
une passion noble et généreuse, ce qui ne l’empêcha pas de le faire apparaître aussi sous des 
formes perverses, car il n’a pas craint de porter par deux fois à la scène le crime atroce d’une mère 
qui tue ses enfants : après Médée, que poussaient la jalousie et le désir de vengeance, il y eut 
Cléopâtre, reine de Syrie dans ‘’Rodogune’’ qui, égarée par l’ambition et par la haine, a tué son mari, 
Démétrius Nicanor parce qu’il voulait la répudier pour épouser Rodogune, princesse des Parthes, puis 
veut tuer aussi ses deux fils, Séleucus et Antiochus, qui, à leur tour, se sont épris aussi de Rodogune 
; d’ailleurs, ne connaissant que l’amour du pouvoir, elle parle à son trône comme à un amant.  
 
Si, dans son ‘’Examen du Cid’’ (1660), Corneille indiqua que Chimène dispose de «la haute vertu 
dans un naturel sensible à ses passions, qu'elle dompte sans les affaiblir, et à qui elle laisse toute leur 
force pour en triompher plus glorieusement», cela se retrouve chez tous ses héros. «Ses passions», 
c’est l’amour qui était pour Corneille un sentiment maîtrisable, qu'on devait et qu'on finissait par 
pouvoir combiner avec (ou soumettre à) la politique et la liberté du moi. De ce fait, ses contemporains 
et la postérité se sont plu à opposer un théâtre cornélien excluant les faiblesses de I'amour à un 
théâtre racinien voué aux désordres de la passion. Il est vrai que sa dramaturgie fut fondée sur 
l'éthique de l'héroïsme et l'esthétique de l'admiration qui naît de la considération des mérites. 
 
Si son souci de donner une place à l’amour dans ses tragédies le fit aller même jusqu’à inventer des 
intrigues (comme il le fit dans ‘’Œdipe’’), il resta plutôt en-deçà d'une réelle promotion ou valorisation 
de la passion amoureuse, laquelle dans son univers est parfois, sous sa forme la plus haute, 
seulement un adjuvant de I'héroïsme et toujours un ressort dramatique dans la mesure où elle est 
occasion de conflits déchirants. Et il faut reconnaître que son théâtre est extrêmement viril, parfois 
exagérément, et que les femmes peuvent y manquer de féminité, ayant moins de grâce sentimentale 
ou de tendresse passionnée que d’esprit énergique et de franche robustesse ; elles sont fortes, 
capables de raisonnement et d’action ; ainsi Émilie, dans ‘’Cinna’’ et Cornélie, dans ‘’La mort de 
Pompée’’. C’est le danger de la tension qu’imposa Corneille et de son goût pour les âmes hors du 
commun.  
La véritable question, qui fut donc posée de pièce en pièce, est de savoir si I'amour est compatible ou 
non avec l'héroïsme. En fait, la réponse avait été donnée dès ‘’Le Cid’’, où Corneille inventa l'amour 
héroïque de Rodrigue et de Chimène ; où il apparut que, pour lui, l’amour ne naît pas par un simple 
attrait physique, par une «surprise des sens», ni par un choix conscient et raisonné, tout en étant 
pourtant fondé sur la raison car ses personnages ont l’intuition de la valeur de l’être qui mérite d’être 
aimé. Le héros ou l’héroïne de Corneille a le cœur trop noble pour que son inclination puisse l’asservir 
à un être indigne de lui ou d’elle. Par un instinct sûr, le héros s'éprend de la femme la plus parfaite 
qu’il connaisse, et celle-ci est séduite à son tour par cet élan vers la perfection qu’elle devine chez lui. 
L'intuition est en effet divinatrice : Chimène aima Rodrigue avant qu'il ait eu I'occasion de s’illustrer ; 
elle pressentit en lui (de même que I'Infante) le héros futur. Pauline dit à sa suivante, à propos de 



 

43 

 

Sévère : «Je l’aimai, Stratonice ; il le méritait bien.» (vers 184). À la différence des héroïnes 
raciniennes, qui se livrent à l’amour portées par un instinct aveugle et mystérieux, qui sont incapables 
de raisonner et d’obéir à la volonté, l’amour des héroïnes cornéliennes est fondé sur le mérite de celui 
qu’elles aiment. De ce fait, au moment où elles ont l’air d’agir contre leur amour, en réalité elles 
travaillent pour lui. Ainsi, comme Chimène aime dans Rodrigue ses qualités chevaleresques, loin de 
lui en vouloir d’avoir tué son père pour venger l’affront reçu par le sien, elle l’en aime encore 
davantage et l’avoue sans rougir. 
Chez les héroïnes cornéliennes, le souci de «la gloire» écrase la personne, non sans lui procurer 
pourtant quelque revanche, car cette soumission, qui n’est de rigueur que chez les filles de haut rang, 
et qui les distingue du commun des femmes, exalte l’idée qu’elles ont d’elles-mêmes, et leur donne 
accès au seul triomphe héroïque dont leur sexe soit susceptible. 
 
Cet amour partagé est donc nourri et vivifié par l’estime réciproque, par l’admiration de chacun devant 
la manière dont l’autre fait face aux coups du sort ou surmonte les conflits. Les «amants» cornéliens, 
qui sont «généreux», ne peuvent aimer qu’un(e) égal(e), et, chez eux, le désir va de pair avec l’estime 
de l’autre et la reconnaissance de son mérite. Comme le couple héroïque transforme l’amour en 
facteur d’émulation, en agent de «la gloire», cela entraîne deux conséquences psychologiques : 
-le désir d’être bien jugé de l’être aimé ; 
-le fait que s’aimer, c’est aimer ensemble la gloire. On se sacrifie donc de concert, et la tendresse et 
la certitude accompagnent la douleur. 
L’admiration est d’ailleurs le ressort tragique proprement cornélien.  
Généralement, on trouve chez Corneille des «amants» qui, s’admirant mutuellement, peuvent 
compter l’un sur l’autre, un constant échange s’établissant : l’estime attise l’amour et l’amour exalte 
«la gloire». D’ailleurs, pour lui, l’amour seul est digne d’être opposé à «la gloire», et ils s’opposent 
souvent, ou du moins paraissent s’opposer car leur essence est au fond la même : «la gloire» est 
fondée sur l’estime de soi-même, l’amour sur l’estime de l’être aimé.  
On remarque que, dans ‘’La mort de Pompée’’, César reconnaît I'âme de Pompée en sa veuve, 
Cornélie :  

                               «Il vit, il vit encore en I'objet de sa flamme,  
                                                        Il parle par sa bouche, il agit dans son âme.» (vers 1369-1370). 
Le débat est particulièrement remarquable dans les âmes de Rodrigue et de Chimène : 
-Lorsgue don Diègue dit à Rodrigue : 

Nous n'avons qu'un honneur, il est tant de maîtresses ! 
L'amour n'est qu'un plaisir, I'honneur est un devoir.  

Rodrigue répond, indigné : 
L'infamie est pareille, et suit également 
Le guerrier sans courage.et le perfide amant. (III, 6). 

-Chimène est présente en Rodrigue lorsqu'il décide de provoquer le comte, et Rodrigue en Chimène 
lorsqu'elle demande sa tête au roi. 
-Rodrigue est invincible parce qu'il aime et se sent aimé ; au cours du combat contre «les Mores», il 
est animé, n'en doutons pas, par I'aveu de Chimène : «Va, je ne te hais point.» (vers 963), et par ces 
mots de Don Diègue :  
                                              «Si tu I'aimes, apprends que revenir vainqueur 

C'est I'unique moyen de regagner son cœur.» (vers 1095-1096). 
-Avant le duel avec don Sanche, au cri que I'amour arrache à Chimène : «Sors vainqueur d'un combat 
dont Chimène est le prix», la généreuse exaltation du Cid ne connaît plus de borne :  
                                             «Est-il quelque ennemi qu'à présent je ne dompte? 

Paraissez, Navarrais, Mores et Castillans,  
Et tout ce que I'Espagne a nourri de vaillants ; 
Unissez-vous ensemble et faites une armée, 
Pour combattre une main de la sorte animée : 
Joignez tous vos efforts contre un espoir si doux ; 
Pour en venir à bout, c'est trop peu que de vous.» (vers 1558-1564). 



 

44 

 

Dans les pièces de la dernière partie de la production de Corneille, la tragédie, devenant 
sentimentale, le conduisit à de fines analyses de l’amour, dont il diversifia les représentations car on 
découvre : l'amour précieux de Thésée, l'amour par générosité patriotique de la Viriate de ‘’Sertorius’’, 
l'amour «racinien» d'Eurydice, l’hésitation de Jason, dans ‘’La conquête de la Toison d'or’’, entre deux 
maîtresses et celle d’Agésilas entre Mandane ou Aglatide, le renoncement à l’amour de Pulchérie au 
nom des mêmes exigences. Des héros comme Thésée, Sertorius, Attila ou Suréna sont d'autant plus 
démunis devant l'amour qu'ils sont plus forts contre tous les autres obstacles. Tous ces sentiments, 
qui prétendent se dissimuler derrière le mensonge, lâche de la part d'un Jason, résigné chez Ildione 
dans ‘’Attila’’ ou chez Eurydice dans ‘’Suréna’’, «généreux» quand il vient d'un Sertorius ou d'un 
Martian, s'analysent pourtant avec attention, quitte à ne dévoiler que leur ambiguïté : quelle est la part 
du cœur et celle de la politique dans les sentiments de Jason, d'Othon ou de Sophonisbe? L’amour 
«platonique» de Pulchérie est-il heureux ou désespéré? Le renoncement, quoi que veuille Sertorius, 
ne comporte-t-il pas de mortels dangers, comme paraît en témoigner Suréna? On assiste à 
l'association paradoxale de passions incoercibles et de jeux politiques compliqués.  
Cette thématique renouvelée engendra le pathétique plus que le sublime, car la recherche du bonheur 
était promise à l'échec dans les cercles restreints du pouvoir.  
 
Ainsi l’amour cornélien ressemble à l’amour courtois du Moyen Âge où, pour sa «dame», le chevalier 
était capable de toutes les prouesses. Cette conception chevaleresque de I'amour rappelle aussi celle 
du roman précieux, et I'idéal héroïque et romanesque des seigneurs et nobles dames du temps du 
règne de Louis XIII et de la Fronde. Mais, si Corneille se rattacha à une tradition et exprima les 
aspirations de son temps, il apporta surtout cette révélation : l'amour véritable est une passion noble, 
qui fait non pas des lâches, mais des héros. 
  

* * * 
Pour Corneille, le conflit tragique naît chez un personnage faisant face à la difficulté d'exercer sa 
liberté de décision et d'action, quand s’oppose «l’impétuosité des passions aux lois du devoir et aux 
tendresses du sang». Entre deux passions nobles, la plus noble l'emporte, mais sans humilier sa 
rivale, bien au contraire. Entre elles, le combat est déchirant, mais «généreux» et loyal, les 
adversaires se ressemblant plus encore qu'ils ne s'opposent ; c’est le cas dans le combat du Cid avec 
le comte, des Horaces avec les Curiaces. De son affrontement avec l'honneur, I'amour, d'abord 
meurtri, sort grandi et épuré, cependant que l'honneur, mesurant le prix de Ia tendresse, en devient 
plus humain. Ainsi, ‘’Le Cid’’ oppose l’amour partagé de Rodrigue et de Chimène à leur devoir qui 
consiste, pour l’un comme pour l’autre, à tout faire pour venger son père ; dans ‘’Horace’’, la passion 
patriotique fait taire chez Horace non seulement l’amour (sa femme, Sabine, est originaire d’Albe) et 
l’affection pour ses beaux-frères, mais jusqu’aux «tendresses du sang» puisqu’il tue sa sœur, 
coupable d’avoir souhaité la perte de Rome ; chez Curiace, l’amour s’incline, à regret , devant le 
devoir patriotique ; dans ‘’Cinna’’, Auguste est partagé entre son désir de vengeance et la clémence, 
devoir d’un souverain ; Polyeucte lutte contre son amour pour Pauline pour satisfaire au devoir du 
chrétien qui est de faire à Dieu le sacrifice de toutes les affections terrestres ; la passion effrénée du 
pouvoir étouffe chez Cléopâtre le sentiment maternel, pour ne pas dire tout sentiment humain. 

 
* * * 

Le héros cornélien 
 
Avec Corneille, qui fut invinciblement attiré par les âmes fortes, les personnalités puissantes en qui 
rien de médiocre ne subsiste, et qui, sans transiger, atteignent à une parfaite unité par le triomphe de 
Ieur tendance dominante, le héros tragique tendit à devenir un héros tout court. Mais, s’il crut à une 
hiérarchie des âmes, il n’en a pas conclu que les plus nobles eussent le droit de se mettre au-dessus 
des lois ; il pensa, au contraire, qu’elles devaient rester dans le rang, au premier rang toutefois, servir 
comme les autres et même payer d’exemple. 

 
* *  



 

45 

 

Il reste que, soucieux de vérité humaine, Corneille créa aussi des personnages d’une médiocre 
qualité morale, des êtres faibles, veules et vils, odieux comme Orode, ou ridicules comme Prusias et 
Félix, se montrant d’ailleurs dur, plein de mépris pour eux. Pour les peindre, il retrouva sa veine 
comique, les dessinant avec un réalisme qui le rapprocha de Molière, leur prêtant des mots de 
comédie au point que, avec eux, la tragédie se détend un moment, et que nous retrouvons 
l'atmosphère de la réalité quotidienne, l'humanité banale et même grotesque. Mais l'élément comique 
ne doit pas nous faire oublier la rigueur de la condamnation portée par l'auteur. Pour lui, «ces âmes 
que Ie ciel ne forma que de boue» (‘’La mort de Pompée’’, vers 265) ne sont même pas capables 
d'oser quelque grand crime. Cependant , à la fin de ‘’Nicomède’’, Attale, conquis par le rayonnement 
de son frère, passe du clan des médiocres au parti des héros ; il sauve Nicomède, et lui sacrifie son 
amour et ses ambitions. Des âmes basses Ie héros peut avoir pitié, mais non pas I'auteur.  
Corneille créa aussi des monstres (Médée, Cléopâtre, Marcelle, Arsinoé ou Phocas), qu'une passion 
violente, une ambition démesurée, pousse à des actions non seulement paradoxales, mais 
parfaitement condamnables. Leur courage procède d'un attachement aveugle à un intérêt unique : le 
leur, ou celui d'enfants trop ou trop mal aimés. Ils ne connaissent que la loi qu'ils se sont donnée, et 
ne tiennent aucun compte des autres. Leur conception de la vie est le fruit, non d'un dépassement, 
mais d'une pure et simple négation des exigences humaines. Ils canalisent leur énergie vers un objet 
unique, et mutilent leur être afin de n'être disponibles que pour sa conquête. Ils n’imposent 
l'admiration que dans la mesure où l'appauvrissement intérieur qu'ils acceptent prend l'allure d'une 
ascèse, et leur permet de mépriser les affections naturelles pour se rendre semblables à l’image 
d’eux-mêmes que leur propose une passion effrénée. Cela fait qu'ils ne sont jamais parfaitement 
compris par leurs adversaires ; mais cela les empêche aussi de les comprendre. Le dénouement des 
tragédies où ils paraissent accule ces anti-héros au dilemme du suicide ou de la conversion.  
 

* *  
Le héros cornélien est une «âme bien née», et a l'orgueilleuse certitude de sortir du commun,  
Corneille faisant ainsi la promotion d’une élite, d’une aristocratie morale. Sans doute, le rang social y 
joue son rôle. Dans ‘’La mort de Pompée’’, Cléopâtre parle de 
  «Cette haute vertu dont le ciel et le sang  
  Enflent toujours les cœurs de ceux de notre rang» (vers 275-276). 
Pourtant, Prusias et Orode sont des rois indignes, tandis qu’un héros comme Sévère n’est qu’un 
simple chevalier romain.  
Le rôle du «sang» étant capital, les héros cornéliens disposent parfois d’un héritage d’héroïsme : 
Rodrigue et Chimène sont des héros issus de héros ; si Nicomède est fils du lâche Prusias, la valeur 
d’une longue lignée d’ancêtres rois revit en lui.   
L’éducation, elle aussi, peut faire des héros, qu’elle confirme l’appel de l’hérédité ou le corrige. Ainsi 
Nicomède est disciple d’Annibal ; dans ‘’Héraclius’’, Léontine dit de Martian, fils de l’odieux Phocas : 
  «C’est du fils d’un tyran que j’ai fait ce héros ; 
  Tout ce qu’il a reçu d’heureuse nourriture 
  Dompte ce mauvais sang qu’il eut de la nature.» (vers 1434-1436). 
Les héros ne constituent donc pas une caste fermée : on peut y accéder par plus d’une voie. Aucune 
lourde prédestination ne pèse sur eux.  
 
Le héros est «une grande âme» ; il est tout vertueux, Corneille ayant d’ailleurs dû se justifier contre la 
volonté d’Aristote et de ses disciples de personnages ni tout à fait bons ni tout à fait méchants ; dans 
son ‘’Discours de la tragédie et des moyens de la traiter selon le vraisemblable et le 
nécessaire’’, il protesta : «L'exclusion des personnages tout à fait vertueux qui tombent dans le 
malheur bannit les martyrs de notre théâtre. Polyeucte y a réussi contre cette maxime.»  
 
Le héros est «généreux», la «générosité» au sens étymologique du terme étant la noblesse de sang, 
de naissance, de race ; puis, qui est liée à la précédente, Ia noblesse du naturel, du caractère, sans 
idée d'inclination à donner, de libéralité facile. De ce fait, le tragique de Corneille étant en quelque 
sorte ascensionnel, le héros est convié à gravir les cimes d’un héroïsme conquérant et exaltant, à 



 

46 

 

défier le malheur, à se montrer toujours prêt à renoncer à la vie, par amour, par amitié, par souci de 
«la gloire». Corneille excella dans la peinture de la générosité du cœur et d’une rayonnante noblesse 
d’âme. Mais cela se faisait sous le signe d’un héroïsme galant qui entraînait l’enthousiasme de 
l’exploit, le héros inspirant, du fait de sa surhumanité morale, plus d'admiration que de pitié.  
 
Le héros est animé de la «vertu» qui est (à partir du latin «virtus») un ensemble de qualités viriles, 
physiques ou morales, l’énergie tant du corps que de l’esprit), le courage, une ardeur jeune et 
fougueuse, une joie qu’il ressent jusque dans le sacrifice suprême. Son courage le pousse à élever et 
à dilater son univers moral. 
 
Le héros obéit au sentiment de I'honneur (selon ‘’Le Robert’’ : «bien moral dont on jouit dans Ia 
mesure où on a le sentiment de mériter de la considération et de garder le droit à sa propre estime») 
qui lui impose le devoir, qui est souvent le respect des obligations de lignage) mais aussi une 
exigence intime, le devoir n’étant pas une acceptation froide ou résignée de la loi, mais le culte fervent 
d'une règle intériorisée.  
 
Ayant une âme fière, le héros a le souci de sa «gloire» qui, d’un côté, est la gloire-réputation sociale, 
la volonté d'imposer la reconnaissance du mérite personnel ; et, d’un autre côté, est une gloire intime, 
la haute idée qu’on a de soi-même et de ce qu'on se doit, Ie sentiment de devoir être fidèle à soi-
même, la passion pour soi-même, le respect de tous les germes de grandeur qu'on sent en soi, 
l'application à les déveIopper, la volonté avant tout ne pas déchoir à ses propres yeux et de réaliser la 
plus haute image de soi-même, en faisant, pour cela, un effort sur soi. La gloire transporte le héros et 
l’enthousiasme ; mais aussi l’endurcit contre lui-même quand elle se voit menacée par les 
mouvements naturels de l’instinct. Et cette fierté peut être capable de tyranniser les autres. 
Remarquons que, en sauvegardant sa «gloire» intime, le héros acquiert la gloire sociale, cette 
renommée qui le distingue comme le représentant le plus éminent des vertus et des valeurs célébrées 
par le groupe. Le souci de «la gloire» est donc aussi le désir de l’admiration publique pour les grandes 
actions ou les grandes œuvres. Signalons que le mot n’était pas employé dans la vie courante ; il était 
littéraire, conventionnellement hyperbolique, propre à la tragédie. 
 
N’étant ni solitaire ni révolté (comme allait l’être plus tard le héros romantique), le héros cornélien n'a 
à aucun moment le désir de l'évasion : même quand il n’est pas compris, il s'insère (comme autrefois 
le héros antique) dans une communauté dont il se sent solidaire, dont il respecte les valeurs morales  
(famille, patrie, monarchie) pour les dépasser, dont seul le regard peut le faire accéder à la gloire à 
laquelle il aspire. Il lui faut des témoins qui puissent au besoin l’admirer, voire l’imiter. Aussi, avant 
d'imposer aux autres la loi particulière qu'il s’est choisie, il commence par se soumettre à celles qui lui 
sont imposées. Il se met au service de I'État comme de I'éthique amoureuse. Ainsi se réalise I'alliage 
de réflexion politique et d'essai d'éthique individuelle qui caractérise le théâtre cornélien.  
 
À la fois réfléchi et impulsif, passionné et libre, le héros cornélien perpétua l’idéal de toute une époque 
qui aima comme lui la vie dangereuse, les passions nobles.  
 

* *  
À cet être d'exception, il faut une situation d'exception. Or, rien n'étant facile dans le théâtre de 
Corneille, si le héros progresse vers la grandeur, sur le chemin, il rencontre des obstacles, des 
événements extraordinaires qui le mettent à l'épreuve, qui lui donnent aussi I'occasion de se dépasser 
; il doit les surmonter pour se réaliser pleinement. Ainsi : 
-Auguste doit lutter contre son propre passé d'ambitieux sans scrupules.  
-Tout le mouvement dramatique de ‘’Polyeucte’’ réside dans les cas de conscience que le héros a à 
résoudre douloureusement, dans les choix moraux fondamentaux qu’il doit faire, dans l’opposition 
irréductible qu’il doit affronter entre deux points de vue (une option affective ou amoureuse contre une 
option morale ou religieuse, une impossible conciliation entre l'honneur et le bonheur). De ces 
obstacles naît une crise morale douloureuse et émouvante. On le voit repousser des assauts 



 

47 

 

successifs : tentation de l'instinct de conservation et de la peur (Félix fait exécuter Néarque sous 
yeux), de I'ambition (IV, 3, vers 1173-1198), du devoir civique (vers 1199-1214) ; en V, 2, Félix recourt 
à un subterfuge : il veut être initié au christianisme ; son gendre doit donc renoncer au martyre pour 
assurer le salut d'une autre âme, et, par la conversion de Félix, sauver la vie de nombreux chrétiens ; 
la feinte est subtile, mais Polyeucte a tôt fait de la percer à jour ; contre l'appel divin, une seule 
tentation l'ébranle vraiment, celle de l’amour humain ; il doit prier (dans des stances) pour avoir le 
courage de résister à Pauline ; la brusquerie même de ses répliques prouve à quel point il est 
sensible à son charme et à son appel ; un moment vient où son émotion ne peut plus se contenir 
(«Hélas !», vers 1252) ; il triomphe pourtant, et pour être tout à fait sûr que son amour pour Pauline 
est dépouillé de toute faiblesse humaine et parfaitement compatible avec I'amour de Dieu, par un 
suprême effort il veut la confier à Sévère, son rival (IV, 4) ; il déclare : «Je le ferais encor, si j'avais à le 
faire.» (vers 1671) comme l’avait déjà dit Rodrigue (vers 878). 
Aucun de ces personnages ne craint la mort : elle leur apparaît comme le moindre des malheurs, et 
parfois comme un bien souhaitable 
Le héros connaît un conflit dans son âme où s’opposent deux valeurs antagonistes, deux sentiments 
passionnés et inconciliables. C’est le célèbre dilemme cornélien, cette division intérieure d'autant plus 
pathétique que le héros est d’une impitoyable lucidité, que les valeurs incompatibles sont aussi fortes, 
nécessaires et justes les unes que les autres, et que le dépassement surhumain ne peut être 
qu’inhumain.  
Peu importe que ce combat soit heureux ou désespéré, et que le héros surmonte l’épreuve ou soit 
enfin abattu ; l’essentiel est ce défi que la liberté humaine a lancé au destin en marche, fatal ou 
providentiel. Le héros répond à l’élan qui le pousse à trouver la plus haute et la plus difficile solution, 
et à l’appliquer, à surmonter les antinomies. La décision et le geste sont dictés par un idéal qui 
transcende l'égoïsme et la lâcheté ordinaires. L’élan vers le sublime où le moi affirme sa propre 
grandeur et l’injonction du devoir à laquelle il se plie procèdent du même besoin de «gloire», encore 
faut-il que celle-ci soit vertueuse, qu’elle se confonde avec la noblesse morale. De ce fait, le héros 
force l’admiration.  
C’est avec une grande lucidité qu’il se livre à une délibération intérieure qui prend la forme du 
monologue. Ainsi, dans ‘’Cinna’’, le monologue d’Auguste qui est aussi solidement charpenté qu’un 
discours, mais traduit cependant le désarroi d’une âme partagée entre deux sentiments. Parfois, le 
monologue sans perdre son caractère dialectique, prend une forme et un élan lyriques brisant 
l’uniformité du rythme tragique : ce sont, quand l’émotion du héros devient trop forte, son 
épanouissement dans des stances qui, loin d’interrompre l’action, sont des moments de suspension 
qui en marquent le tournant décisif, avec une variété des rythmes et des rimes, des effets de refrain 
(«Faut-il punir le père de Chimène?») qui permettaient au poète de rendre avec plus de nuances et 
plus d’intensité les sentiments de ses héros dans la crise qu’ils traversent ; ce sont celles dans ‘’La 
veuve’’ (1631), celles dans ‘’Le Cid’’ de Rodrigue (I, 6) et de l’Infante, celles de Polyeucte (IV, 2), 
celles de ‘’La conquête de la Toison d’or’’ (1660). En 1660, dans l’‘’Examen d'’’Andromède’’’’, tout 
en condamnant les stances du ‘’Cid’’ pour leur «affectation» et un refrain «qui n'a rien de naturel», il 
déclara leurs «cadences inégales» «merveilleusement» aptes à exprimer «les déplaisirs, les 
irrésolutions, les inquiétudes, les douces rêveries». À partir de ‘’Polyeucte’’ (1643), il les évita dans la 
tragédie régulière ; mais il continua à les employer dans la tragédie lyrique en musique 
(‘’Andromède’’, 1650 ; ‘’La conquête de la Toison d'or’’, 1661).  
En fait, quand un héros cornélien entre en conflit avec ses passions, si serrée et si émouvante que 
soit la lucide discussion qui se déroule en lui, on sait d'avance quelle sera la décision finale. L'action 
n'est pas suspendue puisque, paradoxalement, bien que les obstacles soient extérieurs, c'est la force 
intérieure du héros, canalisée par la raison, qui mène le jeu. 
 

* *  
 
 
 
 



 

48 

 

Le héros cornélien fait souvent face au conflit entre l’amour et le devoir. 
Ce conflit est vécu en particulier par Rodrigue (auquel un devoir s’impose) et Polyeucte (qui se donne 
un devoir) :  
-Rodrigue doit choisir entre son amour pour Chimène et sa soumission à I'honneur du clan familial. 
S’il ne provoquait pas le comte, il serait déshonoré aux yeux de son père, aux yeux de Chimène, aux 
yeux de tous et, surtout, à ses propres yeux ; honni comme un lâche par Ia société féodale dans 
laquelle il vit, il deviendrait une sorte de paria. Mais, loin de se révolter contre ce code social de 
I'honneur, il le fait sien par I'adhésion de sa raison ; dès lors sa décision ne doit rien qu'à lui-même, à 
sa volonté libre et souveraine. Une fois le comte mort, Chimène agit comme lui, pour les mêmes 
raisons. De même, lorsque I'Infante lutte contre son amour pour Rodrigue, elle n'obéit pas à un simple 
préjugé de caste ; elle se jugerait diminuée si, dédaignant ce qu'elle se doit, elle cédait à son 
inclination ; pourtant, cet amour est loin d'être un égarement ; mais sa raison la persuade qu'elle doit 
renoncer à Rodrigue : il y va de sa gloire, c'est-à-dire du respect qu'elle se doit à elle-même, comme 
princesse de sang royal. 
-Polyeucte doit choisir entre son amour pour Pauline et son devoir de chrétien, son amour de Dieu. Il 
se plaint : «Il faut combattre un ennemi que j’aime» (vers 357), tandis que l'idéal qui le guide est 
I'accomplissement le plus haut pour un chrétien : la sainteté et le martyre. L’éminente dignité du héros 
tient à ce que cet idéal, sans être inhumain ni surhumain, est cependant plus qu'humain ; bien au-delà 
du devoir, la «gloire» rejoint ici Ia «grâce» ; et la grandeur d'âme de Polyeucte se communique à ceux 
qui I'entourent, haussant Pauline et Sévère à son niveau : symbole humain de cette transmission des 
mérites surnaturels qui permettra au martyr d'obtenir, à la fin de Ia pièce, Ia conversion de sa femme, 
Pauline, et de Félix, son bourreau.  
Or, en immolant une valeur à une autre, Ie héros trouve le plus sûr moyen de la préserver. Auguste, 
en pardonnant à ceux qui veulent le dépouiller du pouvoir et de la vie, s'assure un pouvoir plus grand 
qu'auparavant et I'immortalité posthume. En renonçant, Polyeucte à l’amour terrestre, Pauline à ses 
premières amours, Ies époux sublimes parviennent à se réunir, à s'unir à jamais dans l'amour divin. 
Par ce sacrifice, ce dépassement, le héros va du malheur à la grandeur. 
Cette orgueilleuse et souvent paradoxale confiance en leurs propres forces n'empêche pas les héros 
de Corneille de demeurer lucides. Il n’y a pas chez eux d’abandon à l’intuition ou de négation de 
l'obstacle. L'intuition n'intervient qu'après un temps de réflexion où toutes les valeurs en présence ont 
été appréciées ; et l'obstacle n'est nié qu'après avoir été mesuré. Les héros savent mesurer et 
apprécier exactement leurs droits et leurs devoirs. Ils analysent impitoyablement la situation 
inextricable où ils sont plongés, établissent minutieusement la hiérarchie des exigences qui leur sont 
imposées, et en déduisent, avec une rigueur quasi juridique, l'attitude qu'ils doivent adopter. 
D’ailleurs, ils ont souvent à la bouche le mot «raison». S'il est le plus souvent synonyme 
d'«obéissance à la loi», il garde toujours une acception intellectuelle. La raison, c'est l'argument 
décisif qui, toute réflexion faite, détermine l'attitude à prendre, même si cette attitude doit étonner ou 
indigner d'abord le public. De plus, comme la raison peut justifier l’amour que ressent le héros 
cornélien, et comme sa volonté peut avoir prise sur lui, cet amour devient donc une vertu et non une 
faiblesse. Le conflit n’est alors donc pas entre l’amour et le devoir, mais plutôt entre des devoirs.  
L'apparente déraison, dans ce théâtre, n'est en fait qu'une raison supérieure. 
Si on peut penser que, le plus souvent, c’est le devoir qui l’emporte, en fait, il ne triomphe pas de 
l’amour, mais le contraint à se dépasser, à renoncer à ses aspirations immédiates pour survivre dans 
son essence même.  

 
*  

Le théâtre de Corneille nous offre une grande variété de types humains. Ses personnages sont : 
-exaltés comme Horace et Cléopâtre ;  
-«généreux» comme Rodrigue (qui est un héros de l'honneur familial et féodal avant d’être un héros 
de la patrie), Chimène, Polyeucte (qui est un saint), Pauline et Sévère ;  
-des âmes romaines comme Auguste et le vieil Horace ;  
-des stoïciens comme Nicomède et Suréna ;  
-des êtres aussi nobles mais moins entiers, comme Curiace ;  



 

49 

 

-des médiocres séduits par la grandeur comme Cinna et Attale ;  
-des êtres faibles ou vils comme Félix dans ‘’Polyeucte’’, Prusias, Orode dans ‘’Nicomède’’ ;  
-des monstres comme Médée et Cléopâtre, de grands criminels qui nous font horreur car leurs 
sentiments sont dénaturés sans être toutefois vulgaires ; en effet, étant dans l’éblouissement de soi et 
s’admirant presque naïvement, ils sont admirables par l’exemple qu’ils offrent du pouvoir de l’être 
humain sur la force des choses et sur eux-mêmes. Ils nous permettent de constater que, si le héros 
cornélien aspire à la plus complète réalisation de lui-même, si c’est ordinairement dans le bien, c’est 
parfois dans le mal. Si, moralement, Médée, Cléopâtre, Horace lui-même (il nous fait horreur lorsqu'il 
tue Camille) s'égarent, ces personnages méritèrent I'intérêt passionné de leur créateur, non son 
adhésion, car la morale cornélienne n'est pas le culte de la volonté de puissance.  
On constate donc que Corneille donna naissance à deux lignées opposées de personnages : d'un 
côté les purs, Ies vertueux ; de I'autre les monstres, les grands criminels.  
 
D’autre part, il ménagea une sorte de hiérarchie parmi ces héros qu'il proposa à notre admiration. 
Entre Rodrigue et don Sanche, Horace et Curiace, Auguste et Cinna, Polyeucte et Sévère, il y a toute 
la distance qui sépare le héros inspiré, dont la mission est de changer les destinées de son pays et 
celles du monde, et «l'honnête homme», soucieux seulement d'obéissance et de loyauté.  
Il alla jusqu’à créer des héros parfaitement accomplis : 
C’est Auguste qui renie en Octave les petitesses égoïstes de I'homme, qui doit, par un effort 
douloureux et méritoire, parvenir à préférer la clémence à la vengeance pour incarner l'idéal du 
souverain, et pouvoir alors affirmer : «Je suis maître de moi comme de I'univers» (vers 1696). 
C’est surtout le cas de Nicomède, car, dans ‘’Nicomède’’, Corneille a tenté de fonder sa tragédie sur 
la seule grandeur d'âme du héros, qui est constamment sûr de lui, sûr de Laodice, sûr de son 
triomphe final, étant un bloc sans failles de «générosité» dont le rayonnement force les êtres 
médiocres, lâches ou perfides, qui I'entourent à se convertir à Ia grandeur héroïque. Il ne connaît pas 
de conflit intérieur, mais subit l'assaut contre lui de ce médiocre qu’est Prusias. À ce niveau, peu 
importe en somme qu’il triomphe ou soit accablé ; fixé à jamais, immobile en sa perfection, il est plus 
grand que le destin même : la mort n’est pour lui, comme pour le martyr Polyeucte, que le passage à 
l’immortalité. Or cet assaut est parfaitement vain car la situation bloquée nécessitant, pour que la 
tragédie puisse se terminer de façon heureuse, un événement inattendu, un coup de théâtre, qui 
permette de sortir de l’impasse, c’est ce qui se produit, le dénouement voyant le triomphe complet de 
Nicomède. Il s’est, tout au long de la tragédie, montré si grand, si sûr de lui, que jamais nous n’avons 
tremblé vraiment pour lui, que nous n’avons éprouvé que de I'admiration. C'est un cas limite, un tour 
de force, que cette tragédie sans aucun élément pathétique. Dans son ‘’Examen de Nicomède’’, 
Corneille indiqua : «La tendresse et les passions, qui doivent être l'âme des tragédies, n'ont aucune 
part en celle-ci : la grandeur de courage y règne seule et regarde son malheur d'un œil si dédaigneux 
qu'il n'en saurait arracher une plainte. Elle y est combattue par la politique et n'oppose à ses artifices 
qu'une prudence généreuse, qui marche à visage découvert, qui prévoit le péril sans s'émouvoir et 
qui ne veut point d'autre appui que celui de sa vertu et de I'amour qu'elle imprime dans les cœurs de 
tous les peuples.» - «La fermeté des grands cœurs, qui n'excite que de I'admiration dans l'âme du 
spectateur, est quelquefois aussi agréable que la compassion que notre art nous ordonne d'y 
produire par la représentation de leurs malheurs.»  
 
Corneille fit de la tragédie une cérémonie du culte des héros qui, s’ils peuvent bien être surhumains, 
ne sont jamais inhumains ! 
  

* * * 
Le système dramatique de Corneille était en germe dans ses premières pièces, qui n'ont pas été 
faites pour illustrer une théorie dramatique. Mais il ne prit corps qu’en 1660, alors qu’il avait déjà vieilli 
et éprouvé bien des déceptions ; qu’il voulait se défendre contre des critiques et s'affirmer contre des 
rivaux heureux ; que s'était formé le «parti cornélien» ; qu’il commençait à être prisonnier d'une image 
de lui-même. Comme c'est I'auteur en personne qui nous guide, le risque d'erreur est sérieux. En fait, 
ses idées sur son théâtre ne rendent parfaitement compte ni de sa richesse ni de sa réalité vivante. 



 

50 

 

Elles mettent bien en évidence certaines tendances de son tempérament, certaines intentions 
dominantes de son œuvre, mais ne donnent pas une image fidèle de son génie dans sa spontanéité 
créatrice. En outre, dans plusieurs de ses œuvres mineures, il appliqua ces théories d'une façon aussi 
exacte que malheureuse. Enfin, on a trop souvent aggravé la raideur du système qu’il exposa, jusqu'à 
fausser complètement le sens de son théâtre. Le théoricien nous découvre d'importantes perspectives 
sur sa création tragique, mais non pas le secret de son génie 
 

* * * 
Corneille écrivit ses tragédies en déployant un art tenant à : 
-La précision d’un vocabulaire assez restreint, s'ordonnant autour de termes clefs tels que «honneur», 
«gloire», «devoir», «mérite», «amour» , «cœur» (renvoyant tantôt au courage, tantôt à l'amour), 
«âme», «bien», «grand», «beau», «faire», «pouvoir», «vouloir», etc., ce qui n’empêcha pas la 
verbosité. 
-Un ton constamment soutenu, un rythme parfois insistant maintenant la grandeur d’un style qu’on 
peut trouver grandiloquent.  
-La quête de la plus grande cohérence possible, notamment dans le rapport entre le statut des 
personnages et les actions qu'ils accomplissent (ainsi, mettre un roi sur le théâtre implique de le faire 
agir en roi). 
-Une ferme rhétorique à la romaine pompeuse et volontiers déclamatoire (en particulier dans ces 
célèbres morceaux de bravoure que sont le monologue de don Diègue dans ‘’Le Cid’’, et les 
imprécations de Camille dans ‘’Horace’’), déroulant circonlocutions et circonvolutions, frappant de 
fortes maximes (comme : «À vaincre sans péril, on triomphe sans gloire» [‘’Le Cid’’, II, 2, vers 434] - 
«Laisse faire le temps, ta vaillance et ton roi», dernier vers de la même pièce - «Je suis maître de moi 
comme de l'univers» que proclame Auguste dans ‘’Cinna’’ [V, 3] - «Dieu ne veut point d'un cœur où le 
monde domine» qu’affirme Polyeucte [I, 1]), érigeant ainsi une puissante et rigoureuse architecture 
verbale, son verbe sonore montant et éclatant d'une façon prodigieuse en donnant aux actions et aux 
sentiments toute leur dimension spirituelle. 
-Des touches d’un lyrisme retenu. 
-Une métrique magnifiquement maîtrisée et une cadence des vers nette qui firent de lui un des tout 
premiers poètes de son temps. Ses alexandrins qui peuvent, au premier abord, sembler un carcan, ne 
sont pas vraiment un obstacle dès qu’on les apprivoise, dès qu'on les habite, qu’on domine le drapé, 
la pompe et la majesté. 
Les constructions binaires et antithétiques explicitent les dilemmes, intensifient les conséquences, 
rationalisent les désirs et les sentiments de Chimène qui refuse 
                            «Qu'un même jour commence et finisse mon deuil, 
                              Mettre en mon lit Rodrigue et mon père au cercueil.» (‘’Le Cid’’, V,7, v. 1833-1834 
[texte de 1637]). 
 

* * * 
L'évolution politique de la tragédie cornélienne 

 
Comme aucun créateur n’échappe complétement à son siècle ; que les plus grands, qui ont voulu 
s’isoler ou qui ont voulu s’opposer à l’esprit de leur époque en furent cependant les miroirs et, 
quelques fois, les consciences, même Corneille, auteur de tragédies dont les sujets étaient puisés 
dans l’Histoire et où les affaires de l'État tenaient une place capitale, apparaît aussi comme un témoin 
et un observateur réaliste et actif de la France de la première moitié du XVIIe siècle dont il a rendu 
l’atmosphère agitée et troublée dans son théâtre, qui n’était pas œuvre gratuite, mais œuvre engagée, 
directement branchée sur le réel, sur l’actualité, participant à l’évolution de la société et des mentalités 
au cours du XVIIe siècle. Il y donna un véritable enseignement politique concentré dans des maximes 
définissant une conception noble et grandiose du pouvoir, et exposant même une théorie politique 
cohérente. 



 

51 

 

Ce que son théâtre perdait du côté de la couleur historique, il le regagna en intense actualité, nous 
offrant une saisissante et fidèle peinture de la France du début du XVIIe siècle où la politique et 
l’intrigue occupaient les esprits des classes supérieures.  
Examiner le théâtre de Corneille permet d’y distinguer une thèse politique qui fut d’abord entrevue, 
puis définie et exaltée au moment où elle semblait sur le point de triompher dans la réalité, puis qui 
s’en sépara nettement. Il avait l’idée d’un État qui s’incarnait dans un roi qui devait être dynamique, 
devait sans cesse se dépasser lui-même, et n’y parvenait que par un dialogue s’instaurant entre lui et 
le héros, par une lutte latente car ils étaient comme deux ennemis nécessaires l’un à l’autre. Leurs 
rapports sont difficiles parce que la «vertu» du héros constitue un danger permanent pour le pouvoir 
du roi dont l’autorité est une menace pour l’épanouissement du premier.  
On peut en suivre les étapes. 
 

* * 
Même si, sous le gouvernement de Richelieu, l’esprit féodal était irréversiblement réprimé, 
l’aristocratie française, naguère brisée par les luttes religieuses, retrouva une rayonnante vitalité, un 
turbulent essor, étant ivre de confiance et de conquête, ayant la tête dans l’idéal mais une tête 
sanguine, querelleuse, obsédée par les combats intimes du devoir et de l’amour, ignorant le principe 
de précaution ; on vivait alors moins longtemps mais plus haut et plus fort. 
D’autre part, après les âpres dissensions religieuses, triompha la spiritualité de Ia Contre-Réforme qui 
restitua à l’être humain des forces morales dont il avait pu se croire privé. Des espoirs put se faire 
jour. 
C'est peut-être pour ces raisons que la tragédie cornélienne put échapper aux catastrophes 
désespérées. Elle parvenait à rapprocher la terre du Ciel, à trouver des compromis entre 
l'épanouissement de l’individu et le devoir social, entre l’ambition des castes et l'exigence civique. Le 
héros de Corneille partait à la conquête d'une harmonie ; iI découvrait dans sa vocation personnelle 
au bonheur les principes de son dévouement, dans son culte de l'honneur familial la source de son 
patriotisme, et dans son amour pour la cité la préfiguration de son amour de Dieu. 
 
À une époque où la tendance dominante était de croire I'être humain capable, par un effort héroïque, 
de maîtriser ses passions, et de renoncer à la vengeance, Corneille envisagea d’abord une adhésion 
du héros à l’État :  
On la trouve dans de grandes tragédies historiques à fin heureuse (‘’Le Cid’’, ‘’Horace’’, ‘’Cinna’’) où, 
au terme d'une épreuve, force et lucidité triomphent dans l'acte de générosité et de pardon qui 
dénoue l'action ; elles donnèrent une image de conciliation entre la dynamique aristocratique et la 
dynamique étatique.  
Cela se constate da ‘’Le Cid’’ (1637) où le héros, après une dernière soumission à l’ordre féodal, 
bénéficie de l’ordre monarchique, le roi apparaissant, au bourgeois qu’était Corneille, comme un 
médiateur entre les aristocrates et les bourgeois exerçant des charges publiques ; ce roi était pour lui, 
au sens le plus large du mot, l’État, qui devait canaliser l’héroïsme. Le drame du ‘’Cid’’ est autant celui 
de l’amour de Rodrigue et de Chimène que compromet le souvenir d’un père tué que celui de 
l’instauration d’un nouvel ordre, d’un ordre de justice (dont la clé de voûte est le roi) contre le désordre 
féodal (don Gormas est bien le féodal rétif devant l’autorité du roi), d’un pouvoir légitime.  
Et Corneille célébra plus encore cet accord, cette conciliation entre le héros et le roi, dans ‘’Horace’’ et 
surtout dans ’’Cinna’’ où, d’ailleurs, le héros et le roi se confondent en Auguste qui va plus loin que 
don Fernand (dans ‘’Le Cid’’) et Tulle (dans ‘’Horace’’), en étant la synthèse vivante du héros et du roi 
; sa clémence est à la fois politique (en tant qu’empereur) et généreuse (en tant que héros) ; il résout 
toutes les contradictions du héros cornélien car ses actes prennent leur importance dans l’État ; Livie 
le célèbre à l’égal d’un dieu car il a atteint cette pleine liberté dont rêvait Alidor. Corneille eut là une 
vision presque mystique. ‘’Cinna’’ est un moment privilégié, un sommet de l’œuvre. L’année de 
‘’Cinna’’, 1640, apparaît d’ailleurs comme l’apogée de la maîtrise de Richelieu sur les ennemis 
intérieurs et extérieurs. 
On peut remarquer que, dans ces pièces, on trouve des couples formés sûrement, dont l’amour 
mutuel ne pose pas de question, qu’il s’agisse de Rodrigue et Chimène, Horace et Sabine, Curiace et 



 

52 

 

Camille ou Émilie et Cinna ; ce sont là des certitudes bourgeoises, et le conflit ne naît pas sur ce plan 
; il naît de l’opposition aux clans féodaux de leurs pères (qui sont présents dans ‘’Le Cid’’ et ‘’Horace’’, 
qui est mort dans ‘’Cinna’’). Pour être parfaitement libres à l’égard de cette féodalité, Rodrigue, 
Chimène, Curiace, Horace, Émilie, voire Cinna, sacrifient leur amour, car, si c’est par amour qu’ils 
tuent, c’est aussi par amour qu’ils vont jusqu’à le nier. Et, dans cette voie, l’émulation les pousse à 
s’éblouir l’un l’autre à tout prix (en particulier Rodrigue et Chimène) pour apparaître dignes l’un de 
l’autre. Leur but n’est pas le pouvoir, mais l’affirmation de leur «gloire» qui leur fait répudier leur clan. 
Ils ne répondent plus que d’eux seuls devant eux-mêmes : «Je m’immole à ma gloire et non pas à ma 
sœur» dit Horace - «Je fais gloire pour moi, de cette ignominie.» dit Émilie. 
Tous les protagonistes sont de la famille des «généreux», et ne sont dressés les uns contre les autres 
que par l'événement. Une situation tragique les sépare : ils parviendront à découvrir, à travers leurs 
combats eux-mêmes, la solidarité profonde qui les unit. Dans ‘’Horace’’, Horace aime comme son 
frère Curiace, mais doit le combattre ; il est passionnément amoureux de sa patrie, et se dresse 
contre sa loi en tuant Camille ; c’est par la bouche du roi que le dénouement réconcilie Rome, Horace, 
Curiace et Camille. Dans ‘’Cinna’’, Cinna, Émilie et Auguste sont tous trois «généreux», mais séparés 
par la passion politique : le pardon d'Auguste, en le faisant reconnaître comme un cœur «généreux», 
entraîne l'adhésion enthousiaste des conjurés d'hier à sa conception de la grandeur humaine. 
Le roi intervient donc pour remplacer cette affirmation éperdue de son seul moi par le héros en lui 
offrant une adhésion à l’État, pour métamorphoser celui qui est tenté par la mort en serviteur de l’État 
(dans ‘’Horace’’ : «Vis donc, Horace ; vis, guerrier trop magnanime» - «Vis pour servir l’État»). Ces 
rois fondent l’État car celui-ci repose sur le juge, le conciliateur, l’intercesseur, et non, comme allait le 
vouloir plus tard Louis XIV, sur une personne divine. 
Mais cet équilibre n’allait pas durer, et Corneille allait reprendre son débat, qui se situa alors entre le 
roi et le héros. 
Si variée qu'ait été la production de Corneille entre 1640 et 1650, elle demeura marquée par un 
certain nombre de caractères précis. Il s'agit d'abord d'un théâtre résolument optimiste. Si la vie des 
personnages et leur bonheur sont en péril, la tragédie enseigne non pas la toute-puissance du 
malheur ou la débilité de la condition humaine, mais la grandeur de l’être humain, sa capacité à 
vaincre le destin ; elle fait agir, non la pitié et la terreur, suivant la formule aristotélicienne, mais 
l’admiration. Elle s’achemine, par d’héroïques victoires, vers le meilleur dénouement possible, 
souvent vers un dénouement heureux, non vers une catastrophe. Dans de telles tragédies, le 
pathétique proprement dit a relativement peu de place car elles sont effort et conquête. La douleur 
tragique y est moins essentielle que la force d’âme et la prouesse. En ce sens, on peut dire que les 
tragédies de Corneille restèrent alors en-deçà du tragique. 
 

* * 
Dans une seconde période, Corneille accorda la préférence au héros. 
En effet, dans ‘’Polyeucte’’, Félix n’est qu’une caricature d’Auguste : il voit le problème, mais il ne peut 
le dépasser. Par contre, Polyeucte est un héros qui, à la gloire du roi, a substitué celle de Dieu ; il ne 
vise qu’à «faire éclater sa gloire aux yeux de tous», celle de Dieu mais aussi la sienne ; et ce Dieu est 
un roi sublimé, un Auguste infini. D’où cette émulation qui saisit les personnages à la fin de la pièce 
car Polyeucte leur a montré comment atteindre vraiment la gloire, lui qui s’écrie : «périssant glorieux, 
je périrai content». C’est parce que le roi lui fait défaut qu’il choisit Dieu et la mort ; c’est un Alidor qui 
appellerait Dieu sa liberté. D’ailleurs, les spectateurs du temps ont préféré à cet halluciné de gloire le 
couple Pauline-Sévère. 
Polyeucte, Pauline et Sévère ne restent éloignés les uns des autres par les malentendus de l'amour 
et de la foi que jusqu'au moment où une commune grâce, acquise par les mérites des martyrs, les 
rend participants du même univers. Non que tout cela aille de soi, et tout de suite. Il a fallu à 
Polyeucte bien des renoncements successifs avant la découverte de cette cohérence du monde qui 
permet d'accéder aux plans supérieurs sans renoncer pour autant aux valeurs de la simple humanité. 
 

* * 



 

53 

 

Dans une troisième période, Corneille constata la division de l’État, le désaccord entre le roi et le 
héros. 
Les pièces qu’il fit jouer de 1644 à 1652, de ‘’La mort de Pompée’’ à ‘’Pertharite’’, paraissent relever 
d’une inspiration franchement romanesque, et cela à cause de plusieurs abandons : 
-D’abord, l’abandon de l’Histoire : le dramaturge s’abrita derrière des historiens obscurs et des noms 
inconnus du grand public pour bâtir à son aise, sur un simple ordre de succession dynastique, des 
intrigues sorties de son imagination hardie, assez naturellement encline à l’extraordinaire. 
-Ensuite, l’abandon de la politique : les débats idéologiques, les problèmes fondamentaux (la guerre, 
le patriotisme, etc.) disparurent au profit des combinaisons politiciennes et des intrigues de cour 
susceptibles sans doute d’éveiller un intérêt amusé mais non de profondes réflexions.  
-Encore, l’abandon du sacrifice héroïque, puisqu’il n’y a plus de division tragique dans l’âme de héros 
aussi romanesques que César dans ‘’La mort de Pompée’’ ou encore Nicomède, lesquels concilient 
avec aisance leur gloire et le «service»  d’amour. 
-Enfin, l’abandon de Ia vraisemblance dans des pièces qui visaient à l'extraordinaire et à l’inattendu 
en multipliant les situations et les ressorts hautement romanesques (substitutions de personnes, 
reconnaissances, victoires du courage, de la jeunesse et de l'amour sur les obstacles de toutes 
sortes). Il croyait qu’une belle tragédie ne devait pas être vraisemblable. Il aimait, dans le 
romanesque, ce qui est héroïque et grandiose. 
 
Corneille fit d’abord jouer ‘’La mort de Pompée’’ (1643), pièce qui résumait sa production antérieure et 
qui contenait en germe toute son œuvre à venir ; on y trouve, face à Ptolémée, un roi dépendant de 
mauvais ministres, un héros devenu roi, César, qui pardonne à Pompée, qui est d’ailleurs mort ; 
cependant, cette clémence n’a pas la valeur de celle d’Auguste car elle sert à humilier Ptolémée et à 
séduire Cléopâtre (qui l’est déjà) et Cornélie, la veuve de Pompée, qui pourtant refuse farouchement 
de se réconcilier dans l’État ; comme Alidor et Médée, elle affirme son moi : «Souviens-toi seulement 
que je suis Cornélie» ; avec elle, le héros tient tête à l’univers ; l’État, le monde, sont divisés sans 
remède, et le roi ne peut plus réconcilier le héros  avec le monde et l’Histoire. 
Dans ‘’Rodogune’’ (1644), on retrouve ce qu’on avait déjà dans ‘’Le Cid’’ et dans ‘’Cinna’’, un État non 
unifié, divisé en factions, la société faisant une rechute de féodalité comme ce fut d’ailleurs le cas 
pour la France après la mort de Richelieu. Dans la pièce, il y a détournement de l’État, perversion de 
la gloire royale par une gloire individuelle car Cléopâtre est une reine qui ne se sert de l’État que pour 
s’exalter elle-même, pour satisfaire sa haine ; avec elle, le roi est donc devenu un tyran, le contraire 
même du roi unificateur. Elle mène son jeu meurtrier à l’égard d’Antiochus et Séleucus non seulement 
pour garder le trône, mais pour affirmer son moi. Il est intéressant de constater que le texte da pièce 
fut dédié au Grand Condé, le type même du féodal qui allait bientôt se révolter contre le roi. La 
légitimité de la reine est suspecte, et elle a contre elle le héros qui est ici Rodogune qui, à l’ultimatum 
de la reine exigeant de l’un de ses fils, pour le déclarer roi, qu’il lui apporte la tête de Rodogune, 
répond par un défi inverse : que celui, d’Antiochus ou de Séleucus, qui veut l’épouser, lui apporte 
d’abord la tête de Cléopâtre. Ainsi le héros tient la royauté dans sa dépendance, et jamais il n’a été si 
près de son triomphe. L’État se détériore, et le roi est partagé entre deux tentations : celle de héros 
fou de soi qu’est Cléopâtre et la tentation bourgeoise représentée par les ministres mauvais 
conseillers et par les affranchis.  
L’éclipse de la royauté fut marquée aussi dans ‘’Héraclius, empereur d’Orient’’ (1646) où un autre roi-
tyran qui est un usurpateur, Phocas, divise encore l’État, l’absence de toute légitimité faisant tourner à 
vide la justice du roi et la gloire du héros qu’est Héraclius qui peut légitimement l’affronter pour rétablir 
un ordre juste. La pièce expose un invraisemblable imbroglio. Les variations sur la personnalité qu’on 
y trouve ont surtout pour fonction de révéler le désordre qui ravage l’État. L’impuissance du roi 
Phocas renvoie à l’impuissance du héros, cet Héraclius qui n’ayant pas de nom ne peut donc 
s’affirmer. De nouveau, l’interrogation de Corneille déboucha sur la mort. 
 
Le dramaturge parut alors vouloir ressusciter Médée : la Cléopâtre de ''Rodogune'', la Marcelle de 
''Théodore'' (1646), le Phocas d'''Héraclius'' semblaient destinés à éveiller les mêmes sentiments 
d'admiration horrifiée que sa première héroïne tragique. Seulement ces trois tragédies, qui, 



 

54 

 

remarquons-le, ne se paraient plus du nom des monstres, se refusaient aussi à les faire triompher ; la 
victoire appartenait alors à la faiblesse des vertueux, grâce aux détours d'une intrigue 
complaisamment providentielle ; la mort de Cléopâtre effaçait tout malentendu entre Rodogune et 
Antiochus ; Théodore mourait, mais en vierge et martyre, et son ennemie, déçue, ne lui survivait pas ; 
Phocas, I'usurpateur, était assassiné, tandis que triomphait Héraclius, l'empereur légitime. Ces 
dénouements violents mais moralement conformistes étaient exactement opposés à celui de 
‘’Médée’’, et leurs heureux aspects faisaient moins appel à la généreuse bienveillance de la «vertu 
romaine» qu'à la présence dans les événements d'une toute-puissante Justice. 
Fut-ce un scrupule religieux qui inspira alors Corneille? En effet, cheminait alors en son esprit l'idée 
d'une adaptation de ''L'imitation de Jésus-Christ''. 
 

* * 
Dans une quatrième période, Corneille revint à son grand rêve de réconciliation dans et par l’État, 
qu’il poursuivait à l'époque de la Fronde, semblant désirer encourager ses contemporains à la paix, 
en dépit des violences et des haines du moment, vouloir que le courage et la jeunesse I'emportent 
sur l'intrigue et la jalousie, dans des pièces où triomphait le romanesque. 
Celui-ci fut complet dans les «tragédies à machines» que sont : 
-‘’Andromède’’ (1649) qu'il prétendit n'avoir fait que «pour les yeux» (''Argument'' en tête de Ia 
première édition en 1650), mais où il mit en scène un triomphe de l'amour et de l'innocence, que les 
machines ont seulement rendu plus éclatant ; où apparut un héros reconcilié, ce Persée que le roi 
consacre dans son amour pour Andromède. Toutefois, la pièce ne fut représentée qu’en 1650 et, 
entre temps, se déclencha la Fronde.  
-’’La conquête de la Toison d'or’’ (1656) dont l'intérêt principal était dans le spectacle visuel, et non 
dans le texte que, même si on y retrouve la patte de Corneille, on ne peut considérer essentiel dans 
son œuvre.  
La «comédie héroïque», ‘’Don Sanche d'Aragon’’ (1650), ne fut que du roman sur la scène, car y fut 
exploité le mystère de l’identité du héros, un soldat glorieux mais de naissance inconnue qu’aiment 
sans espoir une reine et une princesse ; qui a, parmi les «grands», des rivaux jaloux ; qui bénéficie, 
grâce à un tissu de cheveux, deux portraits et un billet, d’une reconnaissance finale, faisant de lui un 
fils de roi, promis à un mariage satisfaisant enfin les cœurs et la politique. Si la légitimité triomphe 
aisément, la situation initiale n’allait pas sans audace : Carlos est le héros absolu qui n’existe que par 
ce qu’il fait, tandis que les féodaux n’existaient que par leur nom ; son assurance serait insensée si, 
justement, il n’était en fait le roi, et si l’ordre ne se substituait pas au désordre par une opération 
magique.  
On peut considérer que cette pièce forma une trilogie avec deux tragédies animées du même esprit : 
-‘’Nicomède’’ (1651), tragédie où la donnée est celle d’un État contesté, divisé à l’intérieur et menacé 
à l’extérieur ; la question est de savoir qui va triompher : le roi-tyran Prusias ou le héros révolté, 
Nicomède, qui conserve une réserve orgueilleuse à l’égard du roi ; il n’y a plus absorption du héros 
par le roi, mais indépendance de l’un vis-à-vis de l’autre. Mais la grandeur d'âme du héros permet 
d’éviter que le conflit entre lui et le roi ne s’aggrave, et le monstre est converti au bien par la vigueur 
contagieuse du vertueux ; ce qui ne provoque que de I'admiration chez le spectateur.  
-‘’Pertharite, roi des Lombards’’ (1652), tragédie où, la situation s’étant, en quelque sorte, inversée, se 
pose cette question : le héros, Grimoald, devenu un tyran devra-t-il renoncer devant le roi détrôné, 
Pertharite? si le roi va jusqu’à s’humilier devant le héros, c’est une situation-limite, et le héros, une fois 
«reconnu» par le roi, se soumet de nouveau à lui. Le phénomène est comparable à celui qui se 
dessine à travers ‘’Le Cid’’ et ‘’Horace’’ pour s’accomplir dans ‘’Cinna’’ : entre le héros et le roi un 
pacte était passé qui fondait l’État ; mais c’était le roi qui en prenait l’initiative. Ici, l’initiative est au 
héros ; il force le roi à en redevenir un, non par générosité mais parce que, s’il est seul, le héros est 
un tyran, et parce que le peuple a besoin d’un roi. La réconciliation entre un roi et son peuple, par 
l’intermédiaire du héros, est nécessaire ; l’un et l’autre sont restaurés dans leur fonction, et l’anarchie 
est évitée. Mais on n’assiste plus à la réconciliation suprême par laquelle se résolvent tous les 
antagonismes ; le triomphe de la légitimité n’est plus un triomphe glorieux, mais un triomphe de raison 
; à la gloire, Corneille essaya de substituer la vertu ; il se rendait compte que la gloire pouvait laisser 



 

55 

 

se manifester le machiavélisme ; la réconciliation n’englobait pas non plus les reines dont l’amour 
risquait à tout moment d’être fatal au roi comme au héros.  
Dans ces pièces, Corneille chercha une solution au problème politique que posait la Fronde, en 
voulant projeter une nouvelle légitimité. Mais il ne s’agissait plus de se demander comment faire l’État, 
mais comment le refaire. En apparence, les solutions proposées par ces trois pièces semblent 
contradictoires : celle de ‘’Nicomède’’ s’opposant à celles de ‘’Don Sanche d’Aragon’’ et de 
‘’Pertharite’’ ; en réalité, ce sont les trois termes d’une même démonstration, à savoir que rois et héros 
sont étroitement dépendants l’un de l’autre. C’était déjà le thème de la trilogie ‘’Le Cid’’, ‘’Horace’’ et 
‘’Cinna’’ ; mais ici il ne s’agissait plus d’une fusion du héros et du roi, mais d’un équilibre, d’un 
compromis. Corneille abandonnait sa vision mystique du pouvoir au profit d’une conception juridique 
de l’État fondée sur un pacte entre le héros et le roi.  
Ainsi il n’y a pas de contradiction entre ‘’Don Sanche d’Aragon’’ et ‘’Pertharite’’ qui passèrent pour des 
pièces favorables à Mazarin (’Pertharite’’ fut un échec causé par Condé, héros qui refusait de 
reconnaître le roi comme roi) et ‘’Nicomède’’ qui fut tenue pour un hommage à Condé. L'échec de 
‘’Pertharite’’ montra que Ie public ne suivit pas ce mouvement jusqu'au bout. Comme la solution qu’il 
avait proposée avait été refusée, il s’enferma dans un silence de sept ans, de 1652 à 1659, période 
au cours de laquelle il vit Condé, véritable rebelle, se réfugier aux Pays-Bas et passer au service de 
l’Espagne. 
 

* * 
Dans une quatrième période, Corneille, à la demande du surintendant des finances, Nicolas Fouquet, 
qui apparaissait comme un nouveau Richelieu, revint au théâtre. Mais on était alors à une époque où 
on croyait depuis longtemps que les passions entraînent irrésistiblement l’être humain. Alors que lui-
même gardait confiance en I'être vertueux et en la Providence, il fut marqué par ce changement de 
perspective.  
Il donna d’abord une pièce restreinte à la question du héros ; ce fut ‘’Œdipe’’ (1659) où le personnage, 
soumis à la fatalité, semble être le contraire du héros cornélien, parangon de liberté. Mais il en fit 
justement un héros qui s’affirme contre les dieux, et qui pose son moi dans l’absolu ; c’est en quelque 
sorte un nouveau Rodrigue, mais qui ne peut prouver sa liberté qu’en choisissant la mort ou un 
aveuglement volontaire et l’exil. Cette pièce témoigne d’un profond désaccord entre le théâtre de 
Corneille et les temps nouveaux : Œdipe, héros aristocratique, ne peut plus se réaliser et sauver son 
peuple que dans et par la mort. 
 
La disgrâce de Fouquet et le début du règne personnel de Louis XIV marquèrent la rupture définitive 
avec la politique préconisée par Corneille, celle d’une unification de l’État fondée sur un pacte entre le 
héros et le roi qui s’appuierait à la fois sur les officiers et sur les «grands». Désormais, son théâtre 
allait montrer la séparation entre le héros et l’État, l'effacement volontaire de l'héroïsme. 
Comme il constatait que le détenteur du pouvoir imposait des exigences abusives, ou, pire encore, 
que le pouvoir devenait une fin en soi et niait toutes les valeurs et aspirations individuelles ; que la 
Cour n’acceptait pas de critiques ; que les «grands» renonçaient à l’héroïsme ; que le roi incarnait 
l’État et n’avait de comptes à rendre qu’à Dieu, sa dramaturgie allait s’enfoncer dans un pessimisme 
dramatique qui allait lui coûter sa gloire, en unissant toutefois une vision tragique de plus en plus 
sombre et une vision héroïque et galante inclinant aux dénouements heureux. Il ne devint pas un 
ennemi de Louis XIV ; il ne mit pas en question la légitimité du pouvoir royal ; mais se manifesta un 
désaccord de plus en plus sensible entre son théâtre et son temps. 
Il reprit son débat entre le héros et le roi, dorénavant condamnés à un tête-à-tête inefficace, la 
dialectique proposée précédemment étant définitivement rompue. S’il continuait à croire que I'effort 
humain pouvait s'élever jusqu'à la réalisation de la valeur, l’héroïsme lui paraissait devenu difficile à 
soutenir, le voyait même réduit à l'impuissance dans un monde clos et machiavélique où la lutte pour 
le pouvoir se faisait par des intrigues, des manœuvres, des faux-fuyants. L’individu devant se 
démettre au profit du collectif, il ne chercha plus à concilier le héros et l'État, celui-ci, étant si 
fermement établi que l’acte libre d’un homme ne pouvait plus agir sur lui, gouvernait, et non plus le roi, 
car la royauté n’était plus qu’une fonction, n’était plus la gloire, mais l’exercice mesuré du pouvoir pour 



 

56 

 

le bien de tous (et au détriment de soi) ; de ce fait, le roi ne pouvait plus tolérer le héros qui était le 
seul à témoigner encore de «la gloire» dans un État figé ; la politique devenait un destin.  
Si Corneille revint au héros de sa jeunesse, celui-ci avait un passé auquel il lui fallait être fidèles, ce 
qui l’alourdissait. Il ne pouvait tenter d’accéder au pouvoir non plus par la reconnaissance de son 
identité ou simplement de son héroïsme, mais par une combinaison de mariages (de ce fait, 
l'expression de «tragédies matrimoniales» fut appliquée aux œuvres alors produites). On assistait à 
son effacement volontaire, car il s’imposait la contrainte sur soi, ce qui explique que, après les 
tentations de l’État et de l’amour, il ne désirait plus connaître que celle d’une mort où il pourrait se 
réfugier avec sa liberté et sa gloire. Si l’amour est mentionné, c’est qu’une plus grande part lui fut 
accordée par Corneille qui, en 1666, écrivit à Charles de Saint-Évremond en 1666 : «J’ai avancé 
touchant la part que l'amour doit avoir dans les belles tragédies», le héros cherchant une consolation 
dans le bonheur d'aimer et d'être aimé. De ce fait, les reines jouèrent un rôle décisif, ayant, pour lors, 
tout pouvoir sur le héros et sur le roi qui, étant affaiblis, sortant de leur affrontement les uns et les 
autres perdants, étaient leurs victimes ; comme elles ne visaient qu’à s’affirmer par la possession d’un 
trône, par elles, le héros devenait un tyran, le roi, un esclave, et l’État n’était plus qu’un mot creux qui 
ne servait que leur gloire. 
De plus, l’univers de Corneille, comme lui-même, avait brusquement pris de l’âge, et il mit sur la 
scène des héros vieillissants ou apparemment dépourvus de vertus héroïques actives : dans ‘’Othon’’, 
‘’Sophonisbe’’ et ‘’Agésilas’’, ce sont des personnages âgés qui mènent l’action. De ce fait, on parle 
volontiers de cette période comme celle de la vieillesse de Corneille, et on a souvent voulu voir dans 
ces œuvres I'expression d'un désenchantement, de l'amertume d'un grand homme à son déclin car, 
s’il était reconnu comme I'auteur-modèle de la tragédie française, il était soumis à une vive 
concurrence de dramaturges plus jeunes et nouveaux venus, dont Racine était le plus illustre. Pour 
maintenir son audience, il poursuivit son effort de renouvellement esthétique.  
 
Avec ‘’Sertorius’’ (1662),  Corneille revint au sujet qui avait été celui de ‘’La mort de Pompée’’ : alors 
que l’Empire était divisé, la colonie espagnole, dirigée par Sertorius, général romain du parti de 
Marius, revendiquait son indépendance d’une métropole dévoyée (il a cette formule demeurée célèbre 
: «Rome n’est plus dans Rome»), et il s’agit de savoir comment il pourra s’y maintenir, voire y 
constituer un nouvel État, alors qu’il est menacé par Pompée, le général de Sylla ; les deux hommes 
s’opposent sans se reconnaître ; il faut que, à cause de raisons vagues, Sertorius soit assassiné pour 
que Pompée puisse faire acte d’autorité.  
 
Dans ‘’Sophonisbe’’ (1663), le personnage éponyme privilégiait sans hésitation son action politique de 
résistance aux Romains plutôt que son amour, et refusait de composer ; dans sa «grandeur de 
courage», elle retrouvait l’attitude d’Alidor. 
 
Dans ‘’Othon’’ (1664), le personnage éponyme aspire à l’empire, mais ne peut le conquérir, il lui faut 
l’acheter ; quoique héros, il est manié par les conseillers de Galba, l’empereur, qui échafaudent sans 
cesse d’autres constructions politico-amoureuses ; son destin n’est plus entre ses mains ; la Cour 
impériale est un huis-clos où l’action semble devoir demeurer suspendue dans l’indécision ; et si, 
finalement, il devient empereur c’est, en quelque sorte, par hasard et non par une convergence entre 
la nécessité historique et la liberté individuelle. 
 
Dans ‘’Agésilas’’ (1666), la situation est inverse : l’imbroglio est ici dénoué par le roi, à travers lequel 
Corneille ne ménagea pas ses éloges à Louis XIV ; mais il a triomphé en sacrifiant son amour ; il est 
bien absolu, mais aux dépens de lui-même : il fait son métier de roi qui est une amputation. Ici, 
comme dans ‘’Othon’’, la liberté n’a plus pleine carrière. Le roi ne peut plus tout, car, en face de lui., 
se tient toujours le héros, un héros vieilli, désabusé, qui ici est Lysandre. Quoiqu’il n’y ait, cette fois, 
entre eux, nulle animosité, leurs fonctions se contestent mutuellement, et l’existence de Lysandre, 
toute innocente qu’elle soit devenue, «offusque» inlassablement le pouvoir d’Agésilas. Cette pièce, 
qui marquait un effort du dramaturge pour devenir le chantre du roi absolu, fut un échec. Elle ne 
pouvait plaire ni à Condé ni à Louis XIV. Le gouvernement personnel de celui-ci ne signifiait pas 



 

57 

 

seulement royauté absolue, mais inutilité de s’interroger sur l’essence même de cette royauté comme 
sur ses conditions d’exercice. La politique était devenue un champ réservé au roi et à ses commis.  
 
Avec ‘’Attila, roi des Huns’’ (1667), Corneille n’avait pu que se retourner vers lui, vers son débat initial, 
vers ses propres contradictions, et les résoudre par l’absurde. Le personnage, qui domine tout, est un 
sur-héros qui va au désastre. En effet, il est à la fois héros et roi, comme Auguste était roi-héros. 
Mais, alors qu’Auguste réalisait l’union du héros et du roi, il réalise l’opération contraire : en lui, le 
héros pervertit le roi. Au lieu de la réconciliation universelle instaurée par Auguste, nous ne trouvons 
plus que déchirements, contradictions, un monde réduit en esclavage, précipité vers la destruction et 
la mort. Corneille prit au sens littéral l’expression «fléau de Dieu» appliquée à Attila, et sembla 
suggérer qu’il était un vrai serviteur de Dieu dont il aurait exercé les volontés sur «les reines et les rois 
contre lui révoltés», poussant à l’extrême une liberté qui n’était plus que liberté de destruction, se 
mesurant au nombre de ses ruines, consacrant l’échec des tentatives de reconnaissance et de 
réconciliation qui avaient jalonné l’œuvre de Corneille. Il meurt d’un saignement de nez, succombant 
donc à sa propre force. On peut donc considérer la pièce comme la seule vraie tragédie de Corneille, 
les autres pièces n’étant que des drames où intervient toujours une solution politique. Attila, supérieur 
à l’État, aux rois, aux reines, est seul, et, de ce fait, condamné au monologue. Avec ce personnage, 
Corneille est allé jusqu’au bout du refus d’Alidor, est parvenu au bout de la gloire pour constater que 
celle-ci est pure exaltation de rien. ‘’Attila’’ fut l’autodafé du dramaturge Corneille. 
 
Après ‘’Attila’’, Corneille garda de nouveau, pendant trois ans, un silence qui s’explique par le 
désaccord entre lui et son époque. Ayant liquidé son théâtre avec ‘’Attila’’, il lui fallait pour lors trouver 
un apaisement en acceptant son échec.  
Surtout, peu après ‘’Attila’’ apparut ‘’Andromaque’’ de Racine en qui la Cour constata vite qu’elle 
venait de trouver son auteur tragique qui abolissait son faste et montrait qu’il débouchait sur la mort. 
Cette rivalité signifiait pour Corneille la fin de son rêve d’un grand théâtre d’Histoire ; désormais 
l’enjeu des héros tragiques n’était plus l’État mais la mort (effective dans ‘’Sertorius’’ et ‘’Suréna’’, 
encourue et souhaitée dans ‘’Othon’’). Désormais, il n’y avait plus de moyen terme : ou le roi se 
sacrifiait à l’État, à cette politique devenue fatalité pour apparaître comme roi, ou il essayait, en tant 
qu’homme, de diriger cette politique, et il tombait alors inévitablement dans la tyrannie. 
 
En 1670, Corneille revint au théâtre avec ‘’Tite et Bérénice’’ où, étant en concurrence avec Racine, il 
prit des accents élégiaques, sut accueillir les «tendresses» nouvelles, découvrant du même coup un 
autre tragique, tout en marquant, avec son Tite, combien le roi était dorénavant différent de ce héros 
total qu’était Auguste, qui pensait que, pour être maître du monde, il fallait également être maître de 
soi. En effet, Tite reconnaît :        «Maître de l’univers sans l’être de moi-même, 

        Je suis le seul rebelle à ce pouvoir suprême.» (vers 407-408). 
Là où Auguste inventait ses valeurs et les imposait au monde, Tite se plie à celles des autres et s’y 
perd littéralement. Il n’assure plus la fonction unificatrice d’Auguste. Il ne signifie plus l’unité du monde 
puisqu’il est lui-même divisé : d’un côté, il y a son métier de roi ; de l’autre côté, son rôle d’homme. Il 
apparaît jaloux de ses sujets, de leur liberté. À cet égard, le Titus de Racine, moins découragé que le 
Tite de Corneille, est plus cornélien, plus conforme aux rois cornéliens traditionnels ; il demeure un roi 
qui prend à sa charge jusqu’au destin des autres, tandis que, chez Corneille, Tite est agi. Lorsque, à 
la fin de la pièce, le Sénat prie Tite d’épouser Bérénice, ils refusent cette médiation pour étonner le 
Sénat, pour consacrer le déchirement. Dans l’ensemble de la pièce, on assiste à l’exaltation de 
l’amour qui a recouvré sa pureté (comme entre Rodrigue et Chimène, il n’y a, à l’origine, entre Tite et 
Bérénice, ni questions ni doutes) ; qui, apparaissant comme un défi à la société, atteint une puissance 
qu’il n’avait jamais connue chez Corneille ; mais les héros renoncent à l’amour afin qu’il échappe au 
monde, à l’État divisé, à l’univers qui se détruit, afin qu’il se convertisse en légende.  
 
On retrouve le même schéma dramatique dans ‘’Pulchérie’’ (1672), «comédie héroïque» où la 
question centrale est de savoir qui sera le roi parmi trois prétendants à la main de la future héritière. 
Lorsque, devenue impératrice, elle peut choisir Léon qui l’aime et qu’elle aime (c’est la passion la plus 



 

58 

 

violente, la plus charnelle), elle refuse : faire du héros un roi serait le diminuer, le mettre à la merci de 
l’État. Elle choisit donc Martian car la première preuve de la toute-puissance d’un roi, c’est sur lui qu’il 
doit la donner. Et, comme Tite, elle se condamne à la virginité car, si elle a renoncé à épouser celui 
qu’elle aime, elle veut mettre cet amour hors d’atteinte. Une fois impératrice, elle devient le contraire 
d’une femme, et elle se métamorphose en pur principe d’État, en idole. Mais elle découvre que sa 
liberté est une liberté qui débouche sur la mort. La pièce est l’extase d’un être qui ne veut plus être 
que son propre éblouissement. 
 
Dans la dernière pièce de Corneille, ‘’Suréna, général des Parthes’’ (1674), le héros est voué à la 
mort. Dans cette pièce, Orode n’est qu’un tyran ; sa Cour (on pense à celle de Versailles où Louis XIV 
avait domestiqué les «grands»), où l’atmosphère est délétère, montre le pourrissement de l’État ; 
Suréna est un héros sans être un rebelle ; mais, face à un tyran, il n’y a plus de place pour le héros 
trop «glorieux», être supérieur qui pourrait avoir la tentation de mépriser son roi ou de se révolter 
contre lui s’il est lâche ou tyrannique. Suréna n’est vraiment un héros que pour Eurydice, leur amour 
demeurant toutefois longtemps inconnu des autres protagonistes tout en étant à l’origine et à l’issue 
de toutes les situations. Comme Suréna veut conserver purs son amour et sa gloire, il est condamné 
à la mort ; il le sait, il la cherche, il s’y réfugie, il y va en affirmant : «Je suis libre», et, en effet, il s’est 
libéré de tout parce qu’il a tranché les liens qui le reliaient au monde ; parce qu’il s’est préféré, lui, rien 
que lui. L’exemple de Suréna était sans réplique : Corneille constatait qu’il n’y avait plus d’espoir de 
réconciliation ni d’équilibre ; il condamnait le monde, l’Histoire, son œuvre même ; il découvrit la 
paradoxale grandeur des échecs de l’être, qui témoignent en faveur de la transcendance absolue des 
valeurs, et son théâtre gagna une nouvelle dimension tragique.  
 

* *  
Le succès de Corneille déclina après 1660, non pas parce que son génie inventif aurait été épuisé, 
mais parce que les réalités politiques avaient évolué, ainsi que Ie public, qui accorda ses préférences 
à une nouvelle dramaturgie, qui, d'ailleurs, s'élabora à partir du modèle donné par Corneille avant de 
s'affirmer contre lui. 
 

* * * 
On a vu que, au fil de son œuvre dramatique, ce chercheur infatigable que fut Corneille, qui fut le seul 
dramaturge français à avoir constitué un théâtre d’Histoire, développa ainsi une pensée politique qui, 
marquée de constantes (respect de la monarchie, loyauté, conciliation), traduisit bien la vision qu'il 
avait de son temps en mettant sur la scène diverses situations de la relation du couple héros-roi qui 
est au centre même de sa dramaturgie dont le nœud est le passage à l’État, la création ou 
l’acceptation, par des personnes privées, de l’État qui signifie découverte d’une nouvelle liberté, d’un 
nouveau mode d’être. Il alla ainsi d’espoirs à des d'inquiétudes, des désillusions, avec des retours 
optimistes, pour finir par un total désespoir.  
Si on discerne bien une évolution dans le choix et dans la disposition des sujets, dans chacune de 
ses tragédies, un même thème reparut sans cesse : celui de la conciliation des inconciliables, opérée 
par des êtres de trempe exceptionnelle. 
Aux grandes tragédies de sa maturité marquées par la conciliation entre le héros et le roi succédèrent 
des drames politiques qui eurent pour sujet principal la violente passion du pouvoir chez des tyrans 
allant jusqu’au machiavélisme, que les héros avaient à combattre, drames qu'on a souvent méconnus 
ou relégués dans I'ombre, car les valeurs et les idéaux aristocratiques y déclinèrent ou se pervertirent 
dans une société de plus en plus mondaine et domestiquée, de moins en moins aristocratique et 
chevaleresque. Presque tous les hommes politiques que Corneille mit en scène étaient plus proches 
de Néron que d'Auguste. Face à des héros sans cesse plus maîtres d'eux, les souverains injustes et 
cruels, tels que Cléopâtre (‘’Rodogune’’), Phocas (‘’Héraclius’’), Arsinoé (‘’Nicomède’’), remplacèrent 
les rois équitables du ‘’Cid’’, d'’’Horace’’ et de ‘’Cinna’’. Dans ce mouvement, les figures féminines, 
toujours vigoureuses chez Corneille, atteignirent à une force extrême, volontiers agressive, comme la 
Cléopâtre de ‘’Rodogune’’. 



 

59 

 

D’autre part, le langage de Corneille se compliqua et s’assombrit progressivement : clair, précis, 
limpide, dans ‘’Le Cid’’ et ‘’Cinna’’, il se brouilla dès ‘’La mort de Pompée’’, et aboutit à un imbroglio 
dans ‘’Héraclius’’. Au début, l’État se fondait sur une phrase ; plus tard, les formules proliférèrent, et 
cette prolifération masquait la réalité. 
 
Cette recherche, qui atteste un effort constant de renouvellement, aboutit parfois à des complications 
extrêmes, agencées cependant avec une grande virtuosité. À la complexité ingénieuse des intrigues 
répondirent des cascades d'incidents extraordinaires, de péripéties, de rebondissements et d'effets 
inattendus. Ce ne fut plus la psychologie qui façonna les personnages, mais bien la dramatisation du 
spectacle, et les conflits insolubles (que venaient maintenant dénouer; au lieu des dépassements 
héroïques, Ies détours providentiels de I'intrigue) fournirent avant tout des effets étonnants et 
soutenus.  
En suivant l’évolution de son siècle, Corneille ne cessa de poser ces questions éternelles et 
universelles sur le pouvoir : faut-il gouverner vertueusement ou de façon machiavélique? la morale 
est-elle compatible avec la politique? Historique, son œuvre invite chaque génération à une réflexion 
sur le présent. Les thèses qu’il développa n’étaient pas des ornements ; elles venaient du fond même 
du sujet historique qui se réalisait en tragédie politique. Et il demeura toujours fidèle à une même 
attitude : 
-La promotion des valeurs privilégiées dans la caste aristocratique : le sens de la grandeur, une 
certaine exaltation du moi, le goût de ce qui distingue, le penchant à se faire valoir, le désir de 
resplendir, le culte de la gloire, un orgueil ombrageux qui porte au défi et à la révolte, le courage, le 
souci de l'honneur, de la loyauté, I'ambition, la volonté de dominer, etc. ; mais aussi le goût de la vertu 
à l’antique, de l’ascétisme, de la volonté, du service exalté de l’idéal. Il fut un stoïcien chrétien qui se 
sentit pris dans un ordre rigoureux lui imposant des devoirs, l’abnégation, le faisant donc osciller entre 
la prérogative de son moi et la loi de sa lignée, de son roi ou de l’État.  
-Le souci de la permanence du pouvoir du souverain qui était alors un monarque héréditaire et 
masculin, de droit divin, à l’autorité absolue dont la personne était sacrée, l’autorité censée être 
éclairée. 
Cependant, si Corneille se hissait à une grande hauteur, s’il se faisait un des champions de la morale 
aristocratique du XVIIe siècle et s'opposait donc à la morale bourgeoise, en fait, il était un bourgeois 
(ce qu’était aussi Shakespeare) pour qui la monarchie absolue aurait dû, puisqu'elle était absolue, 
mettre tous les sujets sur le même plan, ne plus reconnaître la qualité de la naissance mais 
seulement le véritable mérite ; ainsi, les aristocrates n’auraient plus été privilégiés, et auraient été 
reconnus les mérites des sujets les plus entreprenants : les bourgeois. Dans plusieurs de ses pièces 
se manifesta l’apaisement final que permet le roi s’il est évidemment doté de la maîtrise de soi, de la 
lucidité, de l'aspiration à la grandeur, s’il est capable d'exercer une justice sereine, de faire preuve de 
clémence. Mais, ensuite, ce ne fut plus le cas, et l’entreprise de Corneille se termina sur un échec car, 
bourgeois qui avait compris que le seul moyen de voir reconnu le vrai mérite était d’obtenir pour le 
héros la reconnaissance par le roi, il dut constater l’échec de la bourgeoisie sous Louis XIV puisque 
celui-ci régnait seul en s’appuyant sur une bureaucratie de commissaires et d’officiers. Au lieu de la 
monarchie parlementaire à laquelle il avait rêvé, d’un État qui serait unifié par un roi qui s’appuierait 
sur la bourgeoisie, la France subissait une monarchie absolue indépendante de l’aristocratie comme 
de la bourgeoisie ! On peut d’ailleurs estimer que Corneille et Shakespeare n‘allaient produire de 
véritables tragédies que lorsqu'ils allaient constater que ce rêve ne se réalisait pas, que la monarchie 
absolue ne réduisait pas les aristocrates, et ne donnait pas aux bourgeois la place qu'ils méritaient. 
 

* * * 
Il reste que, dans son ensemble, le théâtre de Corneille est un théâtre optimiste, chargé de valeurs 
humaines, étant une succession, constamment variée, de mises à l'épreuve du rapport de l'être 
humain au monde, à la Cité et à Dieu, marqué par le refus de consentir au désespoir. C’est que sa 
morale fut l’héritière de celle des jésuites dont il avait été l’élève ; ils lui avaient inculqué un 
christianisme confiant en la grâce divine, en la possibilité du salut personnel, en dépit du péché 
originel, par l’exercice du libre arbitre éclairé par la raison. Ils lui avaient fait croire que les êtres 



 

60 

 

humains peuvent, par l’exercice de leur propre volonté, grâce à une pensée claire fondant leur 
conduite, réaliser leurs idéaux en ce monde ; que peut ainsi se constituer une aristocratie de la 
«vertu» incarnant le possible et le meilleur de l'âme. Ils lui avaient montré qu’étaient compatibles 
l’inspiration chrétienne et l’inspiration stoïcienne, bien que le stoïcisme qu’on peut attribuer à Corneille 
fut plutôt l'ardeur héroïque qui, depuis le milieu du XVIe siècle jusqu'à l’échec de la Fronde, enflamma 
en France toutes les âmes nobles. Au contraire, Racine fut éduqué par des jansénistes 
fondamentalement pessimistes, et il montra I'être humain impuissant devant la fatalité qu'il porte en 
lui. 
Ainsi, de la diversité des personnages de Corneille se dégage un idéal psychologique et moral. On 
constate qu’il mit l’accent sur la confiance en la grandeur de l’être humain et en sa liberté ; le héros 
cornélien a des passions nobles, et il est en son pouvoir de les faire triompher ; il forge son propre 
destin. Cela explique que Corneille ait eu le goût des dénouements heureux (‘’Le Cid’’, ‘’Cinna’’, 
‘’Nicomède’’, etc..) ; que, chez lui, la mort même du héros ne constitue pas un dénouement 
malheureux : elle est exaltante et non déprimante ; elle devient son suprême accomplissement. Ainsi, 
Polyeucte, par le martyre, accède à la gloire surnaturelle ; Ia mort de Suréna est encore une victoire.  
D’ailleurs, peu importait le dénouement de ses pièces, l’essentiel étant pour lui ce défi que la liberté 
humaine avait auparavant lancé au destin en marche, fatal ou providentiel. Tendant à refuser la 
tragédie de la déploration et de la défaite, il invita même la tragédie à fin heureuse. 
Mais il ne faut pas en conclure qu’il ne se préoccupa pas de la vérité humaine : s’il avait confiance en 
I'être humain, ses héros n’étaient pas surhumains. Tout comme ceux de Racine, ils sont 
représentatifs de la nature humaine, mais d’un aspect opposé. Leur vérité n'est pas banale et 
quotidienne, mais exemplaire. 
L’œuvre de Corneille est fondée sur une morale généreuse et exaltante.  
 

Jugements portés sur Corneille 
 
Le 2 janvier 1685, en recevant son frère, Thomas, à l’Académie française, Racine, en sa qualité de 
directeur, prononça un vibrant éloge funèbre de son frère aîné, lui rendit un hommage d’une rare 
délicatesse : «La scène retentit encore des acclamations qu’excitèrent à leur naissance ‘’Le Cid’’, 
‘’Horace’’, ‘’Cinna’’, ‘’Pompée’’, tous ces chefs-d’œuvre représentés depuis sur tant de théâtres, 
traduits en tant de langues, et qui vivront à jamais dans la bouche des hommes. À dire vrai, où 
trouvera-t-on un poète qui ait possédé à la fois tant de grands talents, tant d'excellentes parties : l’art, 
la force, le jugement, l'esprit? Quelle noblesse ! Quelle économie dans les sujets ! Quelle véhémence 
dans les passions ! Quelle gravité dans les sentiments ! Quelle dignité, et en même temps quelle 
prodigieuse variété dans les caractères ! […] Enfin, ce qui lui est surtout particulier, une certaine force, 
une certaine élévation, qui surprend, qui enlève et qui rend jusqu'à ses défauts, si on lui en peut 
reprocher quelques-uns, plus estimables que les vertus des autres. Personnage véritablement né 
pour la gloire de son pays, comparable […] aux Eschyles, aux Sophocles, aux Euripides, dont la 
fameuse Athènes ne s'honore pas moins que des Thémistocles, des Périclès, des Alcibiades qui 
vivaient en même temps qu'eux.» 
 
En 1688, La Bruyère publia ses ‘’Caractères’’ où il parla de Corneille : 
-Dans le chapitre intitulé ‘’Des jugements’’, il dit de lui : «Laissez-le s’élever par la composition : il n’est 
pas au-dessous d’Auguste, de Pompée, de Nicomède, d’Héraclius ; il est roi et un grand roi ; il est 
politique, il est philosophe ; il entreprend de faire parler des héros, de les faire agir ; il peint les 
Romains ; ils sont plus grands et plus Romains dans ses vers que dans leur histoire.» 
-Dans le chapitre intitulé ‘’Des ouvrages de l’esprit’’, il estima : «Corneille ne peut être égalé dans les 
endroits où il excelle ; il a pour lors un caractère original et inimitable, mais il est inégal. Ses premières 
comédies sont sèches, languissantes et ne laissaient pas espérer qu’il dût ensuite aller si loin ; 
comme ses dernières font qu’on s’étonne qu’il ait pu tomber de si haut. Dans quelques-unes de ses 
meilleures pièces, il y a des fautes inexcusables contre les mœurs, un style de déclamateur qui arrête 
l’action et la fait languir, des négligences dans les vers et dans l’expression qu’on ne peut comprendre 
en un si grand homme. Ce qu’il y a eu en lui de plus éminent, c’est l’esprit, qu’il avait sublime, auquel 



 

61 

 

il a été redevable de certains vers, les plus heureux qu’on ait jamais lus ailleurs, de la conduite de son 
théâtre, qu’il a quelquefois hasardée contre les règles des Anciens, et enfin de ses dénouements ; car 
il ne s’est pas toujours assujetti au goût des Grecs et à leur grand simplicité : il a aimé au contraire à 
charger la scène d’événements dont il est presque toujours sorti avec succès ; admirable surtout par 
l’extrême variété et le peu de rapport qui se trouve pour le dessein entre un si grand nombre de 
poèmes qu’il a composés. Il semble qu'il y ait plus de ressemblance dans ceux de Racine, et qui 
tendent un peu plus à une même chose ; mais il est égal, soutenu, toujours le même partout, soit pour 
le dessein et la conduite de ses pièces, qui sont justes, régulières, prises dans le bon sens et dans la 
nature, soit pour la versification, qui est correcte, riche dans ses rimes, élégante, nombreuse, 
harmonieuse : exact imitateur des Anciens, dont il a suivi scrupuleusement la netteté et la simplicité 
de l'action ; à qui le grand et le merveilleux n'ont pas même manqué, ainsi qu'à Corneille, ni le 
touchant ni le pathétique. Quelle plus grande tendresse que celle qui est répandue dans tout ‘’Le Cid’’, 
dans ‘’Polyeucte’’ et dans ‘’Les Horaces’’? Quelle grandeur ne se remarque point en Mithridate, en 
Porus et en Burrhus? Ces passions encore favorites des Anciens, que les tragiques aimaient à exciter 
sur les théâtres, et qu'on nomme la terreur et la pitié, ont été connues de ces deux poètes. Oreste, 
dans l'’’Andromaque’’ de Racine, et Phèdre du même auteur, comme l'Œdipe et les Horaces de 
Corneille, en sont la preuve. Si cependant il est permis de faire entre eux quelque comparaison, et les 
marquer l'un et l'autre par ce qu'ils ont eu de plus propre et par ce qui éclate le plus ordinairement 
dans leurs ouvrages, peut-être qu'on pourrait parler ainsi : "Corneille nous assujettit à ses caractères 
et à ses idées, Racine se conforme aux nôtres ; celui-là peint les hommes comme ils devraient être, 
celui-ci les peint tels qu'ils sont. Il y a plus dans le premier de ce que l'on admire, et de ce que l'on doit 
même imiter ; il y a plus dans le second de ce que l'on reconnaît dans les autres, ou de ce que l'on 
éprouve dans soi-même. L'un élève, étonne, maîtrise, instruit ; l'autre plaît, remue, touche, pénètre. 
Ce qu'il y a de plus beau, de plus noble et de plus impérieux dans la raison, est manié par le premier ; 
et par l'autre, ce qu'il y a de plus flatteur et de plus délicat dans la passion. Ce sont dans celui-là des 
maximes, des règles, des préceptes ; et dans celui-ci, du goût et des sentiments. L'on est plus occupé 
aux pièces de Corneille ; l'on est plus ébranlé et plus attendri à celles de Racine. Corneille est plus 
moral, Racine plus naturel. Il semble que l'un imite SOPHOCLE, et que l'autre doit plus à EURIPIDE.» 
 
De 1685 à 1742, le neveu de Corneille, Fontenelle composa une ‘’Vie de M. Corneille’’ où il écrivit : «ll 
savait les belles-lettres, l'histoire, la politique, mais il les prenait principalement du côté qu’elles ont 
rapport au théâtre. ll n'avait pour toutes les autres connaissances ni loisir, ni curiosité, ni beaucoup 
d'estime. Il parlait peu, même sur les matières qu'il connaissait parfaitement. Il n'ornait pas ce qu'il 
disait, et pour trouver le grand Corneille il fallait le lire. […] Il était mélancolique, il lui fallait des sujets 
plus solides pour espérer et pour se réjouir que pour se chagriner ou pour craindre. Il avait I'humeur 
brusque et quelquefois rude en apparence ; au fond il était très aisé à vivre, bon père, bon mari, bon 
parent, tendre et plein d'amitié. […] Rien n'égalait son incapacité pour les affaires que son aversion : 
les plus légères lui causaient de I’effroi et de la terreur. Quoique son talent lui eût beaucoup rapporté,  
il n’en était guère plus riche. Ce n'est pas qu'il eût été fâché de l'être, mais il eût fallu le devenir par 
une habileté qu'il n'avait pas et par des soins qu’il ne pouvait prendre. […] Il ne s'était pas top endurci 
aux louanges à force d'en recevoir ; mais, s'il était sensible à la gloire, il était fort éloigné de la vanité. 
Quelquefois il se fiait trop peu à son rare mérite et croyait trop facilement qu'il pût avoir des rivaux. […] 
À beaucoup de probité naturelle, il a joint dans tous les temps de sa vie beaucoup de religion et plus 
de piété que le commerce du monde n'en permet ordinairement. Il a eu souvent besoin d'être rassuré 
par des casuistes sur ses pièces de théâtre, et ils lui ont toujours fait grâce en faveur de la pureté qu'il 
avait établie sur la scène, des nobles sentiments qui règnent dans ses ouvrages et de la vertu qu'il a 
mise jusque dans l'amour.» 
 
Saint-Évremond constata : «Personne n’a mieux compris la nature que Corneille. Étant jeune, il en 
exprimait les mouvements ; étant vieux, il nous en découvre les ressorts.» 
 
 
 



 

62 

 

Voltaire montra un grand intérêt pour Corneille dans ses lettres ou dans ses ouvrages.  
En 1746, dans son ‘’Discours de réception à l’Académie’’, il l’appela «un de ces génies faits pour 
changer et pour élever l’esprit de toute une nation.» En 1751, dans ‘’Écrivains français du siècle de 
Louis XIV’’, il constata qu’on ne représentait que cinq ou six de ses pièces et qu’il y en avait «environ 
vingt qui sont, à quelques endroits près, ce que nous avons de plus mauvais par le style, par la 
froideur de l’intrigue, par les amours déplacés et insipides et par un entassement de raisonnements 
alambiqués qui sont l’opposé du tragique.», et il rapporta encore que «Molière disait de Corneille qu'il 
y avait un lutin qui tantôt lui faisait ses vers admirables, et tantôt le laissait travailler lui-même.» Dans 
une lettre du 26 juin 1761, il confia : «Je relis cet infâme et cet excommunié Corneille avec une 
grande attention. Je I'admire plus que jamais en voyant d'où il est parti. C'est un créateur, il n'y a de 
gloire que pour ces gens-là. Nous ne sommes aujourd'hui que de petits écoliers.» Dans une lettre du 
20 août 1761, il prétendit : «Corneille ne consultait personne, et Racine consultait  Boileau.»  Dans 
une lettre du 19 février 1763, reprenant le parallèle entre Corneille et Racine, il s’étonna vivement 
qu’on ait «pu préférer à un homme tel que Racine un rabâcheur d’un si mauvais goût, qui jusque dans 
ses plus beaux morceaux, qui ne sont après tout que des déclamations, pèche continuellement contre 
la langue et est toujours ou trivial ou hors de la nature». Dans une lettre du 23 février 1763, il se 
plaignit : «Lire tout Corneille est une rude pénitence. . […]. Quel exécrable fatras que quinze ou seize 
pièces de ce grand homme !». Dans une lettre du 20 juin 1733, il trouva une magnifique formule pour 
dire que «Corneille, ancien Romain parmi les Français, a établi une école de grandeur d’âme». En 
1764, il fit paraître les douze volumes de ses ‘’Commentaires sur Corneille’’, complétés dix ans plus 
tard par de nouvelles critiques qui révèlent une évolution dans son appréciation ; en puriste, il lui 
reprocha son manque de mesure, ses fautes de goût, ses métaphores baroques ; mais il considéra 
qu’il avait été un grand homme, qui avait tout créé, dont les défauts étaient ceux de son siècle, tandis 
que ses beautés étaient à lui. Dans une lettre du 20 novembre 1768, il se demanda : «Comment a-t-
on pu préférer à un homme tel que Racine, un rabâcheur d’un si mauvais goût, qui jusque dans ses 
plus beaux morceaux, qui ne sont après tout, que des déclamations, pèche continuellement contre la 
langue et est toujours ou trivial ou hors de la nature?»  
 
Dans une lettre à Voltaire (18 juillet 1764), Mme du Deffand ne put se retenir, «malgré l’énormité de 
ses défauts», d’avoir pour Corneille «du respect et de l’admiration», et, au rebours de son 
correspondant, observa pertinemment qu’il peignit la nature «suivant ce que l’éducation et les mœurs 
du pays peuvent l’embellir ou la défigurer» ; que certains de ses personnages  étaient des «types de 
la Fronde». 
 
En 1746, Vauvenargues, dans ‘’Réflexions et maximes’’, se prononça : «Les héros de Corneille  
étalent des maximes fastueuses et parlent magnifiquement d’eux-mêmes, et cette enflure de leurs 
discours passe pour vertu parmi ceux qui n’ont point de règles dans le cœur pour distinguer la 
grandeur d’âme de l’ostentation.» 
 
Napoléon Ier, qui l’apprécia grâce au verbe du comédien Talma, déclara : «S’il vivait, je le ferais 
prince !» 
 
Goethe le célébra : «L'action de Corneille fut si grande qu'elle forgea des âmes héroiQues.»  
 
Les romantiques furent, en général, favorables à Corneille.  
-Chateaubriand, dans son ‘’Génie du christianisme’’, rendit hommage à un écrivain «qui se 
connaissait en sublime» et admira «les beaux mots de ‘’Polyeucte’’» qui lui parurent à l’égal des plus 
beaux d’’’Horace’’.  
-Hugo, qui avait conscience d’avoir une certaine parenté avec Corneille, s’exprima toujours sur son 
compte avec beaucoup plus de ménagements et d’estime que sur celui de Racine. 
-Lamennais, dans son ‘’Traité du beau’’, loua un écrivain qui «trouvait dans sa grande âme tout ce qui 
est grand», et dont «les vives et soudaines réparties… se croisent, se choquent, en montant toujours, 
telles que deux aigles qui se combattent au haut des airs.» 



 

63 

 

-Lamartine admira en Corneille «un Romain d’Ibérie» et un poète à part «enflé comme un Castillan, 
tendu comme un Latin, sublime comme un Africain, pompeux comme un Gascon». 
-Cousin, dans ‘’Du vrai, du beau, du bien’’, trouva qu’«Eschyle, Sophocle et Euripide ensemble ne 
balancent point le seul Corneille», lui sacrifia très nettement Racine qui serait «plus homme de 
lettres» et n’aurait «pas l’âme tragique». 
-Laprade, dans ‘’Essais de critique idéaliste’’, l’estima le plus grand des écrivains français, «le poète 
national». 
-Saint-Victor, dans ‘’Les deux masques’’, nota superbement que «Corneille est un de ces grands 
vieillards qui font face aux siècles, et se roidissent contre l’écroulement… Ses ruines même se 
tiennent debout et solides… Son théâtre ressemble à la campagne romaine, cette tragédie de la 
Nature faite à mains d’hommes. Quelques monuments, d’un marbre éternel, s’y maintiennent dans 
une inflexible attitude. Puis, tout alentour, s’étendent d’arides espaces, où se renfrognent des termes 
camards, où se rouillent des trophées détruits, où des inscriptions mutilées bégaient. ‘’Attila’’, 
‘’Pulchérie’’, ‘’Othon’’, ‘’Bérénice’’, ‘’Suréna’’, sont les ruines de ce grand théâtre, ébauches 
incorrectes, modelées dans l’argile, par la main vieillie de l’artiste, mais qui, çà et là, accusent encore 
l’empreinte du doigt magistral,» 
 
-Stendhal, dans ‘’Pensées’’, nota : «Il me semble que Corneille réunit plus souvent la perfection des 
idées à celle du style que Racine. Racine est souvent parfait dans la peinture de l’amour, Phèdre, 
Hermione, Monime. Il a presque toujours la perfection du style. Corneille, souvent celle des idées et 
non celle du style. Il suit de là que Corneille doit être plus goûté par les âmes qui cherchent la moelle 
que par le vulgaire. […] Quelle différence pour Corneille si au lieu de perdre un temps précieux à faire 
des pièces comme ‘’Heraclius’’ il ne se fût jamais écarté de la sublime simplicité de ‘’Cinna’’ et 
du ‘’Cid’’. Voilà ce que fait le goût. Il a dépensé peut être autant de talent pour ‘’Heraclius’’ que 
pour ‘’Cinna’’.» Ailleurs, il sut reconnaître que «l'amour de la gloire» était la plus forte de toutes les 
passions et qu'elle était le mobile des héros de Corneille. 
 
Sainte-Beuve, qui revint à maintes reprises sur la comparaison coutumière entre Corneille et Racine, 
qui préférait le second, jugea sévèrement le premier : «Le grand Corneille, à travers ses hautes 
qualités, avait, je ne dirai pas beaucoup d'esprit, mais prodigieusement de bel esprit ; quand ils ne 
sont point passionnés et grandioses, et même alors, une fois que leur mot sublime est lâché, ses 
personnages continuent de raisonner, et ils le font avec subtilité et à outrance ; ils parlent de tête ; le 
cerveau chez eux prend la place du cœur ; ils raffinent et quintessencient les idées et les choses. 
Faites un seul moment une supposition : retirez au grand Corneille toute sa chaleur, toute son 
inspiration de cœur et d'âme, et demandez-vous ce qu'il deviendra avec cette faculté desséchée et 
refroidie de finesse exacte et de raisonnement.»  En 1851, dans ses ‘’Premiers lundis’’, il fut plus 
mesuré : «Les personnages de Corneille sont grands, «généreux», vaillants, tout en dehors, hauts de 
têtes et nobles de cœur. Nourris la plupart dans une discipline austère, ils ont sans cesse à la bouche 
des maximes auxquelles ils rangent leur vie ; et comme ils ne s'en écartent jamais, on n'a pas de 
peine à les saisir ; un coup d’œil suffit : ce qui est presque le contraire des personnages de 
Shakespeare et des caractères humains en cette vie. […] Les hommes de Corneille ont l'esprit 
formaliste et pointilleux : ils se querellent sur l'étiquette ; ils raisonnent longuement et ergotent à haute 
voix avec eux-mêmes jusque dans leur passion. II y a du Normand. Auguste, Pompée et autres ont dû 
étudier la dialectique à Salamanque, et lire Aristote d'après les Arabes. Ses héroïnes, ses adorables 
furies, se ressemblent presque toutes : leur amour est subtil, combiné, alambiqué, et sort plus de la 
tête que du cœur. On sent que Corneille connaissait peu les femmes.» 
 
Barbey d’Aurevilly, dans ‘’Les œuvres et les hommes’’, lui attribua «les deux génies : le génie romain 
et le génie gaulois», et jugea «qu’il a fait Racine et qu’il a fait Molière.» 
 
En 1866, Émile Zola, dans ‘’Livres d’aujourd’hui et de demain’’, fit cette confidence : «Le grand 
tragique trouve qu’il est bon galant au théâtre. Moi, lorsque je lis une scène d’amour dans ses 
œuvres, il me semble toujours voir un éléphant qui veut marcher délicatement sur des roses.» En 



 

64 

 

1881, dans ses ‘’Œuvres critiques’’, il ajouta : «Il n’a qu’un levier pour toute mécanique, le patriotisme, 
et quelque chose même de plus raide encore, le fanatisme du Romain pour Rome. Le mot ‘’Rome’’, et 
le mot ‘’Romain’’ reviennent à chaque ligne, comme des arguments suprêmes. Ils remplacent nos 
ficelles, nos habiletés, nos précautions. Ce sont eux qui amènent les péripéties et qui les dénouent.» 
 
En 1886, Paul Stapfer, dans ‘’Racine et Victor Hugo’’,  remarqua que Corneille et Hugo étaient «deux 
génies de la même famille» ; que ‘’Le Cid’’ et ‘’Hernani’’, «déjà extérieurement semblables par les 
circonstances de leur éclatante apparition, peuvent offrir dans la provenance espagnole des sujets, 
dans la couleur romantique des sentiments, dans l’éloquence empanachée et les rodomontades des 
personnages, de quoi prêter à une comparaison plus directe» ; que le sublime d’Hernani, réclamant 
l’honneur du supplice réservé aux conjurés d’un sang noble, rappelait le sublime des héros de 
Corneille ; que Charles-Quint, faisant grâce à Hernani et lui cédant pour épouse doña Sol, pouvait 
être comparé à Auguste pardonnant à Cinna et lui donnant Émilie pour fiancée ; que l’accueil que, 
dans la comédie héroïque, ‘’Don Sanche d’Aragon’’, la reine de Castille fait à Carlos :  

«Eh bien ! seyez-vous donc, marquis de Santillane, 
  Comte de Pennafiel, gouverneur de Burgos» 

trouva un écho  dans ces vers de don Carlos à doña Sol : 
     «Allons, relevez-vous, duchesse de Segorbe, 

  Comtesse Albatera, marquise de Monroy». 
 
Cependant, dans la seconde partie du XIXe siècle, et notamment après 1880, la réaction racinienne 
triompha, et Corneille parut de nouveau, comme au XVIIIe siècle, être beaucoup trop plein d’emphase 
et d’outrance. Deux «adorateurs» de Racine, Anatole France et Jules Lemaître que suivit, sauf de 
rares exceptions, toute la critique universitaire, n’acceptèrent pas entièrement Corneille  ou du moins 
le jugèrent faible à côté du «divin» Racine. Dans ‘’La vie littéraire’’, France railla Corneille d’arranger 
la scène tragique à son propre goût que, cependant, il avait noble : «Il abondait en belles maximes. 
Les grands sentiments ne lui coûtaient guère, et l’on voit trop que le bonhomme les prenait dans son 
encrier. Il est bien difficile de se mettre aujourd’hui dans l’état d’esprit où il était quand il écrivait une 
tragédie dans sa petite chambre, entre deux procès, car, avocat et normand, il aimait à plaider. Les 
grandeurs de ce monde, les grandeurs de chair, le pénétraient d‘un respect profond. Il se faisait sur 
les princesses des idées qui ne s’accordent pas bien avec la physiologie. Shakespeare avait un autre 
génie.» 
Jules Lemaître, que ce soit dans sa thèse sur ‘’Corneille et la poétique d’Aristote’’ ou dans ses 
‘’Impressions de théâtre’’ ou encore dans son important article de ‘’La littérature’’, reprocha aux héros 
de Corneille «d’avoir, au moral, de terribles muscles», de «les étaler», de «les faire rouler», de les 
exercer comme pour le plaisir : «Corneille adore ces exercices, et, de plus, affecta  de ne voir, de 
l’âme humaine, que ses muscles. Or il y a les nerfs, qui sont autrement curieux, dans la sensibilité, le 
trouble, le mystère, la contradiction, la vie. Corneille oublie tout cela. Et c’est pourquoi, à dater de 
‘’Théodore’’, son théâtre ne vit plus ; sauf dans deux ou trois rencontres, il est en pierre.» 
 
Le 22 novembre 1908, dans son ‘’Journal littéraire’’, Paul Léautaud, à son habitude, se fit 
sarcastique : «Bête comme un héros de Corneille, me disais-je ce matin. C’est une bonne définition 
de la bêtise.» 
 
En 1910, dans ‘’Victor-Marie, comte Hugo’’, Charles Péguy, grand admirateur de Corneille, le tint pour 
«le plus grand de tous les tragiques», et s’exalta :  «Un génie peut être dessaisi par un talent, par le 
talent qui le parasite […]. Ce qui fait de Corneille un cas unique, c’est peut-être cette pureté unique du 
génie, cette incapacité totale du talent […], cette incapacité, quand le génie n'y était pas de savoir y 
faire, […] de substituer au génie le talent.» Il dit, à propos des héros cornéliens : «Plus ils sont 
ennemis, plus ils se battent, moins aussi, moins donc ils se veulent du mal. […] C’est l’idée 
cornélienne même, on pourrait dire le système cornélien, le grand honneur cornélien.»  
En 1914, dans ‘’Note conjointe sur Descartes’’, il fit cette distinction : «Le devoir est une grandeur et 
une noblesse et […] la passion […] une faiblesse et certainement une bassesse.» pour ajouter 



 

65 

 

aussitôt : «En réalité, le conflit dans Corneille ce n’est pas un conflit entre le devoir qui serait une 
hauteur et la passion qui serait une bassesse. C’est un débat tragique entre une grandeur et une 
autre grandeur, entre une noblesse et une autre noblesse, entre l’honneur et l’amour.» 
 
La guerre de 1914-1918 fut la cause d’un retour en faveur du théâtre de Corneille. En 1916, le poète 
Auguste Dorchain écrivit, «pour allumer ou aviver en des cœurs la religion de Corneille», une étude 
riche et forte simplement intitulée ‘’Pierre Corneille’’. 
 
Anna de Noailles confia : «Le poète, le héros, me conquérait par la fierté inflexible, le tragique 
puissant, le duel somptueux du dialogue ample ou rapide. Qui est né au pays de Corneille et a écouté 
sa yoix vit et meurt selon ses commandements. Dans les conflits du cœur, ses leçons stoïques se 
dressent en nous, comme I'ange sévère à l'épée flamboyante, debout devant les portes de l'Éden, et 
obtiennent une soumission. […] Les nations ne sont pas constituées uniquement par leurs territoires ; 
le génie de Corneille vaut des provinces.»  
 
Robert Brasillach statua : «Je vois que Pierre Corneille mérite bien le nom que I'on peut proposer pour 
lui. ll a été violent et il a été tendre, il a été dur et il a été doux et même fade, il a été charmant, 
emphatique, merveilleux, lucide, et tantôt admirablement pénétrant et tantôt conventionnel. Il a été 
héroïque et il a été saint. Il a été précieux, et il a été l'écrivain le plus robuste de notre langue. Il a 
tendu son miroir à I'univers, et il a aussi créé son univers glacé de poète savant, parfois accessible à 
lui seul. Oui vraiment, il a été notre Shakespeare.» 
 
En 1936, Jean Schlumberger, dans ‘’Plaisir à Corneille’’, rappela : «Pendant deux siècles et demi, la 
France s’est plu à trouver dans son théâtre les lois mêmes de la grandeur d'âme et, plus ou moins 
explicitement, une sorte d'orthodoxie héroïque, magnifique et vital contrepoids à l’orthodoxie 
chrétienne. Ainsi, lorsque dans les âges suivants on parlera avec étonnement des victoires 
prodigieuses et de toutes les grandes choses qui rendront notre siècle l'admiration de tous les siècles 
à venir, Corneille, n'en doutons point, Corneille tiendra sa place parmi toutes ces merveilles. La 
France se souviendra avec plaisir que sous le règne du plus grand de ses rois a fleuri le plus célèbre 
de ses poètes.» 
 
Le 1er octobre 1938, dans un article de la ‘’N.R.F.’’, Roger Caillois indiqua : «Il reste [de Corneille] une 
arête sans bavure, apparaissant abrupte à travers l'anecdote des tragédies, ces illustrations 
insensées, quoique pleines d'une infernale grandeur, de toutes les formes de la volonté de puissance, 
et aboutissant en surplomb à l’’’amor fati’’, l’acceptation souriante et affirmative du destin, où 
Nietzsche aussi parviendra, et par le même sentier de chèvre.» 
 
En 1956, dans le tome I de son ‘’Histoire de la littérature française au XVIIe siècle’’, intitulé ‘’L'époque 
d'Henri IV et de Louis XIII’’ et qui était dominé par la figure de Corneille, Antoine Adam considéra que 
le héros cornélien «accepte dans leur plénitude les exigences de ces devoirs contraires.» 
 
En 1977, dans ‘’L’homme précaire et la littérature’’, André Malraux apprécia : «Corneille fut sans 
doute un esprit remarquable ; ce qu'il dit de l'amour l'est rarement.» 
 
En 1980, dans ‘’Les yeux ouverts’’, Marguerite Yourcenar nota : «Il y a une grandeur rocailleuse de 
Corneille ; il y a une grandeur lisse de racine. »  
 
En 1981, Robert Musil, dans ses ‘’Journaux’’ : «Corneille sait quelque chose de chaque passion ; ou 
plutôt, juge ce quelque chose important. Ses personnages sont donc agités par leur passion dans la 
mesure où ils l'énoncent.» 
 
Au XXe siècle, après avoir fait de la simplicité de Racine la pierre de touche de la tragédie classique 
réussie, et n’avoir retenu dans la production de Corneille que les œuvres où construction, conflits, 



 

66 

 

expression de l'amour, actions héroïques s'appréhendent d'emblée sous le signe de l'évidence, avoir 
porté une attention exclusive sur les premières tragédies, et, à l'autre bout, quoique plus récemment, 
à ‘’Suréna’’, on en est venu à une modification radicale du mode de lecture de son théâtre ; on a 
appris à l'envisager dans sa totalité et à le juger non plus selon les critères d'une vision étroite et 
fausse du classicisme, mais selon ceux qui se dégagent d'une part de l'ensemble de la production 
théâtrale du XVlIe siècle, d'autre part, et surtout, de l'intérieur même de son œuvre.  
 
Comme on le voit les jugements plus ou moins acides ne manquèrent pas, qui reconnaissaient certes 
la grandeur de Corneille, mais en soulignaient aussi les prétendues limites : artifice, conventions, 
passéisme. 
 

* 
*   * 

Le théâtre de Corneille, qui marqua de son empreinte tout le XVIIe siècle, lui valut alors une gloire 
sans égale, immédiate et ininterrompue tout au long de sa carrière. Puis il continua à dominer toute la 
littérature dramatique, ses pièces n’ayant longtemps pas cessé d’être jouées et de fasciner les 
spectateurs. Durant quatre cents ans, on le révéra. Il figurait parmi les grands classiques voués à 
diffuser une certaine idée du Bien et du Beau, la conscience d’une vérité éternelle, et la magie d’une 
langue coulée dans le bronze.  
Cependant, ses œuvres ont connu des postérités diverses, ‘’Le Cid’’, ‘’Horace’’, ‘’Cinna’’ et 
‘’Polyeucte’’ ayant été les quatre grandes tragédies retenues par des générations, selon une tradition 
scolaire qui mutila ainsi un univers dramatique d’une grande variété et d’une féconde liberté. Il faut 
regretter qu’il ait été exclusivement célébré comme auteur de tragédies, qu’il ait été qualifié de «père 
de la tragédie française» en un tenace et singulier mélange de respect (pour l’institution assurément 
vénérable) et de dédain (pour l'ancêtre un peu dépassé). Il fallut attendre le dernier quart du XXe 
siècle pour que soit réellement reconnu l’auteur de comédies, reconnaissance qui se traduisit par une 
mutation éditoriale et pédagogique décisive : alors que les collections de «classiques scolaires», 
durant des décennies ne proposèrent que les tragédies ; que, jusqu’aux années 1970, les 
programmes scolaires prévoyaient l’étude d’une demi-douzaine d’entre elles, ajoutant au trio majeur 
‘’Polyeucte’’, ‘’Rodogune’’ et ‘’Suréna’’ ; désormais, elles se limitent au ‘’Cid’’ et, plus rarement, à 
‘’Horace’’, mais proposent aussi ‘’L’illusion comique’’ ou ‘’La Place royale’’, signe probant de cette 
redécouverte de la variété de la dramaturgie de Corneille. 
Aujourd’hui, il est encore l'un des dramaturges les plus joués, et il est, par ailleurs, l'une des grandes 
références de la littérature universelle. Mais la France l’a quasi chassé de la mémoire nationale, 
oubliant jusqu’à son nom ; si un billet de 100 francs français à son effigie sur les deux faces, œuvre 
de Jean Lefeuvre, gravé par Poilliot & Piel, fut mis en circulation en 1964, il fut remplacé en 1979 par 
le billet à l'effigie du peintre Eugène Delacroix, et il fut retiré en 1986. Surtout, on ne comprend plus 
son art de dire et, encore moins, ce qu’il dit : l’honneur, le service exalté de l’idéal, la loyauté. 
  
Si le Corneille auteur de comédies fut comparé à Molière ; si le Corneille auteur de tragédies fut 
comparé à Racine ; s’il est incontestable qu’ils sont les trois dramaturges les plus importants de la 
scène française du XVIIe siècle, il faut cependant ne pas oublier que les souverainetés respectives de 
Molière et de Racine sur la comédie et la tragédie, Corneille les exerça avant eux, et que lui seul sut 
offrir une telle diversité. 
 

André Durand 
  

Faites-moi part de vos impressions, de vos questions, de vos suggestions, en cliquant sur : 
 
 

andur@videotron.ca 

mailto:andur@videotron.ca


 

67 

 

 
Peut-être voudrez-vous accéder à l'ensemble du site en cliquant sur :  

 

www.comptoirlitteraire.com 
 
 
 
 

http://www.comptoirlitteraire.ca/

