) M’a (M érnire

www.comptoirlitteraire.com

présente

Pierre CORNEILLE

(France)
(1606-1684)

Au fil de sa biographie s’inscrivent ses ceuvres

gui sont étudiées dans d’autres articles du site :
-CORNEILLE, “Le Cid ©
-CORNEILLE, “Cinna”
-CORNEILLE, “Horace”
-CORNEILLE, “Polyeucte”
-CORNEILLE, ses autres tragédies
-CORNEILLE, ses comédies.

A lafin, est tentée une vue d’ensemble (p. 30).


http://www.comptoirlitteraire.ca/

Le 6 juin 1606, Pierre Corneille naquit a Rouen, rue de la Pie, prés du Vieux-Marché, dans une de ces
vigoureuses familles de bourgeoisie provinciales, aux traditions de travail et de vertu, riches d’enfants
et d’alliances ; qui donnaient a 'Eglise des prétres, au roi des fonctionnaires, a la Justice des avocats
et des procureurs. Son grand-pere, Pierre Corneille, conseiller référendaire a la chancellerie du
parlement de Normandie, avait eu huit enfants. Son pére, Pierre Corneille, était «maitre particulier des
Eaux et Foréts en la vicomté de Rouen». Sa mére, Marthe Le Pesant, était la fille d’'un avocat de
Rouen.
Fils ainé, il avait trois ans de plus que sa sceur, Marie qui allait épouser un sieur Ballan, lieutenant en
la prévoté de Normandie ; cing ans de plus que son fréere, Antoine, qui allait étre prétre, curé de
Fréville et auteur de “Poésies chrétiennes” ; dix-sept ans de plus que sa sceur, Marthe, qui allait étre
la mere de Fontenelle ; dix-neuf ans de plus que son frere, Thomas, qui allait le suivre dans la carriere
d’auteur dramatique ; vingt-trois ans de plus enfin que la derniére-née, Madeleine, qui allait mourir en
1635 a I'age de six ans.
Appelé a suivre le processus de promotion lente et réguliére habituel dans son milieu, il entra a I'age
de neuf ans au “Colleége du Maulévrier” (aujourd'hui “Lycée Corneille”) dirigé par les jésuites, ou il se
soumit a une stricte discipline, acquit une piété solide, un culte de la volonté et de la domination de
soi, et fit de brillantes humanités, recevant une solide formation et une culture fondée essentiellement
sur I'étude des écrivains latins. Il se distingua dans les compositions de vers latins, obtenant des prix
en troisieme (1618) et en premiére (1620). Il se découvrit une passion pour I'éloquence des stoiciens
latins et pour la pratique de tragédies inspirées de I'Histoire romaine et de tragédies saintes (en latin),
que, dans une perspective pédagogique, les jésuites composaient et faisaient jouer dans leurs
colléges. Maintes fois, il allait témoigner publiquement de son attachement a la “Société de Jésus”
qui, a-t-il dit, «a élevé ma jeunesse et celle de mes enfants».
Encore collégien, il s’éprit de Catherine Hue, la fille d’'un «receveur des aides [impdts] en I'élection de
Rouen» qu’il appelait «Mélite», nom qu’il allait donner a I'héroine de sa piéce de ce nom (1629), et
gu’il allait encore évoquer dans son poeme, “Excuse a Ariste” (1633) :
«J'ai bralé fort longtemps d'une amour assez grande,

Et que jusqu'au tombeau je dois bien estimer,

Puisque ce fut par la que j'appris a rimer.

Mon bonheur commenca quand mon ame fut prise.

Je gagnais de la gloire en perdant ma franchise.

Charmé de deux beaux yeux, mon vers charma la cour ;

Et ce que j'ai de nom je le dois a I'amour.

J'adorais donc Phylis ; et la secréte estime

Que ce divin esprit faisait de notre rime

Me fit devenir poéte aussitdt qu'amoureux :

Elle eut mes premiers vers, elle eut mes premiers feux ;
Et bien que maintenant cette belle inhumaine

Traite mon souvenir avec un peu de haine,

Je me trouve toujours en état de l'aimer ;

Je me sens tout ému quand je I'entends nommer,

Et par le doux effet d'une prompte tendresse

Mon cceur sans mon aveu reconnait sa maitresse.

Apres beaucoup de veceux et de submissions
Un malheur rompt le cours de nos affections ;
Mais, tout mon amour en elle consommée,
Je ne vois rien d'aimable aprés 'avoir aimée :
Aussi n‘aimais-je plus, et nul objet vainqueur
N'a possédé depuis ma veine ni mon cceur.



Vous le dirai-je, ami? tant qu'ont duré nos flammes,
Ma muse également chatouillait nos deux ames :
Elle avait sur la mienne un absolu pouvoir ;
J'aimais a le décrire, elle a le recevoir.
Une voix ravissante, ainsi que son visage,
La faisait appeler le phénix de notre age ;
Et souvent de sa part je me suis vu presser
Pour avoir de ma main de quoi mieux l'exercer.»
qu’il appelait aussi Caliste, écrivant un dialogue ou elle était aimée de Tirsis, c’est-a-dire lui-méme.

Par ailleurs, il ne pouvait rester indifférent a ce qui se passait dans la France de ce temps-la, qui était
marquée par une grande agitation politique. En 1610, Henri IV fut assassiné, et Louis XllI, n’étant agé
que de neuf ans, la régence fut confiée a sa mere, Marie de Médicis qui, alors qu’elle faisait confiance
a un aventurier italien appelé Concini, dut faire face a des révoltes, et réunir les Etats généraux en
1614. Apres le meurtre de Concini en 1617 et le gouvernement du ministre Luynes, le désordre fut a
son comble jusqu’a ce que, en 1624, devienne le personnage le plus influent du Conseil du roi le
cardinal de Richelieu. Alors que les Francais, et en particulier la bourgeoisie, éprouvaient I'’horreur de
'anarchie, semblaient aspirer a un idéal de grandeur, d'ordre et de prospérité, le ministre, qui est
considéré comme l'un des fondateurs majeurs de I'Etat moderne en France, mena un long combat
pour un renforcement du pouvoir royal, en ruinant le parti protestant, en luttant pour rabaisser I'orgueil
des «grands» (aristocrates du plus haut rang) qui avaient encore le vieil esprit féodal ; en améliorant
'administration du royaume, s’occupant aussi des finances, de I'économie, stimulant la vie
intellectuelle.

Etudiant en droit, Corneille ne manqua pas de composer des poémes (chansons, madrigaux, odes,
sonnets, stances, élégies), d’assister aux représentations de pieéces de Hardy, de Calderon de la
Barca, de Lope de Vega, que des troupes itinérantes venaient donner au “Jeu de paume” d’une ville
ou lon cultivait alors les belles-lettres ; ou le commerce du livre, plus particulierement I'édition
théatrale, était prospeére.

Licencié en droit a I'dge de dix-huit ans, il préta serment le 18 juin 1624 au Parlement de Rouen, et
allait y étre avocat stagiaire pendant quatre ans. Mais, paralysé par la timidité, et n’éprouvant aucun
intérét pour la procédure, il ne plaida qu’une fois.

En 1625, la mére de Catherine Hue, veuve qui avait a établir cing enfants mineurs, et qui se souciait
moins d’amour que d’argent, le considérant insuffisamment fortuné, lui refusa la main de sa fille qui
allait épouser un plus beau parti, I'aristocrate Thomas du Pont, «conseiller-maitre a la cour des
comptes de Normandie». Il exprima cette blessure sentimentale dans des poémes.

En 1628, son pére lui acheta deux charges modestes (elles furent payées 11 600 livres) mais
honorables d’avocat du roi devant les juridictions locales des “Eaux et Foréts” et de I”’Amirauté de
France” a Rouen. Il allait, pendant plus de vingt ans, et ce n’était pas une sinécure, représenter les
intéréts du roi dans des questions d’administration et de police de la Seine et des foréts de
Normandie.

Tout en continuant son métier d'avocat, comme bon nombre de dipldbmés en droit de son temps, il se
consacra aussi a la littérature Se tournant d’emblée vers le théatre, dont les personnages lui
permettaient de retrouver la vocation d'orateur qui lui faisait défaut comme plaideur, il voulut prouver
sa maitrise de nombreux genres dramatiques.

D’abord, sa déception amoureuse de 1625 lui inspira :




1629
“Mélite ou Les fausses lettres”

Comédie en cing actes et en vers

Des jeunes gens jouent dangereusement avec leur amour avant de se I'avouer et de finalement
convoler.

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, "CORNEILLE, ses comédies”

Corneille proposa la piece a l'une des nombreuses «troupes de campagne» qui venaient
régulierement jouer quelques semaines a Rouen, en sachant choisir I'une des deux meilleures, celle
du prince d'Orange, dirigée par Mondory et Le Noir. Elle donna trois représentations qui obtinrent un
résultat médiocre. Puis, quelques semaines plus tard, elle vint a Paris, ou le succés s’affirmant parce
gue la piece créait une véritable révolution dans le paysage théatral du temps, elle la joua durant la
saison théatrale 1629-1630, sur la scéne de I"’Hbtel de Bourgogne”, malgré I'opposition de la troupe
royale qui I'occupait habituellement et qui, jusque-la, était en situation de monopole, ce qui allait lui
permettre, en 1634, de s’installer définitivement dans la capitale, dans le “Jeu de paume du Marais”,
et de devenir dés lors la troupe du “Théatre du Marais”. Trente ans plus tard, Corneille indiqua : «Le
succeés en fut surprenant [...] il égala tout ce qui s’était fait de plus beau jusqu’alors, et me fit connaitre
ala Cour.»

Ainsi décidé a continuer d’écrire pour le théatre, il répondit a une commande de Mondory, et fit jouer :

1630
“Clitandre ou L’innocence délivrée ”’

Tragi-comédie en cing actes et en vers

Des violences exercées sur des amoureux font que le protagoniste est menacé d’étre exécuté, mais
est sauvé grace a un heureux hasard.

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, "CORNEILLE, ses comédies”

1631
“La veuve ou Le traitre trahi”

Comédie en cing actes et en vers

Clarice est une jeune veuve enlevée par le traitre Alcidon, mais sauvée par Célidan qui peut
I'épouser.

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, "CORNEILLE, ses comédies”

Le 20 mars 1632, Corneille publia :

-“Clitandre” en présentant, dans sa préface, la soumission de cette folle tragi-comédie a la regle
voulant que I'action se déroule en vingt-quatre heures comme un tour de force qui, cependant, ne
I'engageait pas. Pour lui, les modernes avaient le devoir, non pas de suivre aveuglément les Anciens,
mais d’aller plus loin gu’eux sur la voie qu’ils avaient seulement ouverte.

-des “Mélanges poétiques”, recueil de ses vers de jeunesse.



Il fit jouer :

1632
“La galerie du palais ou L’amie rivale ”

Comédie en cing actes et en vers

A Paris, la volage Célidée, qui est aimée de Lysandre, se sépare de Iui ; mais subit bien des
déconvenues et lui revient.

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, "CORNEILLE, ses comédies”

Le 12 février 1633 fut publié "Mélite”.

Durant I'été, la Cour séjourna en Normandie pour suivre une cure pres de Rouen a Forges-les-Eaux.
Mondory joua devant le roi une piéce de Corneille. Celui-ci, désormais un écrivain reconnu, fut invité
par Harley, lI'archevéque de Rouen, a composer des vers latins en I'honneur de Louis XllI, de la reine
et de Richelieu, et il donna un texte intitulé “Excusatio” ou il déclarait que sa muse, légére, n’était
pas digne de célébrer de telles personnes ; mais, en se défendant de le faire, il esquissa en quelques
vers un éloge fort beau dont Richelieu ne dut pas étre mécontent car Corneille devint dés lors I'un de
ses protégés. Comme il était féru de théatre, il lui fit verser, comme a plusieurs autres dramaturges,
une pension de 1 500 livres. En fait, Richelieu voulait le museler.

Corneille fit jouer :

1633
“La suivante”

Comédie en cing actes et en vers

Une demoiselle de compagnie est aussi bien née et aussi belle que sa maitresse, mais pauvre. On la
courtise, elle espéere un beau mariage. Mais, lorsqu'’il s’agit d’envisager celui-ci, épreuve révélatrice, il
apparait que les galants ne voyaient en elle qu’'un moyen d’approcher de sa maitresse, et elle reste
seule.

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, "CORNEILLE, ses comédies”

En mars 1634, “La veuve” fut publiée avec un “’Avis au lecteur” ou Corneille, en véritable théoricien,
prit position, de fagon nuancée, a propos des régles.
Il fit jouer :

1634
“La Place royale ou L’amoureux extravagant ”

Comédie en cing actes et en vers

Alidor aime Angélique. Mais, voulant étre libre, il se sépare d’elle, tout en entendant rester maitre de
sa destinée. Quand il se rend compte de son erreur et veut revenir vers elle, elle, qui est meurtrie,
préfere s’enfermer dans couvent.



Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, "CORNEILLE, ses comédies”

En 1634, Richelieu, soucieux d’établir en France une sorte de dirigisme d’Etat dans le domaine des
Belles Lettres comme dans tous les autres, institua '’Académie frangaise.

En 1635, voulant écrire des piéces de théatre mais n'ayant pas le temps de le faire, il réunit un groupe
de dramaturges, constitué de Francois Le Métel de Boisrobert, Claude de L'Estoile, Jean Rotrou,
Guillaume Colletet et Pierre Corneille, qui écriraient, a partir de ses idées de sujet, des piéces qui
seraient jouées dans la salle de théatre de son palais. C'est ainsi que vit le jour, le 4 mars, une
premiére piéce, “La comédie des Tuileries”, dont le canevas avait été rédigé par Jean Chapelain, le
grand critique et théoricien dramatique de la période, sur une idée de Richelieu ; les cing auteurs pour
leur part s'étaient partagé la versification d'un acte chacun (Corneille aurait versifié I'acte Ill). La
légende veut que, peu satisfait par cette expérience et d’humeur trop indépendante, Corneille se soit
vite retiré du groupe en prétextant ses devoirs familiaux et professionnels a Rouen.

A cette époque, lui qui était tout le contraire d’'un mondain, fut recu dans le salon de la marquise de
Rambouillet.

Sans doute incité par le succés de la “Sophonisbe” de Jean Mairet et de “Hercule mourant” de Jean
Rotrou qui marquérent le retour de la tragédie réguliere sur les scénes parisiennes aprés un
effacement de plusieurs années, Corneille écrivit sa premiére tragédie :

1635
“Médée”

Tragédie en cing actes et en vers

La magicienne Médée, voyant Jason lui préférer Crélse, se venge en faisant mourir celle-ci, ainsi que
ses enfants, avant de s’élever dans les airs.

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site,”"CORNEILLE, ses autres tragédies”

Pourtant, Corneille, répondant probablement a une commande de la troupe du Marais qui venait
d’engager le comédien Bellemore qui était spécialisé dans les roles de «capitan», revint a la comédie
avec :

1636
“L’illusion comique”

Tragi-comédie en cing actes et en vers

Clindor, fils prodigue, a quitté son vieux pére, Pridamant, pour mener une vie d’aventures. Par ses
prieres au magicien Alcandre, Pridamant obtient de le voir en diverses occasions. Ainsi, alors qu'il est
le valet du capitan Matamore, il est son rival heureux auprés d’une jeune fille que, aprés plusieurs
péripéties, il enleve. Puis, vétu en grand seigneur, il se fait poignarder par un mari jaloux ; mais,
ressuscité, il se partage de l'argent avec ses compagnons. Pridamant comprend alors que son fils
s’est fait comédien, et Alcandre lui fait un éloge du théatre.

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, "CORNEILLE, ses comédies”




La France étant menacée par la puissance des Habsbourg en particulier depuis les Pays-Bas, Louis
X1l avait, en 1635, déclaré la guerre a 'Espagne. De ce fait, 'armée espagnole envahit le Nord de la
France ; et, en ao(t 1636, la ville de Corbie sur la Somme fut prise, et les Espagnols pousserent des
avant-gardes jusqu’a Pontoise, ce qui laissa craindre une attaque sur Paris. Richelieu fut effondré,
mais Louis XllI organisa la défense de la capitale. Cependant, en novembre, Corbie fut reprise, et
'ennemi repoussé jusqu’a la frontiére.

C’est dans cette ambiance de nécessaire héroisme que Corneille composa et fit représenter :

1637
“Le Cid"

Tragédie en cing actes et en vers

Dans I'Espagne du Moyen Age, Rodrigue, fils de don Diégue, et Chiméne, fille du comte don Gormas,
amants heureux, doivent se marier. Mais un différend surgit entre leurs peres. Souffleté par don
Gormas, don Diégue obtient de son fils qu'il le venge. Rodrigue provoque don Gormas et le tue.
Chiméne, suivant son devoir, exige son chatiment, sans cesser toutefois de I'aimer car elle s’engage
a mourir aussitot aprés lui. Cet aveu que I'honneur lui interdit d’exprimer, elle N’y consent qu’a la fin de
la piéce, quand elle est slre de la valeur de Rodrigue qui a sauvé le royaume en triomphant des
Maures, obtenant ainsi le pardon du roi, et qui a désarmé don Sanche, le champion de la jeune
femme, en un combat singulier qu’elle a souhaité ; quand elle est slre enfin de 'amour de Rodrigue
qui a vainement imploré d’elle une mort qu’elle ne pouvait que lui refuser.

Pour un résumé plus précis et une analyse, voir, dans le site, CORNEILLE, “Le Cid”

“Le Cid “, créé le 4 janvier 1637 sur la scene du “Théatre du Marais”, enthousiasma le public parisien,
qui, déja réjoui par la reprise de Corbie sur les Espagnols, connut un véritable choc en assistant a la
piéce, y vit une véritable révolution théatrale, porta aux nues Corneille qui devint ainsi le dramaturge
le plus en vue de son époque.

Le 8 janvier, fut représentée ‘“La grande pastorale”, une production de “la Société des cinq auteurs”
dont Corneille.

Le 27 janvier 1637, a la demande de la reine Anne d'Autriche, le roi, par un acte sans précédent
d’autant plus remarquable que le théatre était alors un genre suspect aux autorités religieuses,
marquant la dignité nouvelle que Corneille avait conquise par sa création littéraire, conféra des lettres
de noblesse a son pére.

Le 20 février furent publiées “La galerie du palais” et “’La Place royale”.

Le 23 mars, fut publié “Le Cid” avec une dédicace a la niéce de Richelieu.

Cette publication permit, a des rivaux jaloux de Corneille (en particulier, Scudéry) et a certains
«doctes», une réaction scandalisée a la piece, reprochant en particulier a Corneille ses atteintes a la
regle classique du respect des trois unités d’action, de temps (une journée) et de lieu, qui étaient
destinées a faire vivre I'expérience du tragique en la poussant jusqu’a un paroxysme, et son manque
de respect des bienséances.

Cela déclencha ‘“la querelle du Cid”, une polémique retentissante, une bataille de pamphlets qui fut la
plus violente de toute I'Histoire du théatre frangais, ou Corneille rendit coup pour coup, l'affaire
menacant de conduire a des voies de fait. Richelieu, d’abord spectateur amusé, trouva enfin, en
octobre 1637, qu’elle avait assez duré, et demanda le jugement de I'’Académie frangaise, ce qui devait
d’ailleurs la légitimer au sein du monde littéraire et y imposer son autorité ; en décembre 1637, elle
produisit un texte intitulé “Les sentiments de I’Académie sur la tragi-comédie du Cid” ou elle s’érigea
en défenderesse du conformisme, et condamna la piéce.




Corneille, ébranlé, se plongea dans les ouvrages de théorie dramatique (d'Aristote a ses
commentateurs italiens de la Renaissance) pour présenter une défense hautaine et ironique. Mais on
I'en dissuada en lui faisant savoir que cela déplairait au cardinal.
Il révisa quelgue peu le texte de sa piéce avant de le publier.
Dans son poéme, “Excuse a Ariste”’, composé et publié alors, il affirma :
«Je sais ce que je vaux, et crois ce qu’on m’en dit.

Pour me faire admirer je ne fais point de ligue ;

J’ai peu de voix pour moi, mais je les ai sans brigue ;

Et mon ambition, pour faire plus de bruit,

Ne les va point quéter de réduit en réduit ;

Mon travail sans appui monte sur le théatre ;

Chacun en liberté I'y blame ou l'idolatre :

La, sans que mes amis préchent leurs sentiments,

J'arrache quelquefois leurs applaudissements ;

L&, content du succés que le mérite donne,

Par d’illustres avis je n’éblouis personne ;

Je satisfais ensemble et peuple et courtisans,

Et mes vers en tous lieux sont mes seuls partisans ;

Par leur seule beauté ma plume est estimée ;

Je ne dois qu’a moi seul toute ma renommeée.»

A la suite de cette humiliation, soit par tactique, soit par mécontentement, il vécut retiré & Rouen,
n'écrivant plus pour le théatre.

En 1638, parut le texte d’'une piéce intitulée “L'aveugle de Smyrne”, produite par le groupe de
dramaturges formé par Richelieu, avec une préface qui donne a croire que l'un des cinq auteurs
s’était abstenu, aucun document d'époque ne permettant toutefois de penser gu'il se soit agi de
Corneille, et que les relations entre lui et Richelieu en auraient été refroidies.

En octobre, le Trésor royal manquant d’argent, des charges nouvelles furent créées ; celle de
Corneille se trouva ainsi dédoublée et ses revenus diminués ; il allait s’engager dans une longue et
vaine procédure contre 'administration.

Le 15 janvier 1639, Chapelain écrivit a Guez de Balzac : «ll ne fait plus rien, et Scudéry a du moins
gagné cela, en le querellant, qu’il 'a rebuté du métier... Je l'ai, autant que jai pu, réchauffé et
encourageé a se venger... en faisant quelque nouveau “Cid”, qui attire encore les suffrages de tout le
monde ... mais il n’y a pas moyen de I'y résoudre.»

Le 12 février 1639, survint la mort du pére de Corneille, qui le laissa, a trente-trois ans, propriétaire de
la maison de la rue de la Pie, chef de famille (avec sa mére) et tuteur de deux enfants mineurs, une
soeur de seize ans (Marthe) et un frére de quatorze ans (Thomas).

Le 16 mars, il publia “Médée” et “’Lillusion comique”.

En juillet 1639, commenga une série de graves désordres en Normandie : la révolte des “Va-nu-
pieds” contre le fisc qui donna lieu a des émeutes. Les bourgeois se terrérent ; le Parlement n'osa
pas intervenir. Fin décembre : 7 000 soldats, commandés par le terrible Gassion, entrérent a Rouen,
précédant l'arrivée du chancelier Séguier. En janvier 1640 s’exer¢ca une dure répression: le
Parlement fut dissous et ses membres exilés de la province.

Corneille se remit au travail, et entreprit la rédaction de deux tragédies qu’il termina dans I'hiver de
1639-1640, dont les sujets étaient puisés dans I'Histoire romaine, et qui étaient congues de fagon a
désarmer les critiques, a lui éviter les discussions provoquées par “Le Cid”. Pour la premiére, il prit la
précaution de la soumettre, au début de 1640, & un comité de lettrés proches de Richelieu et de
I'Académie francaise (Chapelain, d’Aubignac et d’autres «doctes») qui lui demandérent d’en modifier
le dénouement. Mais il s’y refusa et, ainsi, le 19 mai 1640, fut créée :




1640
“Horace”

Tragédie en cing actes et en vers

Pour en finir avec la querelle depuis longtemps ouverte qui les oppose, les deux bourgades de Rome
et d’Albe ont désigné leurs champions : les trois Horaces pour Rome, les trois Curiaces pour Albe.
Mais Horace est I'époux de Sabine, qui est native d’Albe, et Curiace est fiancé a Camille, qui est la
sceur d’Horace. La victoire remportée par Horace est déplorée par Camille avec tant de violence que
son frere, exaspéré, la tue. Il doit rendre compte de ce meurtre devant le roi Tulle et le peuple romain.
L’éloquent plaidoyer du vieil Horace, son pére, le sauve du chatiment.

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, "CORNEILLE, “"Horace”

Le 15 janvier 1641, le texte d’“’Horace” parut avec une dédicace a Richelieu d’'une étonnante
soumission, car Corneille reconnaissait au puissant ministre son pouvoir sur les orientations du
théatre du temps ; ce texte, aujourd’hui, laisse perplexe, tant I'éloge parait moqueur sous la
reconnaissance servile. Or Corneille était tombé amoureux d’une jeune aristocrate qui avait onze ans
de moins que lui, Marie de Lampériére, fille de Matthieu de Lampériére, lieutenant-général des
Andelys, et eut besoin (c’est du moins ce qu’allait dire Fontenelle dans sa “Vie de M. Corneille”) que
le cardinal force le consentement du pére a un mariage qui, d’ailleurs, eut lieu cette année-la. Or le
jour méme du mariage, une péripneumonie le terrassa, et la nouvelle de sa mort alla jusqu’a Paris.
S’étant vu reprocher l'invraisemblance du sujet d”’Horace” (pourtant historique), Corneille dut, pour
une autre tragédie, trouver un sujet dans lequel le personnage principal pouvait accomplir un acte
exceptionnel qui soit a la fois extraordinaire et vraisemblable ; ¢a allait étre, deux ans plus tard :

1642
“Cinna ou La clémence d’Auguste”

Tragédie en cing actes et en vers

Fille d’'un proscrit tué par ordre d’Octave, Emilie aspire a venger son pére. Octave, une fois devenu
empereur Auguste, combla de ses bienfaits Emilie, ainsi que son amoureux, le jeune Cinna, fils
d’'une fille de Pompée. Emilie impose & Cinna de former une conjuration contre Auguste dans laquelle
entre aussi Maxime, lui aussi amoureux d’elle. De ce fait jaloux de Cinna, il dénonce la conjuration a
Auguste qui, cependant, héros magnanime et soucieux de sa gloire, accorde a tous son pardon.

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, "CORNEILLE, “Cinna”

“Cinna” obtint un triomphe qui accrut encore la légitimité de dramaturge de Corneille, le succées public
s’accompagnant enfin de I'approbation des «doctes».

Il fut alors incité a venir s'installer & Paris. Mais il refusa de le faire parce qu’il avait alors charge de
famille, étant méme encore tuteur de son jeune frére, Thomas. Cependant, il s’y rendait souvent,
fréquentant alors les cercles littéraires.

Le 10 janvier 1642 fut baptisée Marie, la premiére fille de Corneille.

Le 1° aolt 1642, “Cinna” obtint son «privilége» d’'impression. Mais survint la conspiration de Cing-
Mars, et la publication d’'un texte prénant la clémence parut donc intempestive. De ce fait, la piéce
n’allait sortir des presses que le 18 janvier 1643, c’est-a-dire aprés la mort de Richelieu ; elle était
accompagnée d’'une dédicace au financier Montoron, dans le désir de neutraliser le caractere
politique de la piéce par le parrainage d’'un personnage politiquement inexistant !



Le 4 décembre 1642, Richelieu mourut, et, & cette occasion, Corneille écrivit quelques vers qui
résument habilement ses délicates relations avec le ministre :
«Qu’on parle mal ou bien du fameux cardinal
Ma prose ni mes vers n’en diront jamais rien ;
Il m’a fait trop de bien pour en dire du mal
Il m’a fait trop de mal pour en dire du bien.»
Il aborda alors un genre nouveau, la tragédie sainte, avec :

1643
“Polyeucte”

Tragédie en cing actes et en vers

Prince arménien, Polyeucte a épousé Pauline, fille de Félix, gouverneur romain de 'Arménie., qui a
recu de I'empereur Décius la mission de poursuivre les chrétiens. Or, entrainé par son ami, Néarque,
Polyeucte s’appréte a recevoir le baptéme. C’est alors qu’apparait Sévére, chevalier romain que
Pauline a aimé autrefois, mais a qui Félix a refusé la main de sa fille ; devenu favori de I'empereur, il
inquiete Félix qui, maintenant, redoute son ressentiment. A la requéte de son pére, Pauline le
rencontre et lui laisse entendre qu’elle n'a point cessé de l'aimer, mais qu’elle demeurera fidéle a
Polyeucte. On apprend alors que, animé d’une sainte fureur, celui-ci vient de détruire les idoles
paiennes. Emprisonné, invité a renoncer a sa foi, il ne se laisse pas fléchir ni par les menaces de
Félix ni par les larmes de Pauline. Résolu au martyre, il confie Pauline a Séveére. Le rayonnement de
la grace chrétienne opére alors un prodige : Pauline et Félix se convertissent, tandis que Sévere
s’engage a défendre la cause des chrétiens aupres de Décius.

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, "CORNEILLE, "Polyeucte”

Les milieux dévots condamnérent “Polyeucte”. Mais Corneille créa, en quelque sorte, une mode
puisque la troupe de I"’Hotel de Bourgogne”, non seulement reprit cette piece mais en fit écrire
d’autres comme ‘’Le véritable saint Genest” de Rotrou.

Il revint & un sujet antique avec :

1643
“La mort de Pompée”

Tragédie en cing actes et en vers

Alors que Pompée a été abattu par 'Egyptien Ptolémée qui I'a fait pour complaire & César vainqueur,
celui-ci le venge.

Pour un résumé plus précis et un commentaire,voir, dans le site, "CORNEILLE, ses autres tragédies”

Le 14 mai mourut Louis XIII. Le roi fut de nouveau un enfant, Louis XIV, et la régence fut confiée a sa
meére, Anne d’Autriche, qui, en fait, laissa le pouvoir au cardinal Mazarin contre lequel le
mécontentement n’allait cesser de grandir.

Le 7 septembre, fut baptisé Pierre, le deuxieme enfant de Corneille qui regut de Mazarin, désireux de
lui faire servir sa propagande, une pension de mille livres.

Le 20 octobre, le texte de “Polyeucte” fut édité avec une dédicace a la reine.

10



Corneille, tout en travaillant a une autre tragédie qui lui donnait beaucoup de mal ("Rodogune”),
revint & la comédie, genre auquel il n'avait pas touché depuis huit ans, profitant alors de la mode de la
comédie a I'espagnole sur les deux théatres parisiens pour lancer :

1644
“lL e menteur”

Comédie en cing actes et en vers

On vy retrouve les préoccupations amoureuses de la jeunesse parisienne auxquelles s’ajoute la
complexité de l'intrigue due a la multiplicité des inventions de Dorante, un menteur virtuose, qui se
retournent contre lui, qui, cependant, réussit une derniere pirouette.

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, "CORNEILLE, ses comédies”

“Le menteur” fut un des plus grands succés de Corneille.

Le 16 février 1644, il fit éditer le texte de “La mort de Pompée” avec une dédicace a Mazarin ou il lui
appliqua un vers de Virgile («Tu regere imperio populos, Romane, memento») et un “Remerciement”
en vers pour la pension qu'il lui avait octroyée, ou ce «Romain» fut égalé aux plus grands Romains de
I’Antiquité, ces énormités paraissant alors toutes naturelles.

Le 12 aodt, sa candidature a I'Académie francaise échoua parce qu’on prétendait que, habitant a
Rouen, il ne pourrait assister aux réunions, alors que, en fait, il se rendait souvent a Paris.

Le 31 octobre, il fit éditer “Le menteur”.

A la fin de 1644, il fit paraitre une premiére partie de I'édition de ses ‘’CEuvres complétes”.

Le succés du “Menteur” avait été tel qu'il 'incita & donner :

1645
“’La suite du Menteur”’

Comédie en cing actes et en vers

Dorante n’est plus menteur mais le sauveteur du perdant d’un duel, ce qui le conduit en prison et lui
vaut aussi 'amour de Mélisse.

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, "CORNEILLE, ses comédies”

“La suite du Menteur” fut un échec.

Comme de 1643 a 1652, c'est-a-dire de la mort de Richelieu (décembre 1642) puis de Louis XIlI (mai
1643), la France traversa une grave crise politique, Corneille se lanca dans des tragédies de complot,
de succession dynastique, mettant en scéne des monstres animés par la violence passionnelle et
machiavélique du pouvoir.

Ce fut d’abord :

11



1644
“Rodogune, princesse des Parthes”

Tragédie en cing actes et en vers

Cléopatre, la reine de Syrie, a fait mourir son époux qui I'avait délaissée pour la princesse Rodogune.
Eprouvant une jalousie et une haine exacerbées a I'égard de celle-ci, elle offre le trone a celui de ses
deux fils qui la fera mourir. Or ils sont tous deux amoureux d’elle qui, pour sa part, leur propose
d’assassiner leur mére. Cléopatre fait assassiner 'un. Mais, alors que I'autre est sur le point d’épouser
Rodogune, elle tend une coupe empoisonnée qu’elle se trouve contrainte de boire, mourant donc en
maudissant et en délirant.

Pour un résumé plus précis et un commentaire,voir, dans le site, "CORNEILLE, ses autres tragédies”

“Rodogune’” fut un des grands succés de Corneille et allait demeurer sa piéce préférée.

Le 30 septembre 1645, il édita “’La suite du Menteur”.

Le 14 octobre, il fut invité a composer des sixains pour accompagner les gravures de Valdor
destinées a célébrer “Les triomphes de Louis le Juste” (Louis XIIlI) dans un somptueux mémorial, et,
surtout, a faire de la propagande pour Mazarin qui, malgré son peu de golt pour le mécénat, fit mine
de reprendre sur ce plan la politique de Richelieu, et lui offrit une pension de 1 000 livres.

De ce fait, Corneille songea a réitérer le coup d'audace de “Polyeucte”, en portant a nouveau un sujet
religieux sur une scéne profane. Cette fois-ci, fort du soutien du cardinal, il alla précisément chercher
un sujet qui avait tout pour séduire l'ltalien tout en rassurant les dévots puisque qu'une “Teodora
vergine et martire ¥ de Julio Rospigliosi avait été représentée a Rome en 1636 et 1637 avec un tel
succés que 'Europe entiére en avait eu les échos. Depuis, Théodore passait pour une sorte de muse
chrétienne qui avait purifié le théatre. Il produisit donc :

1646
“Théodore, vierge et martyre”

«Tragédie chrétienne» en cing actes

La mére d’un jeune Romain amoureux de Théodore qui, elle, aime Didyme, décide de se venger sur
ceux-ci qui sont chrétiens

Pour un résumé plus précis et un commentaire,voir, dans le site, "CORNEILLE, ses autres tragédies”.

Le 21 novembre 1646, Corneille subit un nouvel échec a I’Académie francaise.
Le 31 décembre, il remit les comptes de la tutelle de son frére, Thomas.

Lui naquit un deuxiéme fils, Francois.

Il fit jouer :

12



1647
”Héraclius, empereur d'Orient’’

Tragédie en cing actes et en vers

Dans I'empire de Constantinople régne le tyran Phocas qui veut obliger sa captive, Pulchérie, a
épouser celui qu’il prend pour son fils, Martian. Mais des substitutions d’enfants ayant eu lieu, Martian
est en fait Héraclius, le frere de Pulchérie qui, elle, aime, sous le hom de Léonce, celui qui est en fait
le vrai fils de Phocas. Léonce proclame sa véritable identité, ce qui déclenche des affrontements, la
situation se dénouant par 'assassinat de Phocas, des mariages et 'accord entre les deux héros,
Héraclius et Martian.

Pour un résumé plus précis et un commentaire,voir, dans le site, "CORNEILLE, ses autres tragédies”.

La piéce connut un succes durable.
“Héraclius” ouvrit dans I'ceuvre de Corneille un véritable cycle, avec “Don Sanche d'Aragon”,
“Pertharite” et “CEdipe”, piéces qui posent aussi, sous d'autres formes, la question des rapports entre
I'identité du héros, I'héroisme et la Iégitimité royale.
Le 22 janvier 1647, Corneille fut finalement admis a I’Académie frangaise, au fauteuil 14.
Le 31 janvier, il fit éditer le texte de “Rodogune”.
Le 28 juin, il fit éditer le texte d’’Héraclius” avec une dédicace au chancelier Séguier.
Dans la querelle littéraire qui, dans les salons, opposait les partisans du ‘’sonnet d’Uranie” (1620) de
Voiture et ceux du ‘sonnet de Job” (1647) de Bensérade, il donna lui-méme un sonnet odu,
habilement, il refusait de prendre parti :

Deux sonnets partagent la ville,

Deux sonnets partagent la cour,

Et semblent vouloir a leur tour

Rallumer la guerre civile.

Le plus sot et le plus habile
En mettant leur avis au jour,
Et ce gu'on a pour eux d'amour
A plus d'un échauffe la bile.

Chacun en parle hautement
Suivant son petit jugement,
Et, s'il y faut méler le nbtre,

L'un est sans doute mieux réve,
Mieux conduit et mieux achevé ;
Mais je voudrais avoir fait l'autre.

Son interpréte favori, Floridor, ayant, cette année-la, quitté la troupe du “Théatre du Marais” pour
celle de I'"Hétel de Bourgogne”, Corneille allait désormais confier son répertoire a la troupe des
“Comeédiens du roi”.

En 1648, il fit paraitre la deuxiéme partie de I'édition de ses “"CEuvres complétes” dans laquelle la
«tragi-comeédie» du “Cid” fut rebaptisée «tragédie».

En aolt 1648 éclata la Fronde, mouvement de révolte qui commenca dans les parlements. En
conséquence, la saison théatrale de 1648-1649 fut donc ruinée. Ensuite, derniére résurgence du
vieux monde féodal, les «grands» se soulevérent ; ce fut la Fronde des princes (Condé, Conti,
Longueville) qui obligea Mazarin a s’enfuir. Cependant, comme, en octobre, les traités de Westphalie
libérérent une partie des forces francaises, Condé et ses troupes furent appelés au secours du
gouvernement. Il reste que, le 5 janvier 1649, la reine dut fuir a Saint-Germain avec Mazarin et le

13



jeune roi. Au cours de I'été, la situation politique se détendit, et le roi revint a Paris le 18 ao(t. Les
théatres, fermés depuis le début des troubles, rouvrirent, et on trouva de nombreuses allusions
politiques dans les tragédies présentées au cours de 'automne et de I'hiver.

Le 22 mai 1649, furent édités ‘’Les triomphes de Louis le Juste”, ouvrage a la gloire de Louis Xl
ou un texte de Corneille accompagnait des gravures de Jean Valdor.

Le 22 aodt parut un sonnet de Corneille en faveur de la paix civile.

La mode des pieces a grand spectacle se développant, Mazarin, qui avait introduit en France I'opéra
italien et qui voulait lui donner une répliqgue francaise, lui commanda une tragédie a machines en
spécifiant qu’il fallait réutiliser les colteux décors et machineries congus par l'ingénieur italien Torelli
en 1647 pour “Orfeo” de Luigi Rossi. Ce fut :

1649
“Andromede”

Tragédie en cing actes et en vers

Le demi-dieu Persée délivre Andromede du monstre marin qui devait la dévorer, puis punit la révolte
du jaloux Phinée, auparavant fiancé a Andromede.

Pour un résumé plus précis et un commentaire,voir, dans le site, "CORNEILLE, ses autres tragédies”.

Du fait d’'une maladie du jeune roi et des premiers troubles de la Fronde, "Androméde” ne put étre
jouée gu’en janvier 1650, dans le “Thééatre royal du Petit-Bourbon”, en présence de Louis XIV, avec
un succes qui eut pour conséquence que cette premiere réplique frangaise a I'opéra italien et la mode
gue la piece langa empéchérent durant vingt ans la création d’'un opéra frangais.

En février, Mazarin destitua le procureur général des “Etats de Normandie” [assemblée provinciale],
un frondeur qui avait tenté de soulever la Normandie, et nomma a sa place Corneille «dont la fidélité
et l'affection nous sont connues». En conséquence, pour assumer ses nouvelles fonctions de
commissaire, il dut, le 18 mars, vendre ses deux charges d'avocat.

Il fit jouer :

1650
“Don Sanche d'Aragon®’

““Comédie héroique”

La reine de Castille admire le valeureux soldat Carlos qui se dit le fils d’'un pécheur et fait face au
mépris des «grands», avant que soit révélé qu’il est en réalité don Sanche d’Aragon et qu'il puisse
épouser la reine.

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, "CORNEILLE, ses comédies”

La piéce recut un accueil enthousiaste, qui fut cependant bientét arrété net, a la quatrieme
représentation, par «le refus d’un illustre suffrage», trés probablement celui de Condé qui avait cru
gue Corneille, favorable a Mazarin, avait voulu représenter le destin de celui-ci, Italien d'extraction
obscure devenu le premier personnage du royaume par la faveur de la reine, Anne d'Autriche.
Cependant, la piece eut du succes en province, et fut donc reprise quelques années apres.

Le 14 mai 1650 fut édité “Don Sanche d’Aragon”.

14



Le 5 juillet, Thomas Corneille épousa Marguerite de Lampériere, belle-sceur de Pierre, et les deux
ménages allaient vivre ensemble.

Naquit Marguerite, quatrieme enfant de Corneille.

En 1651, a la faveur de la rentrée en grace des princes et de l'exil en Allemagne de Mazarin, I'ancien
titulaire de la charge de procureur général des “Etats de Normandie” y fut rétabli, et Corneille fut
remercié. |l se retrouva sans fonctions officielles. En somme, il fut 'une des nombreuses victimes de
cette immense partie de dupes en quoi résulta la Fronde.

Le dramaturge revint a un type de tragédie fondée sur l'affrontement & visage découvert des
caracteres et des passions, avec :

1651
“Nicomede”

Tragédie en cing actes et en vers

Dans la Bithynie ancienne, Nicoméde est le soutien du tréne de Prusias, son pére. Mais la seconde
épouse de celui-ci, Arsinoé, veut I'éliminer pour donner le tréne a son fils, Attale. Elle a I'appui de
Rome ou Attale a été élevé, et dont Nicoméde est I'adversaire. Il est emprisonné, mais le peuple se
souléve. Il triomphe, mais rend le trdne a son roi.

Pour un résumé plus précis et un commentaire,voir, dans le site, "CORNEILLE, ses autres tragédies”.

“Nicomede” remporta un éclatant succes, le public applaudissant aux allusions politiques, y voyant
un éloge a peine voilé du Grand Condé, meneur de la Fronde alors en prison, et qui n’en sortit qu'au
moment méme ou la piece triomphait et que Mazarin s'était exilé.

La piece fut publiée avec une préface qui sonne comme un bulletin de victoire, mais s’efforce aussi
de détourner le lecteur des interprétations politiques qu’on avait pu en donner, Corneille affirmant :
«Mon principal but a été de peindre la politique des Romains au dehors». Mais on peut penser que,
au moment méme ou il semblait ainsi répudier toute allusion a l'actualité, sa phrase était a double
sens car Mazarin n’était-il pas un «Romain» qui avait agi en maitre dans un pays étranger? Ce fut la
seule imprudence que Corneille commit dans toute sa carriére ; mais il la paya cher : il s'était pour
toujours aliéné Mazarin qui, jusqu’a sa mort (1661), ne lui donna plus un sou, le priva de sa pension.

S’étant engagé dans ce travail difficile et de longue haleine en y étant poussé a la fois par sa grande
dévotion et par ses amis, les jésuites, il publia, le 15 novembre 1651, un volume regroupant les vingt
premiers chapitres de sa traduction d’un texte religieux anonyme du XVe siécle, intitulé “’L’imitation de
Jésus Christ”, en vers auxquels on allait pouvoir reprocher «la pompe» qui lui était «naturelle» et un
sentiment d’ennui ; il y joignait des paraphrases ou il mit toute sa sincérité et toute sa noblesse, ou on
put retrouver son talent.

Un cinquiéme enfant lui naquit : Charles.

Il fit jouer :

15



1652
“Pertharite, roi des Lombards”

Tragédie en cing actes et en vers

Dans la Lombardie du Moyen Age, Grimoald, qui a dépouillé de son trone le roi légitime, Pertharite, se
voit contraint de le lui rendre.

Pour un résumé plus précis et un commentaire,voir, dans le site, "CORNEILLE, ses autres tragédies”.

Sans que le talent créateur de Corneille soit en cause, les spectateurs se détournérent de la piéce qui
subit une chute brutale et retentissante, fut un échec total. Peut-étre cela fut-il en partie di a des
raisons d’actualité, au cadre historique et a la thématique politique de la piece ; les spectateurs
devaient étre lassés par les complexes enjeux politiques de la Fronde, car la réflexion politique,
centrée sur l'usurpation et le refus des maximes du machiavélisme, n’était pas sans évoquer la
situation de la France au moment ou Condé, rebelle a son roi, cherchait I'alliance de 'Espagne et de
I'Angleterre. Ce fut la premiére tragédie qui fit les frais de cette lassitude du public.

Les confréres de Corneille et les comédiens comprirent la legon, et, apres “Pertharite”, le genre
tragique connut une éclipse totale de quatre ans, les genres a la mode étant alors la comédie, la
pastorale (présentant des histoires de bergers et de bergéres amoureux), le théatre a machines.
Corneille annonca qu’il prenait a Rouen une retraite du théatre qu'il présenta comme définitive, et qui
aurait pu sonner le glas de la tragédie francaise. Il pouvait se le permettre puisqu'il était au comble
d'une gloire qui courait d'un bout a l'autre de I'Europe. Lui, qui se démit de ses charges et devint
minutieusement dévot, étant marguillier de sa paroisse, se consacra alors entiérement a la trés pieuse
et trés lucrative entreprise de traduction en vers de “L’imitation de Jésus-Christ” : la fin du livre | et le
début du livre Il parurent a la fin d'octobre 1652 ; en juin 1653, les deux premiers livres complets
parurent, illustrés de gravures figurant au début de chaque chapitre ; en 1654, suivit le livre 1ll et, en
1656, le livre IV (et dernier), ce qui permit une édition compléte, de l'ensemble, avec une épitre
dédicatoire au pape Alexandre VII. Ce livre remporta un extraordinaire succes de librairie avec 2 300
éditions et prés de 2,4 millions d'exemplaires en circulation a la fin du XVllle siécle, ce qui en fit a
cette époque le livre le plus souvent imprimé apreés la Bible.

En 1653 les troubles de la Fronde cessérent, et Mazarin rentra a Paris.

En mars de cette année, parurent, dans le “Recueil Sercy” (du nom de son éditeur, le titre réel étant :
“Poésies choisies de Messieurs Corneille, Bensérade, de Scudéry, etc.”), un poéme de
Corneille intitulé “’De la poésie a la peinture” (ou il déplorait 'absence de mécénat littéraire) et
d'autres poémes galants de son frére et lui adressés a des femmes, ce qui montre qu’ils s’étaient
alors laissé griser par une vie mondaine et littéraire rouennaise plus intense que par le passé et
calquée sur celle que connaissait Paris.

Le 30 avril fut édité “Pertharite”, ce retard s’expliquant peut-étre par la fidélité de Corneille a la
couronne : il ne voulait pas ramener l'attention sur cette mésaventure d’'un roi dépossédé, aussi
longtemps que la position du jeune Louis XIV demeurait menacée. A cette occasion, il tira les legons
littéraires de son échec, et dit adieu au théatre.

En 1654, il publia une édition in-12° de ses “CEuvres”.

En 1655 naquit Madeleine, sixieme enfant de Corneille.

En 1656 naquit Thomas, dernier enfant de Corneille.

D’avril a octobre 1658, séjourna a Rouen la troupe de Jean-Baptiste Poquelin, I"’lllustre théatre”, qui
y joua plusieurs tragédies de Corneille, en particulier “Nicoméde”, profitant trés probablement des
indications de Corneille qui le recut. Or, selon une these, tres iconoclaste et trés controversée, le
rimailleur-farceur, auteur médiocre jusqu'a I'dge de quarante ans, se serait soudainement, a son
départ, révélé un écrivain au génie profond et a l'écriture brillante, ses plus beaux vers allant
désormais ressembler aux plus beaux vers de Corneille. D’ou la question : Corneille a-t-il été le préte-
plume de Moliére? lls se seraient livrés a la plus grande mystification littéraire de tous les temps.

16



Moliére n'aurait jamais existé comme écrivain, serait «un chef-d'ceuvre de Corneille», comme [I'écrivit le facétieux
Pierre Louys, poete parnassien, qui, en 1919, dans un article publié dans la revue “ Comedia”, indiqua avoir remarqué
une grande ressemblance stylistique entre "Amphitryon”, piece de Moliére, et les piéces de Corneille. Cela fit naitre
chez lui un soupcgon qui, toutefois, ne lui valut que ricanements, quolibets et méme insultes, car il était un habitué des
canulars.

Cependant, en 1957, le romancier Henry Poulaille publia “Corneille sous le masque de Moliere” ou il indiqua avoir
relevé de tres nombreuses similitudes littéraires entre les deux oceuvres, avoir méme retrouvé plusieurs vers
identiques. Il se demanda comment un comédien, présumé sans grande éducation littéraire, a la fois valet de
chambre du roi et directeur de troupe de théatre, aurait pu écrire tant de chefs-d’ceuvre.

En 1990, 'avocat belge Hippolyte Wouters publia “Moliére ou l'auteur imaginaire”, ouvrage ou il mit en doute sa
paternité des pieces qu’on lui attribue en s'appuyant sur le fait qu'aucun manuscrit de lui n'est parvenu jusqu'a nous :
pas le moindre brouillon de piéce, pas méme une seule lettre ; on ne retrouva de sa main que quelques recus ou
quittances et, en une dizaine de lignes sur I'une d'entre elles, cing fautes de participes passés ! Wouters accumula
nombre de «coincidences troublantes». Il s’étonna de la métamorphose soudaine d'un comédien en un auteur de
génie, commentant : «Ce serait, dans toute la littérature connue, le seul cas ou un auteur médiocre jusqu'a quarante
ans devient non seulement profond, mais surtout une des plus belles plumes de son temps.»

Un autre chercheur, Frangois Vergnaud, découvrit dans I'ceuvre de Moliere une dizaine de termes normands que seul
le Rouennais Corneille aurait pu employer. De plus, il avanga qu’il aurait donné a sa «marionnette» son pseudonyme
de Moliere qui serait le nom de jeune fille de son arriere-arriére-grand-meére, un nom suffisamment éloigné dans le
temps pour que personne ne puisse le découvrir. Il ajouta que leur intérét était mutuel : s'il était hors de question pour
Corneille de faire jouer sous son nom “Tartuffe”, “Dom Juan” ou méme “Le misanthrope”, Moliére était le seul a
pouvoir faire passer certaines audaces parce qu'il avait la protection du roi, dont il était devenu le comédien attitré ; il
faudrait tenir compte aussi des considérations financiéres : Corneille, qui n‘avait rien écrit depuis six ans, qui avait
sept enfants dont deux dans les ordres et deux autres aux armées, ne roulait pas sur l'or, tandis que Moliére
connaissait alors un grand succeés a la Cour comme a la ville (évalués par ses biographes, ses revenus mensuels
équivalaient a plus de douze mille euros) ; de plus, brusquement, en 1662, Corneille, renongant a sa charge d'avocat
a Rouen et ne disposant donc plus que des simples jetons de présence a I'Académie frangaise et d’'une pension du
roi, vint s'installer & Paris, avec sa femme, ses enfants, son frére, Thomas, et la femme de celui-ci, chez le duc de
Guise qui les protégeait, et on peut penser que cet homme plutdt misanthrope, casanier et dans la géne, ne serait
pas venu vivre dans une ville bien plus chére que Rouen sauf si la volonté de se rapprocher de Moliére ne I'y appelait
(désormais, il habitait le Marais, et Moliére rue Saint-Thomas-du-Louvre ; c’était une proximité idéale pour satisfaire
sans délais les commandes du roi). Enfin, dernier élément : comment le responsable de la troupe du roi, directeur
d'un théatre (I'équivalent d'une P.M.E. de soixante personnes), ayant I'ceil sur tout (décors, costumes, musique,
affichage, etc.), metteur en scéne et acteur, astreint aux répétitions et aux voyages en province, aurait-il pu trouver le
temps, de 1660 a sa mort, en 1673, de composer une trentaine de pieces, et plus spécialement, entre 1664 et 1669,
douze pieces dont quatre chefs-d'ceuvre? Enfin, alors que les graphologues s'accordent a déceler dans I'écriture de
Corneille les traces d'un grand travailleur et d'une intelligence exceptionnelle, ils s'étonnent devant celle de Moliére,
de la trouver peu compatible avec le talent qu'on lui attribue. Passant au crible la vie des deux hommes et les
ressemblances plus que troublantes entre leurs deux oeuvres (coincidences spécifiques, auto-références,
normandismes, tics), Vergnaud conclut & la dualité de Corneille : il aurait été a la fois un puritain et un esprit trés
gaillard, un amoureux de la grandeur mais aussi un railleur et un frondeur, un noble et un petit-bourgeois, un
Espagnol et un Rouennais. Aussi, rien ne serait inconcevable venant de lui. On pourrait ainsi admettre que le méme
homme ait pu, d'une part, écrire “Polyeucte” et traduire “L’imitation de Jésus-Christ”, et, d’autre part, oser “Dom
Juan’.

Enfin, en 2003, le linguiste Dominique Labbé publia les résultats de ses travaux de lexicométrie, ou il avait comparé
scientifiquement les textes des deux auteurs, et trouvé des indices convaincants. Sa méthode consiste a mesurer «la
distance intertextuelle» entre deux textes en comptabilisant le vocabulaire et les expressions employés dans l'un et
dans lautre ; lorsque la distance est nulle, on attribue les textes au méme auteur. Labbé crut pouvoir apporter, par
ses calculs mathématiques, la preuve scientifique et quasiment incontestable que Corneille est le véritable auteur de
la plupart des grandes pieces de Moliére, seize exactement avec certitude (“L'étourdi” - “Le dépit amoureux” -
“’Sganarelle ou Le cocu imaginaire” - “Dom Garcie de Navarre” - “L'école des maris” - “Les facheux” - “’La princesse
d'Elide” - “L’école des femmes” - “Tartuffe” - “Dom Juan” - “Le misanthrope” - “Mélicerte” - “Amphitryon” - “L’avare” -
“Psyché” - “Les femmes savantes”) et sept autres trés probablement (dont “Le bourgeois gentilhomme” et “Le malade
imaginaire”) sur les trente-deux signées par Moliére. Il détecta, au milieu de ses piéces, a partir de 1658, une méme
veine : la satire des mceurs du temps, exploitée puis abandonnée quinze ans plus t6t par Corneille, avec “Le
menteur” et “La suite du Menteur”. “Dom Juan”, la piéce de Moliere la plus attribuable a Corneille et, en méme temps,
celle que I'on penserait, par son fond antireligieux, la moins susceptible d'étre de lui, serait la sceur jumelle du
“Menteur” et de “La suite du Menteur”. “Le bourgeois gentilhomme” et “Le malade imaginaire” sont en apparence plus
éloignés de ces deux pieces ; mais le faux Turc du “Bourgeois” et le latin de cuisine du “Malade” élévent notablement
la distance intertextuelle et faussent le calcul sans effacer la paternité unique pour ces deux ceuvres.

Selon Louys, Poulaille, Wouters, Vergnaud et Labbé, Corneille et Moliére auraient, en 1658, conclu un accord secret
par lequel le premier était animé du désir de, caché derriere le saltimbanque, régler ses comptes, sans se dévoiler,
avec les précieuses des salons parisiens, avec les faux dévots et avec les médecins médiocres.

17



A la thése selon laquelle Moliére serait le préte-nom de Corneille, dans laquelle ils ne voient qu’un tissu d’inventions,
d’approximations et d’erreurs, les moliéristes réagirent.
En particulier, Georges Forestier, titulaire de la chaire des études théatrales du XVlle siécle a la Sorbonne, auteur
d’une tres savante biographie de Moliére. Il fit remarquer : «Du vivant de Moliere, ses ennemis, trés nombreux, qui
connaissaient tout de sa vie, lui ont tout reproché : de plagier les auteurs italiens et espagnols, de puiser dans des
Mémoires fournis par les contemporains, d'étre un dangereux libertin, d'étre cocu, sans oublier d'avoir épousé sa
propre fille ! Pourtant, I'idée méme d'une supercherie littéraire n'a effleuré la pensée d'aucun de ses ennemis, méme
ceux qui voulaient I'envoyer au blcher avec ses livres. Si un homme aussi scruté dans Paris que I'était Moliere avait
été soupgonné d’avoir hérité ne flt-ce que deux vers d’'un autre que lui-méme, et du grand Corneille en particulier,
aurait-on attendu le XXle siécle pour s’aviser qu'il était un imposteur?» Pour Georges Forestier, un examen attentif
des deux ceuvres montre I'existence de différences fondamentales : «Les comédies de Corneille reposent sur une
esthétique totalement étrangere a celle de Moliére. Types de personnages, formes de dialogue, construction des
pieces, themes, rapport au monde, conception du comique, tout est différent. Des dizaines d'autres pieces de
I'époque ressemblent a celles des deux auteurs.» Il ajouta : «Aprés avoir triomphé dans la comédie, puis la tragi-
comédie avec "Le Cid”, Pierre Corneille s'est tourné vers le genre le plus haut placé, qui est celui de la tragédie. "Le
menteur" n'est qu'une rechute due a I'envie de profiter de l'extraordinaire vogue de la comédie a l'espagnole et de
montrer qu'il pouvait aussi y réussir. Puis il est revenu pour toujours aux genres sérieux et "hauts" comme la tragédie
et la comédie héroique, au-dessus de la simple comédie.» Il demanda comment le dévot Corneille aurait pu écrire
“Tartuffe” et “Dom Juan” ; comment il se faisait que, en 1677, Armande, la veuve de Moliére, ait confié la versification
de “Dom Juan” & Thomas Corneille alors que Pierre était encore vivant ; comment Corneille aurait pu écrire de tels
chefs-d’ceuvre et accepter de les voir attribués a un autre, sinon a titre transitoire ; comment imaginer que
I'orgueilleux auteur du “Cid”, sacré le plus grand dramaturge de son temps, ait pu abandonner la paternité de ses
pieces a ce comédien inconnu, venu de province. Le spécialiste rappela que, au XVlle siécle, 'usage n'était pas de
conserver les brouillons de ses ceuvres aprés publication. Il signala que, si Corneille et Moliére s’étaient effectivement
rencontrés, ils s’étaient quittés en mauvais termes ; en effet, dans une lettre, Thomas Corneille mentionna que la
troupe de I"’lllustre Théatre” était venue a Rouen pour demander aux deux fréres de les appuyer pour s'allier avec la
compagnie du “"Théatre du Marais”, amoindrie par le récent départ de quelques membres ; que lui et son frére
s'étaient empressés de donner leur bénédiction a cette union qui leur aurait permis de disposer a nouveau d'une
troupe a Paris pour jouer leurs tragédies (on a méme retrouvé le bail de location de la salle du Marais signé par
Madeleine Béjart) ; que, au dernier moment, Moliére préféra se mettre sous la protection de Monsieur, le frére de
Louis XIV ; que ce revirement fut ressenti comme une traitrise par les deux Rouennais qui, vexés, entamerent alors
une longue cabale contre le félon Moliére ; que, dans une deuxiéme lettre, Thomas traita de farce ‘’Les précieuses
ridicules”, créée en novembre 1659, tout en jugeant la troupe de Moliére propre seulement «a soutenir de semblables
bagatelles, et que la plus forte piece tomberait entre leurs mains». Il fit savoir que, en dehors de ces lettres de
Thomas Corneille, les seules relations avérées entre les freres Corneille et la troupe de Moliére tiennent a quelques
poésies galantes qu’ils adressérent a Marie-Thérése de Gorla, dite Marquise, qui, célébrée pour sa beauté
rayonnante, ses magnifiques yeux noirs, son timbre de voix admirable, son corps de danseuse et son tempérament
volcanique (plus que pour ses qualités de comédienne d’ailleurs !), était entrée dans la troupe de Moliére (qui aurait
eu un penchant pour elle, et lui aurait donné un fils), s’était mariée avec un de ses comédiens, René Berthelot dit Du
Parc (dit aussi Gros-René), prenant alors comme nom de théatre Mlle Du Parc ; tombés amoureux d’elle qui était
alors agée de vingt-trois ans, ils se livrerent a une aimable joute poétique autour de sa beauté : Pierre écrivit les
célébres “stances” /A Marquise” et le trés beau “’Sur le départ de la marquise de B.A.T.”. Georges Forestier conclut
que, dans ces conditions, on voit mal Corneille passer un accord secret avec Moliére. Il créa un site : "Moliére auteur
des ceuvres de Moliére” pour réfuter les théses de ses adversaires.
D’autre part, fort de sa longue carriere de comédien, Philippe Brigaud rappela que Moliére était aussi un comédien ;
que, en conséquence, il apprenait le texte de ses piéces par cceur ; que, comme, pendant toute sa jeunesse, il avait
beaucoup joué les piéces de Corneille, il avait donc retenu le vocabulaire, les tournures de phrases, les rimes aussi
de Corneille ; que, quand il a lui-méme commencé a écrire, il aurait tout naturellement emprunté ce style. D’autre
part, Philippe Brigaud affirma l'absolue opposition entre les deux théatres : «La mobilité du dialogue de Moliére
dénote un comédien habitué a arpenter les planches. Les répliqgues sont envoyées dans le mouvement de l'acteur.
Ce qu'on ne retrouve pas dans Corneille». Il se demanda comment Corneille aurait pu écrire “’L’école des femmes”
gue Moliére créa en décembre 1662, et ou Chrysalde lance :

«Je sais un paysan qu'on appelait Gros-Pierre

Qui n‘ayant pour tout bien qu'un seul quartier de terre,

Y fit tout & I'entour faire un fossé bourbeux,

Et de Monsieur de I'lsle en prit le nom pompeux»?
car, indiqua-t-il, la salle reconnut, dans un éclat de rire, Pierre Corneille («Gros-Pierre») récemment anobli, et son
frere, Thomas, qui se faisait appeler le sieur de I'lsle ; pour lui, il serait donc étonnant que Corneille ait écrit une piece
dans laquelle il se serait moqué de son frére et de lui-méme, et cela aprés avoir écrit certaines des précédentes
pieces de Moliere. Il rappela que les deux freres Corneille prirent parti contre Moliere dans la querelle au sujet de
“L’école des femmes”. Il mit en doute la possibilité d’'un accord secret, Corneille ayant, selon lui, semblé avoir été peu
sensible a la présence de la troupe de Moliére dans sa ville : ce n'était qu'une troupe de campagne de plus, parmi
toutes celles qui occupaient régulierement I'un des deux jeux de paume dans lesquels la municipalité autorisait les
représentations théatrales.

18



Enfin, les moliéristes aussi bénéficierent des travaux d’un scientifique, un ingénieur de recherche au C.N.R.S., Florian
Cafiero, qui se servit de la méthode de «linguistique computative» développée depuis les années 2000 et qui consiste
a analyser statistiquement des habitudes d’écriture, des caractéristiques comme les préfixes, les suffixes, les mots-
outils («et», «de», «si»), des «tics de langage» ; il se concentra sur un corpus de 70 piéces, et prouva que Moliere en
est bien l'auteur, indiquant : «Chaque auteur écrit avec une fréquence particuliere des mots, des expressions, ou de
structures grammaticales» - «Le théatre du XVlle siécle est trés codifié, et il y a des sources d’inspiration qui sont les
mémes. Tout put vite se ressembler. Mais Moliere fait partie de ceux qui s’isolent le mieux. |l s’identifie extrémement
bien. Il n’y a vraiment pas de doute : Corneille n'a pas écrit les pieces de Moliere !»

Quoi gqu’il en soit de sa possible collaboration avec Moliére, il reste que I'auteur de tragédies qu’était
Corneille fut tenté des 1656 de revenir au théatre, d'autant plus que son jeune frere, Thomas, aprés
avoir enchainé les succés avec une longue série de comédies, venait de se lancer dans I'écriture
d'une tragédie romanesque ("Timocrate”) qui, créée au “Théatre du Marais” en décembre 1656, allait
étre I'un des plus grands succés du siécle. Une de ses connaissances rouennaises indiqua que, en
juillet 1656, Pierre était déja occupé a écrire une piéce a grand spectacle commandée par le marquis
de Sourdéac, un original passionné de machineries théatrales qu’il déployait dans son chateau de
Neufbourg en Normandie (et qui allait faire construire treize ans plus tard la premiére salle d'opéra de
Paris, rue Guénégaud) :

1656
“La conquéte de la Toison d’or”

Tragédie en cing actes et en vers

On assiste a I'expédition de Jason et des Argonautes en Colchide pour la conquéte de la Toison d'or,
et & la séduction de Médée.

Pour un résumé plus précis et un commentaire,voir, dans le site, "CORNEILLE, ses autres tragédies”

Aprés avoir achevé cette piece et en attendant sa création (il fallut plus de deux ans au marquis de
Sourdéac pour achever en son chateau les préparatifs d’'un spectacle qu’il voulait magnifique),
Corneille éprouva le besoin de faire une pause. Le 9 juillet 1658, il écrivit a 'abbé de Pure : «La
paresse me semble un métier bien doux, et les petits efforts que je fais pour m’en réveiller s’arrétent a
la correction de mes ouvrages. C’en sera fait dans deux mois, si quelque nouveau dessein ne
l'interrompt. J’en voudrais avoir un.» En fait, il se lanca dans une grande entreprise de révision et de
correction de I'ensemble de son ceuvre, tout en fréquentant les salons des précieuses de Rouen et
correspondre avec celles de Paris, car ce fut la période mondaine de sa vie, celle ou se fit deviner le
plus I'influence de son frére, Thomas.

Mais, a l'automne de 1658, il fit un voyage a Paris au cours duquel il fut présenté au surintendant des
finances, Nicolas Fouquet, grand méceéne et protecteur des lettres de cette période, qui le pourvut
d’'une importante gratification et lui proposa de faire sa grande rentrée au théatre sans toutefois lui
imposer un sujet. Corneille, qui était alors pauvre et pére de six enfants, accepta avec enthousiasme,
et choisit le sujet «le plus tragique de I'’Antiquité», y consacrant deux mois de travail. Ce fut :

19



1659
t‘Gdipe t

Tragédie en cing actes et en vers

Roi de Thébes, CEdipe, époux de Jocaste, a une sceur, Dircé, qui revendique le trdne. Comme la
peste qui ravage la ville est attribuée a un crime qui a été commis, elle est préte a se sacrifier. Mais |l
s’avere que le coupable est CEdipe qui se dénonce et se retire.

Pour un résumé plus précis et un commentaire,voir, dans le site, "CORNEILLE, ses autres tragédies”

Le succés d’*(Edipe” fut tel que Corneille se trouva relancé pour quinze ans.

Il fit éditer le texte avec une dédicace a Fouquet qui lui accorda une pension de 2 000 livres affectée
au budget des «entréesy», procédé irrégulier qu’allait révéler le procés de Fouquet.

Cette année-la, devant la faveur grandissante des tragédies ou dominait I'expression du sentiment
amoureux (celles de Quinault, de son propre frere, Thomas, et enfin de Racine), il reconnut que les
diverses formes de l'amour sont les «principaux ornements qui nous gagnent d'ordinaire la voix
publique», et que cela reléguait ses créations au second plan.

En 1660, dans la cinquieme partie des “Poésies choisies” de Sercy, il placa les ““Stances a
Marguise” qui serait Mlle du Parc, comédienne de la troupe de Moliére. Reprenant le théme de la
jeune femme indifférente au talent du vieux poéte dont les vers assureront pourtant I'immortalité a sa
beauté passagere, qu’avait déja traité Ronsard, un siécle plus tét, dans son célébre sonnet “Quand
vous serez hien vieille...”, ces vers offrent un bel exemple littéraire de dépit amoureux, d’orgueil
frustré et de franche goujaterie :

Marquise, si mon visage

A quelques traits un peu vieux,
Souvenez-vous qu’a mon age
Vous ne vaudrez guere mieux.

Le temps aux plus belles choses
Se plait a faire un affront,

Et saura faner vos roses
Comme il a ridé mon front.

Le méme cours des planétes
Reégle nos jours et nos nuits :
On m’a vu ce que vous étes ;
Vous serez ce que je suis.

Cependant j’ai quelques charmes
Qui sont assez éclatants

Pour n’avoir pas trop d’alarmes
De ces ravages du temps.

Vous en avez qu’on adore ;
Mais ceux que vous méprisez
Pourraient bien durer encore
Quand ceux-la seront usés.

lls pourraient sauver la gloire
Des yeux qui me semblent doux,
Et dans mille ans faire croire

Ce qu’il me plaira de vous.

Chez cette race nouvelle,
Ou j’aurai quelque crédit,
Vous ne passerez pour belle

20



Qu’autant que je 'aurai dlit.

Pensez-y, belle Marquise,
Quoiqu’un grison fasse effroi,
Il vaut bien qu’on le courtise
Quand il est fait comme moi.

En 1660 encore, Corneille fit paraitre I'édition de ses “CEuvres complétes” en trois volumes in-8°,
témoignage d’une gloire a laquelle nul autre écrivain auparavant n’avait eu droit de son vivant. Il
'accompagna d“Examens” de chacune de ses pieces et de trois “Discours” critiques et théoriques
sur son art, ou, en partie pour réfuter des critiques d’'un «docte», I'abbé d'Aubignac, il donna, avec
une «simplicité volontaire», sur les grands problémes de l'art dramatique au XVlle siécle,
«l'expression nue de [ses] sentiments», ou si I'on préfére, dit-il, «de [ses] hérésies». Beaucoup plus
que sur les préceptes que le philosophe grec Aristote édicta dans sa “Poétique”, il se fonda «sur
[son] expérience du théatre et sur ce qu’ [il a] vu y plaire ou y déplaire» car «nous ne devons pas
nous attacher si servilement a l'imitation des Anciens que nous n'osions essayer quelque chose de
nous-méme quand cela ne viole pas les régles de l'art.» :

-“Discours de lutilité et des parties du poéme dramatique”: S’opposant a I'opinion d’Aristote qui
voulait que le personnage tragique ne soit ni tout a fait bon ni tout a fait méchant, et qu’il tombe par
guelque faiblesse dans un malheur digne de commisération, il préférait peindre de grandes vertus et
de grands crimes, et ajoutait a la catharsis par la terreur et la pitié, un autre ressort tragique qui lui est
propre : l'admiration. Il estimait qu’une piéce ou il n’y a pas «de péril de vie, de perte d’Etats ou de
bannissement» ne mérite pas «un nom plus relevé que celui de comédie», qu’il qualifiait toutefois
d'«héroigue» en considération de «la dignité des personnes» mises en scene. Il affirmait : «La poésie
dramatique a pour but le seul plaisir des spectateurs».

-“‘Discours de la tragédie et des moyens de la traiter selon le vraisemblable et le nécessaire”:
Alors qu’Aristote avait établi que les deux ressorts tragiques sont la crainte et la pitié (pitié pour un
personnage sympathique en proie au malheur, crainte que nos passions ne nous entrainent dans des
malheurs semblables), et que le but de la tragédie est «la purgation des passions», Corneille
manifesta son désaccord, alla jusqu’a affirmer que «le godt de notre siécle n'est point celui du sien»,
gue «ce qui plaisait au dernier point & ses Athéniens ne plait pas également a nos Frangais» et que la
tragédie est faite pour exalter, non pour apitoyer ou terrifier. || montra que «la fable [c'est-a-dire la
mythologie] et I'histoire de I'Antiquité sont si mélées ensemble que [...] nous leur donnons une égale
autorité sur nos théatres». S’opposant a un autre précepte d’Aristote imposant qu'il fallait représenter
le possible, ce qui est conforme au train ordinaire des choses, il déclarait que c'était pour lui «une
maxime tres fausse qu'il faut que le sujet d'une tragédie soit vraisemblable» car, s’il peut I'étre, «les
grands sujets qui remuent fortement les passions [...] doivent toujours aller au-dela du vraisemblable»
; que c’est grace a eux que se déploient les plus beaux conflits passionnels, les victoires les plus
surhumaines, les malheurs les plus exemplaires ; cependant, il concédait qu'il faut parvenir a cette
réalité tragique et sublime par des «acheminements vraisemblables».

-“Discours des trois unités d’action, de jour et de lieu”: Commentant Aristote, il se montrait
expérimentateur de formes dramatiques souvent éloignées des principes édictés par le philosophe.
En ce qui concernait l'unité de temps, il voulait qu'on accepte trente heures (un jour et une nuit),
conseillant sagement le vague dans les indications textuelles ; il demandait qu'on accepte que le
temps du cinquiéme acte soit condensé : entre la sortie d’'un personnage et le récit du dénouement
les conversations devraient pouvoir étre plus courtes que ne le suppose le déroulement des
événements, l'intérét 'emportant sur le trompe-I'ceil ; il recommandait ce compromis de raccourci.

Enfin, en 1660, aprés que des difficultés aient surgi entre lui et le marquis de Sourdéac, car cette
piece a machines qu’était “’La conquéte de la Toison d’or” devait étre une production somptueuse,
avec de magnifiques décors et de la musique, d’ou un codt élevé ; que les choses aient trainées en
longueur ; que les comédiens de la troupe du Marais aient annoncé le spectacle au début de I'année ;
qgu’ils aient d0 encore retarder les représentations ; ils n’en donnérent finalement, a Neufbourg, que
des «échantillons». Mais les machines leur furent données et, des le début du mois de décembre, ils

21



jouerent la piece dans leur théatre parisien, avec un succes certain. Cette création avait lieu lI'année
du mariage de Louis XIV avec l'infante d'Espagne, Marie-Thérése, ce mariage marquant “la paix des
Pyrénées” entre la France et I'Espagne aprés une guerre longue et épuisante ; d’ou, dans tout le
pays, une année entiére de festivités, parmi lesquelles se placa donc I'ceuvre de Corneille qui la fit
précéder in extremis d’'un “Prologue” de circonstance célébrant ce mariage. Le spectacle se maintint
plus d’un an : on n’avait jamais vu sur un théatre rien d’aussi magnifique.

En mars 1661, Mazarin mourut et Louis XIV déclara prendre personnellement le pouvoir.

En septembre, Fouquet fut arrété.

Corneille obtint une place de page pour son fils ainé, et maria sa fille ainée a un gentilhomme
normand.

Il se lanca alors dans des tragédies purement politiques, froides, compliquées, forcées et presque
forcenées.

Ce fut d’abord :

1662
“Sertorius”

Tragédie en cing actes et en vers

Le héros, dernier résistant contre Sylla, a reconstitué en Espagne une Rome républicaine. Le pouvoir
est a sa portée ; mais, partagé entre celui-ci et son amour pour la reine Viriate, sans illusions, trahi, il
meurt, et avec lui le vieux monde, tandis qu'un héros nouveau, Pompée, se léve dans l'autre camp.

Pour un résumé plus précis et un commentaire,voir, dans le site, "CORNEILLE, ses autres tragédies”

La piéce remporta un grand succes.

En octobre 1662, a l'invitation du duc Henri Il de Guise, protecteur du “Théatre du Marais”, et depuis
longtemps admirateur des freres Corneille, leurs deux familles quittérent la maison natale de la rue de
la Pie a Rouen pour s'installer a Paris, étant logées gracieusement dans I'h6tel du duc au coeur du
Marais. Corneille pouvait désormais accepter ce déménagement parce qu’il n'y avait plus que trois
jeunes enfants au foyer. Les deux familles allaient rester en ce lieu au moins deux ans, c'est-a-dire au
moins jusqu'a la mort du duc en juin 1664. Les deux fréres étaient entourés d’une coterie
d’admirateurs. lls tentérent alors d'exercer une sorte de magistére sur le théatre, fomentant une
cabale contre “L'école des femmes” de Moliére qui, cependant, jouissait d’'une faveur croissante,
triomphant aussi bien a la Ville (sur son théatre du Palais-Royal) qu'a la Cour.

Il fit jouer a I""Hotel de Bourgogne” :

1663
“Sophonisbe

Tragédie en cing actes et en vers

Sophonisbe privilégie sans hésitation son action politique de résistance aux Romains plutét que son
amour, et refuse de composer.

Pour un résumé plus précis et un commentaire,voir, dans le site, "CORNEILLE, ses autres tragédies”

La piéce suscita une querelle qui fut un premier signe montrant que, au théatre, la maniere de
Corneille commencgait a n’étre plus au goQt du jour.

22



En 1663 parut une luxueuse édition in-folio du “Theéatre” de Corneille, signe tangible d’'une
consécration depuis longtemps déja européenne.

En juin de cette année-la, s’'instaura le mécénat royal. Désormais, le roi pensionnerait lui-méme les
écrivains et les artistes, ceux du moins qu’on estimait pouvoir étre enrdlés efficacement au service de
la propagande officielle. Corneille fut alors un des plus richement traités : en sa dignité de «prodige et
ornement du théatre francgais», il fut inscrit sur la liste des gratifications royales aux gens de lettres
pour la somme de 2 000 livres (une somme trés importante que Racine, d'augmentation en
augmentation, mit quinze ans a atteindre). L’enthousiasme du vieux dramaturge pour le jeune roi se
manifesta dans son ‘’Remerciement présenté au roi en I'année 1663” . «Commande et
Jentreprends ; ordonne et j'exécute.» Il allait désormais écrire chaque année un poeme a la gloire du
roi, chanter en particulier (en des vers souvent admirables) ses campagnes victorieuses, ou servirent
bientot ses deux grands fils.

Il fit jouer :

1664
“Othon”

Tragédie en cing actes et en vers

Othon, un ancien compagnon de débauche de Néron, devenu vertueux au point d’étre prét a sacrifier
son ambition a 'amour, renonce aux complexes stratégies matrimoniales, mais est acculé au coup
d’Etat pour sauver sa vie menacée par les intrigants d’'une Cour corrompue.

Pour un résumé plus précis et un commentaire,voir, dans le site, "CORNEILLE, ses autres tragédies”.

La piece fut représentée le 3 aolt a Versailles ; puis, a partir du 5 novembre, a I’"Hbtel de
Bourgogne”.

Cette année-la, toutes les lettres de noblesse furent révoquées pour procéder a une vérification. Mais,
en 1665, celles de la famille Corneille furent confirmées. Il adressa au roi un poéme de louange.

En février 1665, il édita “Othon”.

En aodt, il publia sa traduction des ’Louanges de la Sainte-Vierge, composées en rimes latines
par S. Bonaventure, et mises en vers francais par P. Corneille”.

Cette année-la, 'abbé d’Aubignac, un «docte» qui avait édicté de fagcon dogmatique la regle des trois
unités pour le théatre classique ; qui avait donné quelques conseils a Corneille ; mais qui fut irrité de
voir que, dans l'examen de ses tragédies, il n’avait fait nulle mention de lui ; fit imprimer deux
“Dissertations concernant le poeéme dramatique, en forme de remarques sur les deux tragédies de M.
Corneille, intitulées Sophonisbe et Sertorius”. Corneille s'en plaignit hautement, et voulut faire arréter
l'impression de ces dissertations. N'ayant pu en venir a bout, il engagea un de ses amis a publier les
“Défenses de la Sophonisbe et du Sertorius”. L'abbé d'Aubignac y répliqua par ses “Troisieme et
quatrieme Dissertations concernant la tragédie de M. Corneille, intitulée (Edipe, et Réponse a ses
calomnies”.

En décembre 1665, Corneille vit monter I'étoile d’'un jeune rival, Racine, qui obtint un triomphe dés sa
deuxieme tragédie, “Alexandre le Grand”.

En 1666, le prince de Conti, membre influent de la trés pieuse “Compagnie du Saint-Sacrement”,
publia son “Traité de la comédie” ou il condamnait “Le Cid”, “Cinna”, “Pompée” et méme
“Polyeucte”.

Corneille, constatant le succés qu’avait Quinault avec des piéces tendres, en écrivit lui aussi, faisant
jouer :

23



1666
“Agésilas”

Tragédie en cing actes et en vers libres rimés

A Sparte, le roi Agésilas fait face au général ambitieux qu’est Lysandre, et se trouve impliqué dans un
ensemble de rivalités amoureuses qui se concluent par des mariages satisfaisants pour tous.

Pour un résumé plus précis et un commentaire,voir, dans le site, "CORNEILLE, ses autres tragédies”.

La piéce subit un échec.
Scarron porta alors ce jugement : «De Corneille les comédies

Si magnifiques, si hardies,

De jour en jour baissent de prix.»
Alors que Corneille avait été fidele a la troupe de I"’"Hétel de Bourgogne” depuis 1649, il se vit offrir
par Moliére, toujours en quéte de tragédies pour diversifier la programmation de la troupe du Palais-
Royal (dont les qualités étaient contestées dans le genre sérieux), la forte somme de 2 000 livres
payées d'avance pour une nouvelle tragédie qui fut :

1667
“Attila, roi des Huns”

Tragédie en cing actes et en vers

Attila, tenant prisonniers deux princesses et deux rois qui sont amoureux les uns des autres, décide
de faire se battre en duel ceux-ci pour choisir la princesse aimée par le survivant. Mais il meurt
soudain.

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, "CORNEILLE, ses autres tragédies”

La piéce connut un succes trés honorable.

Mais, le 17 novembre, le jeune Racine triompha avec “Andromaque” qui représentait I'esprit d'une
nouvelle génération et une autre conception de la tragédie. De ce fait, la postérité allait faire d”Attila”
une piece ratée, ceuvre d’'un génie déclinant. Ainsi, en 1701, dans son entreprise systématique de
valorisation de Racine au détriment de Corneille, Boileau allait lancer cette célébre épigramme :
«Apreés I'Agésilas / Hélas ! / Mais aprés I'Attila / Hola !'» pour porter le coup de grace a cette tragédie
que, a juste titre, le XXe siécle a redécouverte.

Corneille publia le texte avec un avis “Au lecteur” ou il défendit avec habileté des attaques que
venaient de lancer le janséniste Nicole qui, aprés avoir dénoncé «les faiseurs de romans» et «les
poetes de théatre» comme «des empoisonneurs publics, non des corps mais des ames des fideles»,
avait, dans son “Traité de la comédie”, assimilé la vertu cornélienne a «un furieux amour de soi-
méme» inconciliable avec les vertus chrétiennes d’humilité et de charité ; il écrivit : «L’'amour dans le
malheur n’excite que la pitié, et est plus capable de purger en nous cette passion que de nous en faire
envie. Il n’y a point d’homme, au sortir de la représentation du “Cid”, qui vouldt avoir tué comme lui le
pére de sa maitresse, pour en recevoir de pareilles douceurs, ni de fille qui souhaitat que son amant
elit tué son pere, pour avoir la joie de I'aimer en poursuivant sa mort.»

Il ajouta une épitre “’Au roi, sur son retour de Flandre” ou, s’il le félicitait pour sa brillante conduite
au feu, il parlait aussi de lui pour se plaindre car, se sentant passé de mode et étant irrité par le
succes que le jeune Racine venait de remporter, il eut ces vers désenchantés :

24



«Que ne peuvent, grand Roi, tes hautes destinées
Me rendre la vigueur de mes jeunes années !
Qu’ainsi qu’au temps du Cid je ferais de jaloux !
Mais j’ai beau rappeler un souvenir si doux,

Ma veine, qui charmait alors tant de balustres,

N’est plus qu’un vieux torrent qu’ont tari douze lustres ;
Et ce serait en vain qu’aux miracles du temps

Je voudrais opposer I'acquis de quarante ans.

Au bout d’une carriére et si longue et si rude,

On a trop peu d’haleine et trop de lassitude :

A force de vieillir un auteur perd son rang ;

On croit ses vers glacés par la froideur du sang ;

Leur dureté rebute et leur poids incommode,

Et la seule tendresse est toujours a la mode.»

Découragé, il s’engagea dans I'énorme travail d’une nouvelle traduction d'une ceuvre de
piété, I'’Office de la sainte Vierge”.
En 1668, I'écrivain Saint-Evremond lui indiqua : «Je vous puis répondre que jamais réputation n'a été
si bien établie que la votre en Angleterre et en Hollande. Les Anglais, assez disposés naturellement a
estimer ce qui leur appartient, renoncent a cette opinion, souvent bien fondée, et croient faire honneur
a leur Ben Jonson de le nommer “Le Corneille de 'Angleterre”». Corneille lui répondit qu’il fallait «que
les grandes ames ne la laissent agir qu'autant qu'elle est compatible avec de plus nobles
impressions.» Cela montre que, en dépit de la nouvelle tendance dominante, il continuait a croire que,
dans un monde machiavélique, l'effort humain pouvait encore s'élever jusqu'a la réalisation de la
valeur ; qu’il n"approuvait I'amour que dans la mesure ou il la soutenait, comme chez Rodrigue ; qu'il
prétendait maintenir cette subordination de la passion amoureuse a un héroisme devenu difficile.
Cette année-la, il adressa une ode a son vieux professeur, le pére Delidel, a propos de son traité “’De
la théologie des saints” : «Je fus ton disciple , et peut-étre

Que l'heureux éclat de mes vers,

Eblouit assez I'univers

Pour faire peu de honte au maitre.»
En décembre 1669, il assista, seul et taciturne dans une loge, a la représentation de “Britannicus”,
piéce avec laguelle la rivalité avec Racine devint polémique ouverte.
En 1670, il publia ’L’Office de la sainte Vierge traduit en francais, tant en vers qu'en prose, par
P. Corneille avec les sept psaumes pénitentiaux, les vépres et complies du dimanche et tous
les hymnes du Bréviaire romain”, ceuvre qui n'obtint que des ventes médiocres.
A cette époque, Henriette d'Angleterre, I'épouse de Philippe d’Orléans, frére de Louis XIV, frappée
des analogies qui existaient entre sa situation vis-a-vis de Louis XIV et celle de Bérénice vis-a-vis de
Titus, voulut voir traiter en tragédie les adieux de Titus et de Bérénice par Corneille et par Racine, a
l'insu I'un de l'autre. Mais elle n’allait pas pouvoir assister a la lutte qu'elle avait provoquée, car elle
mourut d'une fagon énigmatique le 30 juin 1670.
Corneille composa donc une piéce intitulée “Bérénice”, dont il fit une lecture le 16 septembre 1670,
avant de la vendre a la troupe de Moliere qui jouait au Palais Royal. Or Racine fit jouer, le 21
novembre a I'H6tel de Bourgogne, sa pieéce également intitulée “Bérénice”. Celle de Corneille ne le fut
gue le 28 novembre au Palais-Royal par la troupe de Moliére. Devant la similitude des titres, il choisit
de publier le texte sous le titre :

25



1670
“Tite et Bérénice*

Comédie héroique en cing actes et en vers

L'empereur romain Tite aime la reine de Judée, Bérénice, a laquelle s’oppose le peuple de Rome. Or
il a promis a son pére, Vespasien, d'épouser Domitie qui, trés ambitieuse, tout en aimant et étant
aimée de Domitian, frére de Tite, veut épouser ce dernier afin de parvenir a I'empire, et exige qu’il
choisisse entre elle et Bérénice dont, pour rendre Tite jaloux, Domitian demande la main. Mais elle le
repousse, de méme qu’elle dissuade Tite d’abdiquer. Et, méme si le sénat de Rome autorise le
mariage, elle y renonce, tandis que Tite n’épousera pas Domitie.

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, "CORNEILLE, ses comédies”.

La "Bérénice” de Racine, se caractérisant par son extréme simplicité, et, surtout, son ton élégiaque,
fut appréciée du public au long de trente représentations, tandis que la piéce de Corneille ne fut jouée
gue vingt et une fois. Dans cette rivalité malheureuse, Racine triompha donc ; mais une avance de
huit jours et de meilleurs acteurs ne furent pas sans contribuer a son succes, car la troupe de Moliére
était peu apte au registre sérieux, et dut étre assez embarrassée pour exprimer certains sentiments,
et méme pour comprendre quelques passages obscurs. Pour tacher d’attirer un peu plus de monde,
Moliére eut soin, a chacune des quatre derniéres représentations, de faire jouer aussi ‘’Le bourgeois
gentilhomme”.

Le 3 février 1671, Corneille publia le texte sans préface.

Se déroula alors une “querelle des Bérénices” ou le débat portait sur la fadeur et I'immoralité de ces
pieéces qui s’écartaient de la vérité historique et surtout étaient jugées par trop galantes :

-En janvier 1671, Villars publia ‘’La critique de Bérénice” (sur la piece de Racine), puis ‘“’La critique de
la Bérénice du Palais-Royal” (sur la piece de Corneille), y déclarant : «La Muse du Cothurne [la muse
du théatre tragique qui était symbolisé par cette chaussure montante a semelle trés épaisse, portée
par les comédiens de I'Antiquité] a refusé a l'auteur ses faveurs accoutumées..., elle 'a abandonné a
sa verve caduque, et s’est jetée du cbdté du plus jeune.» Racine répondit dans la préface de I'édition
de sa piece, qui parut le 24 janvier 1671. Corneille ne répondit pas.

-En mars, Saint-Ussans publia, en faveur de Racine, une “Réponse a la critique de Bérénice” ol il se
moqua de Villars.

-La querelle semblait devoir en rester la. Mais en 1673, un anonyme publia a Utrecht *’Tite et Titus ou
Les Bérénices”, comédie en trois actes qui est une critique des deux pieces : le Tite de Corneille et sa
Bérénice viennent implorer Apollon contre le Titus et la Bérénice de Racine, qu'ils traitent
d’'imposteurs ; les plaidoyers prononcés de part et d’autre font bien ressortir les défauts des deux
pieces et surtout les invraisemblances et les obscurités de la tragédie de Corneille ; apres avoir
vainement tenté un accommodement, Apollon rend ce jugement : «Quant au principal, a la vérité il y a
plus d’apparence que Titus et sa Bérénice soient les véritables, que non pas que ce soient les autres ;
mais pourtant, quoi qu’il en soit, et toutes choses bien considérées, les uns et les autres auraient bien
mieux fait de se tenir au pays d’Histoire, dont ils sont originaires, que d’avoir voulu passer dans
I'empire de Poésie, a quoi ils n’étaient nullement propres, et ou, pour dire la vérité, on les a amenés, a
ce qu’il me semble, assez mal a propos.» Cette piece ne fut pas représentée.

Le vieux dramaturge qu’était Corneille allait, dans les années suivantes, sentir comme un outrage
chaque succes de Racine, et d’autant plus que ses plus fervents admirateurs, comme Madame de
Sévigné, reconnaissaient le talent du jeune rival. Le changement de godt du public vouait son théatre
au purgatoire du demi-succes.

Les excellentes relations professionnelles qu’avaient Corneille et Moliere a ce moment-la expliquent
gue, au mois de décembre 1670, Moliére, qui était pressé par le temps pour achever la composition
d'une grande «tragédie-ballet» a machines qui avait ét¢é commandée par le roi et qui devait

26



absolument étre créée avant la fin du carnaval de 1671 dans la grande salle des machines des
Tuileries ; qui avait dressé le plan et le détail de la piéce (c'est-a-dire qu'il I'avait entierement rédigée
en prose, comme c'était I'usage) ; qui avait en outre versifié le prologue, le premier acte et les courtes
scenes dans lesquelles il apparaissait dans le role de Zéphire, fit appel a Corneille pour qu’il achéve la
versification du reste de la piéce (1 100 vers), tandis que Quinault devait écrire les parties chantées
sur une musique de Lully. Ce fut :

1671
“Psyché”

Tragédie-ballet en cing actes et en vers libres

Comme l'ordonnait un oracle, Psyché a été exposée sur des «rochers affreux» pour y étre la proie
d’'un monstre ; mais elle voit un premier prodige transformer ce «désert» en un magnifique palais ;
puis, nouveau prodige ! au lieu du monstre tant redouté, c’est I'Amour en personne qui parait, et dont,
aussitot, elle s’éprend, lui avouant son tendre émoi ainsi :
A peine je vous vois, que mes frayeurs cessées
Laissent évanouir I'image du trépas,
Et que je sens couler dans mes veines glacées
Un je ne sais quel feu que je ne connais pas.
J'ai senti de I'estime et de la complaisance,
De I'amitié, de la reconnaissance ;
De la compassion les chagrins innocents
M'en ont fait sentir la puissance ;
Mais je n'ai point encor senti ce que je sens.
Je ne sais ce que c'est, mais je sais qu'il me charme.
Que je n'en concois point d'alarme :
Plus jai les yeux sur vous, plus je m'en sens charmer.
Tout ce que j'ai senti n‘agissait point de méme,
Et je dirais que je vous aime,
Seigneur, si je savais ce que c'est que d'aimer.
Ne les détournez point, ces yeux qui m'empoisonnent,
Ces yeux tendres, ces yeux pergants, mais amoureux,
Qui semblent partager le trouble qu'ils me donnent.
Hélas ! plus ils sont dangereux,
Plus je me plais a m'attacher sur eux.
Par quel ordre du ciel, que je ne puis comprendre,
Vous dis-je plus que je ne dois,
Moi de qui la pudeur devrait du moins attendre
Que vous m’expliquassiez le trouble ou je vous vois?
Vous soupirez, Seigneur, ainsi que je soupire :
Vos sens comme les miens paraissent interdits.
C’est a moi de m'en taire, a vous de me le dire ;
Et cependant c'est moi qui vous le dis. (lll, 3)

On constate que Corneille versifia de facon éblouissante le canevas établi par Moliére, montrant une
exquise qualité poétique, ayant su rendre, avec une délicatesse charmante et une grace aérienne, la
naissance de I'amour dans un cceur de jeune fille : comme elle est aimable, cette Psvché étonnée et
ravie, innocente et hardie, tout juste un peu précieuse ! La libre alternance de I'alexandrin, du
décasyllabe et de l'octosyllabe, des rimes plates, croisées, embrassées, contribue a donner au
lyrisme sa légéreté mélodieuse.

27



On constate encore que la collaboration entre Corneille et Moliére fut fructueuse, puisqu'on ne
distingue pas les vers de I'un de ceux de l'autre, tant ils se surpassérent pour obtenir une expression
poétique particulierement gracieuse.

Alors que la piéce avait toujours été présentée sous le seul nom de Moliére, quand, plus d'un an plus
tard, on l'imprima, le nom de Corneille apparut, I'éditeur expliquant : «Cet ouvrage n'est pas tout d'une
main. Le librettiste Quinault y a mis la sienne, et M. Corneille a employé une quinzaine au reste»,
c'est-a-dire plus de mille vers, peut-étre ses plus beaux, représentant a peu pres les deux tiers de la
piece, une collaboration plus que décisive !

Cependant, Corneille ne placa pas "Psyché” dans la liste de ses ceuvres, ne fit pas figurer les parties
gu'il avait versifiées.

En 1671, parut I'édition de ‘'Tite et Bérénice”.

S'’il semble que Corneille ait concu le r6le principal de sa tragédie suivante pour Armande Béjart
(«Mlle Moliére»), l'affaire ne fut pas conclue, et ce fut la troupe du “Théatre du Marais”, alors bien
tombée, désormais plutbt spécialisée dans les grands spectacles a machines que dans les tragédies
et, dira-t-il, «reléguée dans un lieu ou I'on ne voulait plus se souvenir qu’il y edt un théatre», qui créa :

1672
“Pulchérie”

Comédie héroigue en cing actes et en vers

Dans I'empire d’Orient, la princesse Pulchérie était amoureuse de Léon, un homme beaucoup plus
jeune gu’elle. Mais, devenue impératrice, elle choisit plutdt de s’unir sagement a Martian, un homme
agé, a condition de conserver sa virginite.

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, "CORNEILLE, ses comédies”

“Pulchérie” obtint un certain succes.

En 1673, Corneille en fit éditer le texte.

Le 5 décembre, a 'Académie francaise, il vota pour 'admission de Racine qui fut ainsi «recu de toutes
les voix», comme le nota Conrart, le secrétaire.

En 1674, a la mort du duc de Guise, les Corneille s’installérent dans une maison de la rue de Cléry,
Thomas, Marguerite et leurs deux enfants occupant le rez-de-chaussée, Pierre, Marie et leurs trois
enfants étant a I'étage. Les repas étaient pris en commun. Lorsqu'il écrivait, Pierre ne trouvait pas
toujours la rime, et, comme Thomas était un véritable dictionnaire sonore, il levait une trappe qu’il
avait fait découper dans le plancher, et pouvait solliciter 'aide de son frére qui, dans la seconde
méme, lui proposait cing ou six choix !

Moliere étant décédé, Corneille, qui avait repris confiance et était devenu moins exigeant, écrivit une
nouvelle piéce et la confia a la troupe de “I'H6tel de Bourgogne” qui, aprés “Iphigénie” de Racine qui
venait de triompher durant plusieurs semaines, créa donc :

1674
“Suréna, général des Parthes ”

Tragédie en cing actes et en vers

Le général des Parthes, Suréna, vient de triompher des Romains. En compagnie d’Orode, il est venu
a la cour d’Arménie ou doit se dérouler le mariage de Pacorus, fils d’'Orode, avec Eurydice, princesse

28



d’Arménie. Mais Suréna et Eurydice sont liés par un amour absolu et secret. Et Suréna, victime de sa
fidélité a son amour et du respect qu’il porte aux ordres du roi, accepte de mourir assassiné.

Pour un résumé plus précis et un commentaire, voir, dans le site, "CORNEILLE, ses autres tragédies”

“Suréna” obtint un demi-succés et sombra dans I'oubli durant prés de trois siécles. Or c’est I'un des
chefs-d'ceuvre du théatre classique francais.

Ce fut la derniére tragédie de Corneille qui, cependant, n'annonga pas qu'il mettait fin & son activité de
dramaturge. Il pouvait, comme le firent plusieurs autres auteurs de tragédies, y renoncer pendant
quelques années, en attendant que passe l'engouement du public pour, d'un c6té, celles de Racine ;
pour, d’'un autre c6té, les opéras de Quinault et Lully.

En juin 1675, il découvrit qu'on avait oublié de lui verser la gratification royale. En dépit de la Iégende,
il ne fut jamais réduit a une seule paire de souliers. Cependant, il réagit, d’'une part indirectement en
composant réguliérement des “’Epitres au roi” sur divers sujets (ses piéces, “Cinna”, “Horace”,
“Pompée”, "(Edipe”, “Sertorius”, “Rodogune”, qu'on fit jouer a la Cour en 1676 car son théatre avait
retrouvé la faveur du roi ; les victoires de celui-ci en 1677 ; la Paix de Nimégue en 1678 ; le mariage
du grand dauphin en 1680) ; d’autre part directement en envoyant, en 1678, une lettre a Colbert a
laquelle celui-ci ne répondit pas ; probablement aussi en faisant jouer ses appuis.

En 1677, Racine se retira du théatre, et d’autres auteurs recommenceérent a écrire des tragédies, mais
pas Corneille : on comprit qu’il avait définitivement renoncé. Sans Thomas et son journal, “Le Mercure
galant”, le public aurait oublié qu’il vivait encore. Comme il avait vu mourir deux de ses fils (dont 'un a
la guerre en Hollande), un autre devenir prétre, une fille s’étre mariée, une autre s’étre faite religieuse,
il N"avait plus auprés de lui que sa femme et leur derniére fille qui, sacrifiant sa vocation religieuse, se
dévoua a ses vieux parents.

Vers 1679, Corneille confia a son ami, Urbain Chevreau : «J’ai pris congé du théatre ; ma poésie s’en
est allée avec mes dents.»

En 1681, il subit une premiére attaque qui le laissa un peu diminué.

En 1682, il quitta la maison de la rue de Cléry pour s'installer dans une autre au 6 rue d’Argenteuil
que, pour la premiére fois de sa vie, il ne partagea plus avec son frére. Ce logis se trouvait proche du
Louvre ou siégeait I'Académie, et il participa activement a ses travaux jusqu'au 21 aolt 1683, car |l
était tombé malade.

Cette année-la, il fit paraitre une édition compléte de son “Théatre” en quatre volumes in-12°.

En 1683, sa gratification de 2 000 livres lui fut de nouveau versée. |l n’a donc pas connu la pauvreté
dans les derniéres années de sa vie qu’il finit loin de la Cour, oublié de tous, mais jouissant d’'une
aisance confortable.

Cette année-la, en vue d’'arrangements relatifs a sa succession, il se défit de la maison de la rue de la
Pie.

Il mourut dans la nuit du 30 septembre au ler octobre 1684 a I'dge de soixante-dix-huit ans. Il fut
inhumé dans ['église Saint-Roch.

29



VUE D’ENSEMBLE
L’homme

Si on croit pouvoir dire d'un écrivain et de son ceuvre : «Tel arbre, tel fruity, ce n’est pas le cas de
Corneille, car il est difficile de saisir le rapport entre ce qu’il fut et ce qu’il écrivit, entre le caractere
terne de sa vie et le caractére héroique de son théatre. Si ses pieces furent pleines de héros, il n’en
avait pas du tout I'apparence, et le pére du théatre héroique en France fut, dans la vie, I'exacte
antithése de ses personnages, méme s’il se donna cette orgueilleuse devise : «Je sais ce que je vaux
et crois ce qu’on m’en dit» qui montra bien qu’il était fier, susceptible, conscient de son génie.
Physigquement, il était lourd, gauche et maladroit ; le portrait qu’a fait de lui de Michel Lasne (voir page
1) montre un visage rude, aux traits fortement marqués, sévere et triste comme celui d'un juge. Son
neveu, Fontenelle, dont le ttmoignage ne saurait étre suspect, mais qui I'avait connu seulement dans
sa vieillesse, dans sa “Vie de M. Corneille”, le décrivit ainsi : «M. Corneille était assez grand et assez
plein, I'air fort simple et fort commun, toujours négligé et peu curieux de son extérieur. Il avait le
visage assez agréable, un grand nez, la bouche belle, les yeux pleins de feu, la physionomie vive, les
traits fort marqués et propres a étre transmis a la postérité dans une médaille ou dans un buste. Sa
prononciation n’était pas tout a fait nette. |l lisait ses vers avec force, mais sans grace.» (lll, p. 77).
La Bruyere, dans son chapitre “Des jugements” de ses “Caracteres” le peignit ainsi : «Un autre est
simple, timide, d’'une ennuyeuse conversation ; il prend un mot pour un autre, et il ne juge de la bonté
de sa piéce que par I'argent qui lui en revient ; il ne sait pas la réciter, ni lire son écriture.»
Cela fut confirmé par maints témoignages, entre autres par celui de Ménage qui rapporta que
Corneille «lisait mal ses vers» ; par celui de Vigneul-Marville qui indiqua : «A voir M. de Corneille, on
ne l'aurait pas pris pour un homme qui faisait si bien parler les Grecs et les Romains et qui donnait un
si grand relief aux sentiments et aux pensées des héros [...] Son extérieur n’avait rien qui parlat pour
son esprit ; et sa conversation était si pesante qu’elle devenait a charge, dés qu’elle durait un peu».
Dans une lettre a Pellisson, Corneille cita des vers qu’il avait composés vers 1638, ou il disait sans
ambages : «Et 'on peut rarement m’écouter sans ennui

Que quand je me produis par la bouche d’autrui.»
Furetiére indiqua encore : «ll était mélancolique. [...] Il avait 'lhumeur brusque [...] Au fond, il était tres
aisé a vivre, bon pére, bon mari, tendre et plein d'amitié. Son tempérament le portait assez a 'amour,
mais jamais au libertinage et rarement aux grands attachements. Il avait I'ame frére et indépendante,
nulle souplesse, nul manége, ce qui I'a rendu trés propre a peindre la vertu romaine et trés peu propre
a faire fortune.» (“Vie de M. Corneille”, 1ll, p. 78). D’autres contemporains le dirent d’humeur
triste, sinon misanthrope. Face aux critiques et aux rivaux, il défendit son ceuvre avec une assurance
ombrageuse, qui est manifeste dans ses poémes polémiques, ses préfaces, ses dédicaces, ses “Avis
au lecteur”, ses “Examens” de ses piéces. Il fut jaloux de ses jeunes rivaux, en particulier de Racine
dont la gloire était montante.
On ne sait a peu pres rien de sa vie intime ni de ce qui a pu le préoccuper en dehors de la création de
ses ceuvres. Mais il a dit lui-méme qu’il avait le caractére amoureux. Si sa premiére piéce, “Mélite”,
aurait trouvé sa source dans une passion amoureuse, c'est le seul lien direct entre le «moi» intime et
I'écriture qui soit attesté chez lui. On a aussi de lui les vers qu’il adressa, agé de plus de cinquante
ans, a la jeune comédienne Marquise Du Parc, en souffrant sans doute de n’avoir d’autres moyens de
plaire que sa gloire d’écrivain.
Son ceuvre littéraire ne I'écarta ni de ses fonctions, ni de sa famille sur laquelle, étant un bon époux et
un bon pere, il veilla, soucieux d’assurer le bonheur des uns et des autres, son affection étant
d’ailleurs payée de retour.
Socialement, il fut un bourgeois normand, humble et conformiste, partisan de I'ordre établi, qui n’aurait
fait que réver l'aventure que d’autres vivaient dans une époque marquée par des événements
politiques cruciaux : les ministéres de Richelieu puis de Mazarin, la Fronde, le regne de Louis XIV.
Il resta toute sa vie un homme de sa province, casanier, économe et simple dans ses habitudes et
ses meeurs modestes. S'il fréquenta un temps les salons littéraires ; si, au sommet de sa gloire, il était

30



de pair & compagnon avec tous les maitres de la premiére génération classique, il n'a jamais brillé
dans le monde et guére pratiqué la Cour.

Etant magistrat, il connaissait les réalités de la vie, sut bien administrer ses finances, et eut, dans les
milieux littéraires, la réputation d’aimer I'argent outre mesure, faisant dire a 'un de ses personnages
(dans “L’illusion comique”) : «Le théatre est un fief dont les rentes sont bonnes.» Nul n'a plus que lui
défendu au XVlle siécle la dignité du métier d'écrivain, y compris dans ses aspects matériels, comme
en témoignent ses efforts pour tenter de faire reconnaitre la propriété littéraire ; en effet, il sut vendre
chérement ses pieces aux comédiens, et se garder le privilége des éditions de ses ceuvres alors qu'il
était jusque-la au seul bénéfice des libraires, affirmant ainsi la dignité de la création artistique, non
plus comme simple divertissement ou louange des puissants mais comme activit¢é symbolique
autonome. Il ne se priva pas de solliciter &prement des pensions aupres des mécénes (Montoron,
Fouquet) ou des hommes de pouvoir (Richelieu, Mazarin ou Louis XIV).

Si, en politique, il se déclara un «trés humble observateur des lois et de son prince», et s'il se fit un
des champions de la morale aristocratiqgue du XVlle siécle, il était un_bourgeois (ce qu’était aussi
Shakespeare) pour qui la monarchie absolue aurait dd, puisqu'elle était absolue, mettre tous les
sujets sur le méme plan, ne plus reconnaitre la qualité de la naissance mais seulement le véritable
mérite ; ainsi, les aristocrates ne seraient plus privilégiés, et seraient reconnus les mérites des sujets
les plus entreprenants : les bourgeois.

Pieux deés I'enfance, demeuré dévot, il eut toujours une foi robuste et profonde qui le fit résister aussi
bien aux séductions du monde qu’aux égarements jansénistes (car il ne dévia pas de l'orthodoxie
catholique, du catholicisme jésuite qui exaltait le saint, héros chrétien). Il en donna la preuve et
comme paroissien (qui fut méme un temps marguillier) et comme écrivain.

*

* *

L’écrivain

Dans le cas de Corneille, il serait particulierement hasardeux d’expliquer I'ceuvre par la vie. Le peu
que nous savons de sa personnalité intime, par les quelques confidences biographiques de ses
poémes et les indications de ses biographes les plus sirs, confirme I'effacement de 'homme au profit
de I'écrivain. Comme on I'a vu, tout a 'opposé de son ceuvre, il était assez terne. Animé de la fierté de
l'artiste, resté fidéle a I'idée qu'il n’'y a de noblesse qui vaille que celle de la valeur personnelle, il
laissa la prééminence de I'ceuvre orienter sa vie, sa carriere s’ordonnant autour de la création
littéraire. L’écrivain capta et transforma le petit magistrat ; 'lhomme s’identifia de plus en plus a son
réle social d’écrivain.

Or il bénéficia d’'une imagination aussi riche que sa condition était modeste, et d’'une puissance de
travail qui le fit déployer sa création dans de multiples domaines ou il fraya bien des chemins, et ou il
donna tant de triomphants exemples.

En effet, il fut un auteur protéiforme.

* k%

D’une part, Corneille fut un grand poete lyrique. Il écrivit :

-des poémes d’amour (chansons, madrigaux, odes, sonnets, élégies), ou se distinguent les vers de
jeunesse ou il célébra Mlle Hue (ou Mélite ou Caliste), et les vers de I'dge mar adressés a Mlle du
Parc (Marquise) qu’il nomma encore Aminte ou Iris ;

-des poemes fugitifs et parfois de circonstances, souvent trés brillants, dont ceux adressés au roi.
-des épitres, des dédicaces, des épigrammes ;

-des poémes sacrés (dont des traductions en vers francais de I”Imitation de Jésus-Christ” et de
I'’Office de la Sainte Vierge”).

Poéte dramatique dans son théatre, il y fut aussi poéte lyrique. Depuis ses premiéres comeédies

[P 3]

jusqu’'a “Psyché”, et a “Suréna”, il fut un grand poéte de I'amour : duos d’amour de Rodrigue et de
31




Chimene dans “Le Cid” (lll, 4 en patrticulier vers 985-1000, et V, 1), expression de leur passion par
Camille dans “"Horace” et par Pauline dans “Polyeucte”. ‘Prés de quarante aprés “Le Cid”, "Suréna”
reprit I'élégie de I'amour malheureux : Eurydice évoque avec mélancolie le moment ou Suréna l'a
quittée, alors qu’ils venaient de s’éprendre l'un de l'autre : «Notre adieu ne fut point un adieu
d’ennemis» (vers 80) ; & sa plainte déchirante :

«Je veux, sans que la mort ose me secourir,

Toujours aimer, toujours souffrir, toujours mourir.» (vers 267-268)
ce a quoi Suréna fait écho : «Ou dois-je recourir,

O ciel ! s’il faut toujours aimer, souffrir, mourir?» (vers 347-348).

* k%

Surtout, Corneille fut un grand dramaturge, qui, au long de plus d'un demi-siécle, témoignant d’'une
impressionnante puissance créatrice, d'un génie du théatre inépuisables, d'une féconde variété de
registres aussi, présenta, avec, il est vrai, des fortunes diverses, une ceuvre étendue et riche : 32
pieces, en manifestant une visible prédilection pour certaines situations et pour certaines ames et cela
sans cesser d'inventer des formes dramatiques nouvelles car il évolua dans sa conception du théatre,
dans les approches et les thématiques, en pliant les préceptes de I'art a sa propre dramaturgie qui ne
cessa de se renouveler, I'effort d'innovation étant chez lui la recherche de modulations adaptées aux
diverses nuances du golt contemporain. Aussi cette ceuvre dense et variée, fut-elle un réceptacle de
nombreuses images des valeurs sociales du temps. Mais elle joue comme un prisme aux multiples
facettes : loin de s'ordonner en un discours monodique, elle vaut, par sa polyphonie, comme un
révélateur de la problématique de valeurs morales, politiques et artistiques.

Il mit toujours I'accent sur la_construction de ses piéces, ménageant une action dense, rapide, avec
de fréquents rebondissements, le sujet important plus que les personnages qu’il créa selon la
dynamique du conflit qu’ils représentaient plutét que selon les subtilités de l'analyse. Aussi, ces
bases établies, il pouvait dire: «Ma piéce est terminée, je n'ai plus qu'a I'écrire.», ce qu’il faisait en
multipliant les discours et les débats parfois intérieurs (monologues qui, dans leur forme la plus
poétisée, sont des stances), des figures variées, puisées dans le catalogue des effets destinés a
«émouvoir» (antithéses, hyperboles, maximes, interpellations, etc.).

Ayant une claire conscience de la répartition des pouvoirs entre les fractions du public, attentif au goQt
des mondains, de la Cour, de la bourgeoisie et du peuple, sinon aux exigences des théoriciens (les
«doctes»), toujours soucieux du succes, il indigua que son but était de plaire a plusieurs publics a la
fois : «Puisque nous faisons des poémes pour étre représentés, notre premier but doit étre de plaire a
la Cour et au peuple, et d'attirer un grand monde a leur représentation. Il faut, s’il se peut, y ajouter les
régles, afin de ne pas déplaire aux savants, et recevoir un applaudissement universel.»

De ce fait, il se livra a un constant effort d'innovation prolongé jusque dans la derniére partie de sa
carriere, et qui explique la variété de son ceuvre. L’évolution de son esthétique ne se fit pas de fagon
linéaire : s'il a parcouru presque toute la hiérarchie des genres inscrits dans la pratique théatrale de
son temps, c'est au fil d'un itinéraire qu'on pourrait dire «en étoile». Aprés sa premiére comédie
("Mélite”), il passa a la tragi-comédie ("Clitandre”) ; puis il revint a la comédie assez longuement (“La
veuve”, “La Galerie du Palais”, ‘La suivante”, “La Place Royale”, “L’illusion comique”) non sans
traiter aussi un mythe paien violent ("Médée”) ; ensuite, s’ouvrit une série de grandes tragédies
historiques a fin heureuse, ou, au terme d'une épreuve, force et lucidité triomphent dans l'acte de
générosité et de pardon qui dénoue l'action (‘Le Cid”, “Horace”, "Cinna”, “Polyeucte”, “La mort de
Pompée™) ; il fit alors un retour a la comédie gaie (‘Le menteur” et “La suite du Menteur”) ;y
succéderent de sombres tragédies (“Rodogune”, “Théodore”, “Héraclius”) ; il intercala alors la
tragédie antique “Androméde” et la «comédie héroique» qu'est “Don Sanche d’Aragon” ; suivirent
deux tragédies (“Nicoméde” et “Pertharite”) et une piéce a grand spectacle (“La conquéte de la
Toison d’or”) ; enfin, dans la période de sa vieillesse (avec les tragédies "(Edipe”, “Sertorius”,
“Sophonisbe”, “Othon”, “Agésilas”, "Attila” et “Suréna”, ainsi que les «comédies héroiques», ‘'Tite et
Bérénice” et "Pulchérie”) apparut la vision de plus en plus pessimiste d’'un univers en déclin. Ainsi, les
pieces de Corneille se groupent par petites séries qui explorérent chacune les diverses ressources
d'un registre d'expression. Autre trait remarquable, il alla volontiers vers des extrémes contrastés : de

32




I'écriture baroque et du spectacle foisonnant de “Clitandre” (ou, plus tard, de “La conquéte de la
Toison d'or”), a la composition rigoureuse de “Cinna”. Il est donc impossible de ranger cette ceuvre
dans quelque grande catégorie que ce soit.

D’autre part, plus qu'aucun autre auteur de son époque sans doute, Corneille se livra a 'autocritique
littéraire. Au fil des éditions de ses piéces, il ne cessa de les retoucher pour éliminer ce qu'il jugeait
étre des imperfections, et I'abondance des variantes montre quelle discipline il s'imposa en ce
domaine. De plus, il soumit ses pieces a des “Examens” ou il n'hésita pas a désapprouver certains de
ses choix esthétiques, a défaut de pouvoir les modifier, car cela aurait détruit I'économie d'ensemble
de certaines, comme “Horace” par exemple.

Ayant montré une constante curiosité et un désir toujours renouvelé de parcourir nombre des chemins
de l'art dramatique, ayant été un grand expérimentateur de formes dramatiques, il se déploya dans
différents genres en se montrant soucieux d'exploiter, jusqu'a leurs plus extrémes possibilités, les
virtualités inscrites dans chacun d’eux.

Nous allons suivre Corneille dans chacun de ces genres en nous arrétant successivement a : I'auteur
de comédies, I'auteur de tragi-comédies, I'auteur de tragédies.

*

* %

L’auteur de comédies

Corneille, se montrant trés attentif aux désirs du public, alors que ses godts et son tempérament
étaient tout autres, faisant preuve d’originalité, ouvrant des voies nouvelles, refusa la tradition de
facilité de la comédie, ses personnages ridicules, tout faits et simplifiés par stylisation psychologique,
réduits a l'expression d'un état ou d'une passion (I'amoureux, l'ingénue, le vieillard, etc.), son
grossissement, ses déformations caricaturales, son recours aux déguisements, aux mystifications
grossieres, aux lourdes ruses, aux mensonges énormes, aux farces jouées par les valets, les
nourrices, les gens fertiles en expédients (qu’il élimina ou réduisit a un réle accessoire), aux moyens
de dénouer les piéces grace aux arrivées inopinées, aux traditionnelles reconnaissances d'enfant,
bref, & toute intervention extérieure.

N'écoutant que les exigences de son génie personnel, sans compromissions, il voulut dérouler de
pures intrigues d'amour et de mariage, riches en péripéties, situées dans un monde que ne
passionnait aucun intérét d'Etat, dans la société élégante, délicate et raffinée de laristocratie
parisienne (d’ou des titres comme “La Galerie du Palais” et “’La Place Royale” qui étaient les lieux de
rendez-vous a la mode ; les allusions topographiques au Marais, au faubourg Saint-Germain ; les
mentions de modes féminines et d’ouvrages célébres ; les échos des débats mondains sur I'amour ; le
mariage ou le duel, ce qui donnait a ses pieces un piquant d'actualité qui n'était pas sans coquetterie).
Il voulut montrer, en perpétuant la tradition courtoise d’'une conception délicate et épurée de I'amour,
de parfaits «amants» qui sont de jeunes hommes et de jeunes femmes, spirituels, beaux parleurs, fins
faiseurs de pointes et de bons mots, luttant & armes égales, les hommes se séparant entre les
«généreux», amoureux que leur amour porte et exalte et grandit, et les laches, ceux qui, par calcul,
par vanité, par mangue de courage, finissent par commettre une faute, et s'attirer un mépris définitif.
Ces jeunes gens ardents et passionnés s’opposent a la prudence calculatrice des parents (les
premiers aimeraient passer outre a toute différence ; les autres savaient qu'un mariage était une
affaire avant d’étre un plaisir ; les heurts étaient donc inévitables), tout en ayant la conscience de la
gravité de leurs actes, leurs amours n’ayant rien de platonique car ils ont, au contraire, un sens
certain des plaisirs charnels et se permettent méme de «petites privautés», tout en n'aspirant a rien
d'autre qu'aux joies du mariage (méme un enlévement n‘avait pas d'autre but, étant osé «en tout bien,
tout honneur»).

En fait, dans ces comédies, Corneille créa deux types de personnages masculins :

-D’une part, des amants volages qui vont d’amour en amour, et qui, au fond, recherchent autre chose
que I'amour, et font finalement un mariage de raison ; on peut considérer qu’ils ont une conduite
bourgeoise.

33



-D’autre part, des amants parfaits, tels le Tircis de "Mélite” qui découvrent que, pour eux, 'amour est
une chose essentielle, vitale ; ils sont «éblouis» par cette découverte qu’ils font d’eux-mémes ; mais
ils ont besoin de savoir si cet éblouissement n’est pas qu’une illusion, et si leur partenaire le connait
aussi ; ils s'imposent et lui imposent une épreuve dans laquelle ils feignent de ne plus aimer et de
proposer I'amour d’un autre ; ainsi 'amour passe au second plan car ils ont découvert la gloire. Le
héros ébloui se veut éblouissant, et le meilleur représentant en est Alidor de “’La Place Royale” en qui
on peut voir la naissance du héros cornélien ; en effet, étant soucieux de sa liberté, il se rend compte
que celle-ci se heurte a lI'emprise de la passion amoureuse, née dans I'éblouissement du premier
regard ; pour apparaitre dans toute sa «gloire», il lui faut refuser 'amour d’Angélique qu’il aime, non
par devoir, mais pour prouver a lui et aux autres qu’il est parfaitement libre (selon Corneille lui-méme :
«L’amour d’un honnéte homme doit étre toujours volontaire.») ; la lutte s'engage alors entre son désir
d'indépendance et d'affirmation de soi et le devoir amoureux que la passion impose ; il déclare : «Je
vis dorénavant, puisque je vis a moi.» or il se retrouve seul a la fin de la piece !

Corneille nous fait prendre nos distances vis-a-vis de ses personnages qu’il ne réduisit jamais a n'étre
que des instruments : on sourit de tous ces amoureux qui vont, téte baissée, donner dans les
panneaux de la comédie d'amour ; mais on se moque de leur naiveté, jamais de leur sincérité ni
d'eux-mémes.

D’autre part, Corneille s’employa a rendre avec un réalisme scrupuleux et le souci de respect des
bienséances les meoeurs contemporaines et les rapports sociaux ; le rang et la fortune de chacun
furent toujours soigneusement indiqués, parce qu’ils déterminaient le comportement de tous.

Il apporta dans le genre de la comédie un sens nouveau du mouvement scénique, du dialogue, du
dynamisme de I'action, redonnant aux aventures représentées un intérét d’'imprévu qu’elles n’avaient
plus. En général, ses dénouements, qui n'ont rien d’artificiel car une belle intrigue porte en soi son
dénouement, arrivent a point pour empécher le mariage forcé ou la révolte ; le drame reste discret
derriére la comédie d'intrigue ; cependant, il donna un ton pathétique au sort des filles qui risquaient,
a tout moment, de se trouver mariées a quelqu'un qu'elles n’aimaient pas, 'une d’elles disant : «Et
pourtant il y va de la vie...». Tant de gravité donne une profondeur certaine aux drames que dissimule
la comédie d’intrigue. Quant aux ruses, aux mensonges, aux malentendus par lesquels progressait
son intrigue, il chercha a les rendre habiles, discrets, vraisemblables, comme ils le seraient dans la
vie.

Il parvint ainsi a imposer a des salles volontiers turbulentes, voire agitées, un comique en demi-
teintes, des comédies «moyennes» qui ne sont pas franchement comiques, le public et les
personnages n’étant unis ni par le rire, ni par I'émotion, mais par une sorte de charme fait d'élégance,
d'esprit, de jeunesse. Il prouva que la sympathie, a laquelle s’ajoute peut-étre un peu d'humour, peut
étre un ressort dramatique. Le spectateur s'en allait séduit, charmé, non par un amusement d'un
instant, mais par un contact soudain avec un monde de jeunesse et de grace.

Ses cing premieres comédies : "Mélite” (1629), “La veuve” (1631), “La Galerie du Palais” (1632), “La
suivante” (1634) “La Place Royale” (1634), ont beaucoup de points communs. D’abord, elles furent
toutes construites sur un méme schéma : c’était une intrigue d’amour, d’amour contrarié, et d’'amours
en chaine. Il choisissait cing personnages principaux, trois jeunes gens et deux jeunes filles, et
imaginait entre eux tout un chassé-croisé de déclarations, de ruptures, de malentendus, pour terminer
par un ou deux mariages. La langue dans laquelle s'expriment les personnages est un mélange de
lyrisme et de clarté analytique ; elle était pleine d’allégresse tout en étant extrémement décente. Dans
une atmosphére généralement détendue, se déploie I'enjouement d’un dialogue spirituel, au rythme
posé mais sans lourdeur, aux répliques fermes et solides. Ces comédies n’offrent donc peu ou pas de
comique franc, mais une élégance et un charme qui cherchent a faire sourire et a séduire. Par son
réalisme conscient, il leur a donné une épaisseur ; mais c'est par son lyrisme qu'il a pu donner la vie.
Ce fut a juste titre qu'il écrivit, dans |"’"Examen de Mélite” : «La nouveauté de ce genre de comédie,
dont il n'y a point d'exemple en aucune langue, et le style naif qui faisait une peinture de la
conversation des honnétes gens furent sans doute cause de ce bonheur qui fit alors tant de bruit.»

34



Mais, parmi ces comédies, se détache ‘Llillusion comique” (1635) ou, dans un brillant exercice de
style, Corneille atteignit un sommet de fantaisie, d'invention théatrale, en recherchant [I'effet
spectaculaire par de multiples changements de décors, afin de représenter la précarité de la société
et la fugacité des choses, en se livrant finalement a une apologie du théatre. Dans son personnage,
Clindor, on retrouve le héros cornélien qui était né avec Alidor : sens de 'honneur, courage, godt de la
gloire, sang et rang ; mais ces sentiments sont exposés et, en méme temps, dénoncés, Corneille
semblant se demander si ce héros ébloui qui se veut éblouissant ne serait pas qu’une création de
théatre, une illusion, le réve d’'un bourgeois fasciné par le monde aristocratique.

Alors que son godt de la liberté dramatique avait pu sans péril se satisfaire dans le genre comique,
Corneille se tourna ensuite vers les genres dramatiques sérieux, dont la tragédie.

Il revint toutefois a la comédie en profitant de la mode de la comédie a I'espagnole avec :

-“Le menteur’ (1644) ou on retrouve les préoccupations amoureuses de la jeunesse parisienne
auxquelles s’ajoute la complexité de lintrigue due a la multiplicité des inventions de Dorante, un
menteur virtuose, inventions qui se retournent contre lui, qui, cependant, réussit une derniere
pirouette ;

-“La suite du Menteur’ (1645), ou Dorante n’est plus menteur mais gagne I'amour de Mélisse.

Enfin, Corneille en vint a présenter des pieces qu’il qualifia de «comédies héroiques», parce que,
comme il 'indiqua, dans son “Discours du poéme dramatique”, les héros «ne courent aucun péril ni
de leur vie, ni de leur Etat, ou de bannissement» ; qu’«on n’y voit naitre aucun péril par qui nous
puissions étre portés a la pitié ou a la crainte» ; qu’elles ne méritaient pas «un nom plus relevé que
celui de comédie» tout en étant des comédies dont le rire était absent ; qu’elle méritaient d'étre
appelées «héroiques» en considération de «la dignité des personnes» mises en scéne qui étaient en
effet :

-un soldat dont sont amoureuses une reine et une princesse, et qui se révéle étre un roi, dans “Don
Sanche d’Aragon” (1650) ;

-un empereur romain et une reine de Judée, amoureux I'un de l'autre mais soumis a un obstacle
politique qui les contraint a se quitter, dans “’Tite et Bérénice” (1670) ;

-la sceur d’'un empereur qui doit renoncer a son amour pour pouvoir lui succéder, dans “Pulchérie”
(1672).

Si ces derniéres piéces sont moins plaisantes, il reste que Corneille porta la comédie classique a un
point de perfection remarquable.

*

* %

L’auteur de tragi-comédies

Corneille se consacra un temps a ce genre caractérisé par :

-une action qui implique des personnages de haute extraction, et aboutit a un dénouement heureux ;
-une grande liberté de la forme,

-I'accumulation de péripéties romanesques et parfois violentes, de déplacements dans I'espace ;

-la recherche du spectaculaire et des changements de décor.

Il produisit ainsi :

-“Clitandre” (1630) ou fut mis en scéne une chaine d'amours contrariés (Rosidor aime et est aimé de
Caliste. Clitandre aime Caliste, mais elle le dédaigne. Dorise est aimée de Pymante, mais elle aime
également Rosidor. Pymante est amoureux de Dorise, qui le repousse), conduisant a des situations
tragiques, trouvant cependant un dénouement heureux (d’ou notre classement de la piece dans les
comédies de Corneille).

-“Le Cid” (1637) ou I'amour qui, dans I'Espagne médiévale, unit Rodrigue et Chiméne doit affronter
I'obstacle qu’est la querelle entre leurs péres qui méne a un meurtre, avant que la conduite héroique

35



de Rodrigue et lintervention du roi apportent un dénouement heureux et nuptial. Or, en 1648,
Corneille requalifia sa piéce en tragédie sans y avoir encore effectué de modification majeure, ce qui
avait changeé étant la perception qu'on avait des différents genres théatraux.

*

* %

Corneille congut aussi des pieces a machines (accordant une grande importance a des effets de mise
en scene spectaculaires obtenus grace a des machines) qui annongaient I'opéra, en reprenant des
sujets de la mythologie grecque : “Androméde” (1649) et “’La conquéte de la Toison d’or” (1656).

*

* %

L’auteur de tragédies

Le systeme dramatique de Corneille

Aucun auteur dramatique n'a approfondi I'essence de son art et médité sur les probléemes qu'il pose
avec plus de rigueur et de scrupule que Corneille qui, ayant dd subir les attaques des théoriciens du
théatre (appelés alors «les doctes»), a produit, pour se défendre, ces ouvrages théoriques que sont
ses “Discours” et ses “Examens” de ses pieces. |l faut donc faire mention des problémes qui lui
furent posés par la nécessité de respecter des régles, avant d’exposer le systéeme dramatique gu'’il
édifia, et d'étudier la conception de I'étre humain que nous révélent ses chefs-d'ceuvre.

* % %

Par rapport aux régles que voulaient imposer des «doctes» (comme I'abbé d’Aubignac qui publia, en
1657, sa “Pratique du théatre”) en fonction de ce gu'Aristote avait édicté dans sa "Poétique”.
Corneille, qui avait procédé a une relecture de cet ouvrage, s’efforca de retourner aux sources des
principes esthétiques du philosophe grec pour les opposer aux interprétations de ses commentateurs
et continuateurs. Ainsi :

-Il contesta une soumission stricte aux regles de respect de I'unité de I'action, de l'unité de temps et
de l'unité de lieu.

Dans son “Discours de l'utilité et des parties du poéme dramatique’, il exerca une ironie
mordante : «Il faut observer I'unité d'action, de lieu et de jour, personne n'en doute ; mais ce n'est pas
une petite difficulté de savoir ce gue c'est que cette unité d'action, et jusques ou peut s'étendre cette
unité de jour et de lieu.» Il y revint dans son “’Discours des trois unités’ ou I'on constate qu'il n'a
jamais recherché la parfaite simplicité dont allait pouvoir se glorifier Racine.

Au sujet de l'unité d’action, affirmant que, «si un poéte a fait de belles narrations morales et des
discours bien sententieux, il n'a fait encore rien par la qui concerne la tragédie, dit Aristote. Les
actions sont I’ame de la tragédie ou I'on ne doit parler qu’en agissant et pour agir.», il ne congut pas
I'action centrale comme le développement d'un seul événement, mais comme une suite d'actions
particulieres préparées les unes par les autres. Elle ne lui parut pas non plus exclusive d’actions
secondaires, a condition que celles-ci lui soient étroitement subordonnées, ou qu’elles apparaissent
comme des acheminements vers cette action principale. Aussi put-il écrire : «L'unité d'action consiste
dans la tragédie en ['unité de péril, soit que son héros y succombe, soit qu'il en sorte. Ce n’est pas
que je prétende qu’'on ne puisse admettre plusieurs périls [..] pourvu que de l'un on tombe
nécessairement dans l'autre ; car alors la sortie du premier péril ne rend point I'action compléte,
puisqu'elle en attire un second.» ; pourvu encore que la cohérence soit sans faille, que l'intérét central
ne faiblisse a aucun moment, qu’il permette d'intégrer des conflits multiples & une méme ligne de
force ; ainsi une action foisonnante devient possible. Méme dans ses chefs-d'ceuvre, dont le schéma
est relativement simple, I'unité d'action n'est pas toujours rigoureusement respectee :

-Si, dans ‘“Le Cid”, les nombreux événements forment un tout centré sur le péril qui menace le héros,
le réle de I'Infante n’est qu’accessoire.

36



LER)

-Au sujet d”’Horace”, Corneille lui-méme estima que «ce n’est pas nécessairement qu’Horace tue sa
sceur apres sa victoire.»
-Dans “Polyeucte”, on suit d’abord deux intrigues séparées qui, cependant, se fondent ensuite de la
facon la plus heureuse).

Ce qui comptait aux yeux de Corneille était moins I'événement que la situation tragique, et il se soucia
plutét de peindre les états intérieurs successifs de ses personnages que de suivre leur histoire. Et
c'est, paradoxalement, ce choix méme qui lui permit de compliquer et de diversifier cette histoire, dont
l'allure discontinue lui paraissait justifiée par I'évolution logique et sans faille des héros. Dans la
mesure méme ou le personnage central veut convaincre, le spectateur doit pouvoir le suivre dans ses
attitudes successives. Dans la mesure ou il voulait surprendre, le spectateur ne doit pas étre a méme
de prévoir son choix et son destin définitifs. C'est pourquoi, dans le méme “Discours”, Corneille
exprima la double exigence de la suspension, qui laisse I'événement dans le mystére jusqu'a ce qu'l
éclate, et de la préparation, qui le rend, sinon vraisemblable, du moins nécessaire. Il entendait
éveiller, dés les premiers vers, la curiosité de son public, le préparer a un événement inoui et fort
proche, tout en le maintenant dans la suspension d'une attente inquiéte, et qui le devient d'autant plus
gue les sujets choisis furent toujours plus obscurs. Il entendait tout a la fois ménager la surprise et
assurer lI'enchainement logique de l'action. Cette esthétique du «discontinu-continu» suppose une
progression de l'intérét : il est nécessaire, et Corneille souligna, dans |"”’Examen de Rodogune”, que
chaque acte passe le précédent, et que le dernier I'emporte sur tous les autres. Cette esthétique
suppose également une certaine concentration temporelle car le jour choisi pour I'événement tragique
est un grand jour, ou d'importants problémes doivent trouver leur solution, et des situations incertaines
et inconfortables une issue décisive. Il s'agit donc, au sens précis du terme, d'une crise, c'est-a-dire
de ce moment ou la balance doit pencher définitivement, soit dans un sens, soit dans l'autre.

Au sujet de l'unité de temps, lui qui, dans “Horace”, avait fait passer son personnage, en quelques
heures seulement, de I'exploit héroique au crime infamant, considéra que I'action de la piéce pouvait
s'étendre sur trente heures. Contrairement a ce qu’on dit parfois, il a donc, bien avant Racine, limité
dans le temps la durée du conflit tragique, et accordé a ses héros un trés court sursis a leur
engagement fatal.

Au sujet de l'unité de lieu, il considéra que 'action pouvait s’étendre a I'espace d'une ville.

Au sujet du respect de la bienséance, régle qui imposait un seuil de tolérance a ne pas franchir sans
discrédit, car on considérait comme des fautes de golt et méme des outrances ce qui pouvait
choquer la vue (seule la violence verbale était tolérée sur la scéne), il ne s’y soumit que difficilement.
Le méme principe qui lui faisait privilégier I'effet extraordinaire le guida dans son rapport avec les
bienséances : il les respecta, mais refusa d'éliminer par pusillanimité un bel effet.

D’une fagon générale, sans contredire les regles dans leur ensemble, il adopta une position moyenne.
Considérant que la liberté de l'auteur ne devait pas étre excessivement bornée, il mit en doute plus
d’une fois les préceptes aristotéliciens, en écrivain qui avait peine a concilier son génie propre avec la
doctrine officielle ; qui percevait une contradiction entre son instinct d’'inventeur et une conception
toute faite a 'avance.

Par ailleurs, Corneille soutint que «la poésie dramatique a pour but le seul plaisir des spectateurs»,
mais ajouta: «Nous ne saurions plaire a tout le monde si nous ne mélons a l'agréable I'utile [...]
Ainsi, quoique l'utile n'y entre que sous la forme du délectable, il ne laisse pas d'y étre nécessaire.»
(“’Discours de I'utilité et des parties du poéme dramatique”), se donnant par la le droit d'inventer
et de créer hors du carcan des regles ; cette affirmation, qui revint plusieurs fois dans ses écrits, était
bien naturelle (Racine, plus régulier que lui, et Moliére dirent la méme chose) car, en art, I'effet
compte plus que le précepte.

37



* k%

Dans son premier “Discours”, Corneille indiqua que la tragédie «veut pour son sujet une action
illustre, extraordinaire, sérieuse». Examinons successivement ces différents aspects.

-Pour que l'action soit «illustre», il fallait que le sujet tragique soit un épisode célébre emprunté a
I'Histoire ou a la légende (ce qui excluait les intrigues inventées a plaisir), mettant en scéne des rois,
des princes, des «grands», des chefs d’armée, etc., mélés a des affaires politiques, soumis au péril
de mort (suivi ou non de mort effective).

En 1635, Corneille osa, avec "Médée”, une «tragédie a machines» reprenant un mythe grec, sanglant
a souhait, ou I'héroine est I'épouse du héros qu’est Jason.

En 1666, “Agésilas” fut une incursion dans I'Histoire de Sparte au Ve siécle avant J.C.

En 1637, avec “Le Cid”, Corneille donna une tragi-comédie ou, dans 'Espagne médiévale, s’aiment,
Rodrigue, le fils d’un capitaine valeureux, et Chiméne, la fille d’'un autre capitaine valeureux, non sans
intéresser I'Infante dont le pére, qui est le roi, reconnait finalement la conduite héroique de Rodrigue,
et intervient pour permettre un dénouement heureux et nuptial.

Corneille s’inspira le plus souvent de ['Histoire romaine, avec des piéces aux thémes austeres,
marquées de nobles débats d'idées, ou, avec une intensité et une grandeur exceptionnelles, il
traduisit une exigence ou une folie d'héroisme, piéces qui allaient étre considérées comme les plus
beaux exemples de l'idéal cornélien, et qu'on peut citer en les plagant dans un ordre qui suit le
déroulement de cette Histoire :

-"Horace” (1640) évoque la période de la fondation de Rome, avec I'affrontement des héros de la ville
avec ceux de sa voisine, Albe, et I'intervention finale du roi Tulle.

-“La mort de Pompée” (1643) se situe au dernier siécle de la République, alors que Pompée, ayant
été abattu par 'Egyptien Ptolémée qui I'a fait pour complaire & César vainqueur, celui-ci le venge.
-“Cinna ou La clémence d’Auguste” (1642) et “Othon” (1664) présentent deux empereurs.
-“Polyeucte” (1642), “"Théodore, vierge et martyre” (1645), “Nicomede” (1651), “Sertorius” (1662),
“Sophonisbe” (1663) et “Suréna, général des Parthes” (1667) montrent la conduite que I'Empire eut
dans les pays conquis.

-“Héraclius, empereur d’Orient” (1646) nous ameéne au Vlle siécle.

D’autres pays existant a c6té et au-dela de I'Empire romain apparurent aussi avec ‘“Rodogune,
princesse des Parthes” (1644) qui se déroule en Syrie en -121, avec “Attila, roi des Huns” (1667) qui
prend place dans la Hongrie actuelle au Ve siecle, et avec “’Pertharite, roi des Lombards” (1652) qui
se passe a Milan au Vlle siécle,

Si I'Histoire romaine fut a ce point prééminente dans le théatre de Corneille, c’est qu’elle était celle qui
convenait le mieux a son caractére, et pouvait le mieux illustrer sa psychologie ; elle était aussi celle
qui, plus riche et plus variée, lui fournissait une garantie d’authenticité, était mieux propre a subir la
forme dramatique en satisfaisant les exigences des «doctes» ; elle était enfin celle qui s'inscrivait
dans un cadre de référence familier au public lettré car il y retrouvait des épisodes qu’il avait étudiés
en classes ou on lui avait appris que le génie romain, dur, étroit, pragmatique, arrivait a la noblesse
par la maitrise de soi ; que la tradition avait fait des citoyens romains de valeureux héros, de purs
stoiciens, des serviteurs impassibles de l'ordre universel et de la raison souveraine. S’était ainsi
imposée une idée du Romain grave, producteur infatigable d’actes sublimes et de mots qui valent des
actes, immolant sa vie et celle de sa famille a sa patrie. Corneille prit donc ce que cette Histoire lui
fournissait pour composer ses tragédies romaines, monuments véritablement marmoréens qui 'ont
fait célébrer comme un historien.

En fait, il a su conserver tout ce que I'Histoire romaine avait de plus extraordinaire pour ériger une
Rome idéalisée, car, avec cette Histoire, il prit des libertés, la modifia, la transforma (ainsi dans
“Nicoméde” ou dans “Héraclius”) afin de pouvoir organiser une intrigue propice a l'effet d'admiration.
Pour lui, 'Histoire n’était pas une contemplation poétique du passé, et, comme tout son siécle, il fut
indifférent au pittoresque du passé, a la couleur locale. Il employa plutét I'Histoire a fournir des
exemples utiles, a proposer une conduite, une morale, une éthique de la grandeur glorieuse, a donner
un cours de politique expérimentale.

38



Si ces tragédies historiques lui valurent la consécration dans le genre théatral qui était alors considéré
comme le plus noble, on peut cependant considérer qu’elles ne sont pas toujours de véritables
tragédies mais plutdt des drames historiques.

-Pour que l'action soit «extraordinaire», il fallait accepter tout ce qui pouvait aller au-dela du
vraisemblable, dans la mesure ou le sujet a la garantie de I'Histoire ou de la Iégende. Ainsi Corneille
écrivit : «Les grands sujets qui remuent fortement les passions, et en opposent l'impétuosité aux lois
du devoir ou aux tendresses du sang doivent toujours aller au-dela du vraisemblable, et ne
trouveraient aucune croyance parmi les auditeurs, s'ils n'étaient soutenus, ou par l'autorité de I'histoire
qui persuade avec empire, ou par la préoccupation [préjugé favorable] de I'opinion commune qui nous
donne ces mémes auditeurs déja tous persuadés. Il n'est pas vraisemblable que Médée tue ses
enfants, que Clytemnestre assassine son mari, qu'Oreste poignarde sa mére ; mais I'histoire le dit, et
la représentation de ces grands crimes ne trouve point d'incrédules.» Il prit d'ailleurs plaisir, dans ses
préfaces et “Examens”, a manifester son érudition historique afin de convaincre les «doctes».

Il s’employa encore a justifier de tels sujets : «Toute action se passe, ou entre des amis, ou entre des
ennemis, ou entre des gens indifférents 'un pour 'autre. Qu'un ennemi tue ou veuille tuer son ennemi,
cela ne produit aucune commisération, sinon en tant qu'on s'émeut d'apprendre ou de voir la mort
d'un homme, quel gu'il soit. Qu'un indifférent tue un indifférent, cela ne touche guére davantage,
d'autant qu'il n'excite aucun combat dans I'ame de celui qui fait I'action ; mais quand les choses
arrivent entre des gens que la naissance ou l'affection attache aux intéréts I'un de l'autre, comme
alors qu'un mari tue ou est prét de tuer sa femme, une mére ses enfants, un frére sa sceur, c’est ce
qui convient merveilleusement a la tragédie.»

Ainsi, dans "’Horace”, on trouve un concours de circonstances tout-a-fait exceptionnel : des beaux-
freres, choisis comme champions, parmi d'autres citoyens, par leurs cités devenues soudain rivales,
sont contraints de s'entretuer ; un des guerriers triomphe a lui seul de trois adversaires, puis abat sa
sceur. Or c'était, pour Corneille, le type méme du sujet tragique du fait qu'il I'emprunta a I'historien
Tite-Live.

Alors que les théoriciens aristotéliciens développaient une dialectique du «vraisemblable» et du
«vrai» (Boileau allait plus tard statuer : «Le vrai n'est pas toujours vraisemblable»), Corneille, dans le
“Discours de la tragédie”, s’employa a définir un «vraisemblable extraordinaire» qui, pour permettre
de construire une action exemplaire, dépasse la vérité particuliere (le vrai historiqgue) et le
vraisemblable ordinaire. Il avait trouvé, chez Aristote, la confirmation de ce qu'il avait déja
expérimenté dans ‘Le Cid” et que pourtant «les doctes» lui avaient reproché au nom de la
vraisemblance : que les violents conflits entre proches, par définition invraisemblables, ne le sont
pas : il n'est pas vraisemblable qu'une fille continue d'aimer et accepte d'épouser le meurtrier de son
pére, ni qu'une mere songe a faire mourir ses enfants. Et ce sont les situations les plus susceptibles
d'engendrer les émotions tragiques que sont la terreur et la pitié.

-Pour que l'action soit «sérieuse», il fallut que ces tragédies, dont les protagonistes appartiennent
toujours a la classe dirigeante, satisfassent a cette exigence que Corneille définit bien dans son
“Discours de I'utilité et des parties du poéme dramatique” : «La dignité de la tragédie demande
quelque grand intérét d'Etat, ou quelque passion plus noble et plus méle que I'amour, telles que sont
I'ambition ou la vengeance, et veut donner a craindre des malheurs plus grands que la perte d’'une
maitresse.» |l mit au point des intrigues fortement politiques, ou les affaires d’Etat tiennent une place
capitale. Ainsi : le salut de Rome est en jeu dans “Horace” ; la conception du pouvoir est au centre de
“Cinna” ; dans “Nicomede”, le héros, fervent admirateur d’Annibal, s’insurge contre la domination de
Rome en Orient. Plus que tout autre dramaturge de son temps, il redonna a la tragédie la_dimension
politigue qui avait été la sienne dans I'Antiquité.

Méme quand le sujet n’est pas politique, «quelque grand intérét d’Etat» forme comme une toile de
fond : dans “Le Cid”, Rodrigue sauve le royaume par sa victoire sur les «Mores» ; dans “Polyeucte”,
entre le drame humain et le drame surnaturel intervient un probléme politique, celui de I'Etat romain
devant le christianisme.

39



Il ne s’agissait pas seulement de conférer par la davantage de grandeur au genre, mais aussi d’en
faire un moyen didactique en permettant une réflexion sérieuse sur les problémes qui se posent aux
collectivités humaines : le bon et le mauvais gouvernement, la paix et la guerre, la justice et I'injustice,
etc. Les contemporains le comprenaient ainsi, eux qui voyaient dans chaque tragédie une allégorie
dont il fallait chercher les clés dans I'actualité. Ainsi, "Le Cid” soulevait la question du duel interdit par
Richelieu et celle de I'indépendance frondeuse de la haute aristocratie, car le renforcement de I'Etat
monarchique en vint a limiter peu a peu la liberté de cette classe dont les valeurs, nées dans l'ordre
féodal et fonciérement individualistes, ne s'intégraient pas sans crise a ce nouvel ordre, dans lequel
I'Etat dominait I'individu et le lignage. Pour sa part, “Cinna”, pronait, au temps de la conspiration du
comte de Chalais, la clémence comme le seul reméde efficace contre les troubles séditieux.

Or Corneille aima les débats oratoires. Nous assistons a des délibérations : ainsi, dans ‘La mort de
Pompée”, le roi d’Egypte, Ptolémée, réunit son conseil pour décider du sort du général romain.
Ailleurs, Corneille organisa de véritables proceés : proces de Rodrigue devant le roi avec le réquisitoire
de Chimeéne et le plaidoyer de don Diegue (ll, 8) ; procés d’'Horace (V, 2 et 3) avec les interventions
de Valére, d’Horace lui-méme, de Sabine, du vieil Horace, et la sentence du roi. Dans “Cinna”’, nous
assistons, en Il, 1, & un débat politique en bonne et due forme sur les avantages respectifs de la
république et de I'empire ; de longues tirades se répondent alors, enflammées mais rigoureusement
composées. Cette éloquence ample et lucide ne manque pas d’étre entrainante ; mais elle risque de
paraitre tendue, gonflée ou monotone, et de lasser a la longue. Corneille présenta aussi d’autres
débats ou les répliques sont alors hachées, pressées, lapidaires, ou I'éloquence concise porte le
pathétique a son comble : la scéne ou Rodrigue provoque le comte (I, 2), la scéne ou Polyeucte
s’oppose a I'amour de Pauline (1V, 3, vers 1273-1291).

D’autre part, les_maximes politigues abondent, et on pourrait rédiger, d’aprés Corneille, tout un
manuel a 'usage des souverains ; ou plutét deux manuels car deux théses s’affrontent :

-D’une part, une conception noble et grandiose du pouvoir : c’est celle d’Auguste dans “Cinna”, celle
de Nicoméde et de Corneille lui-méme qui pensait que la maitrise de soi, la lucidité, I'aspiration a la
grandeur, le souci d’une justice sereine et de la clémence étaient les vertus d’'un empereur ou d’un roi.
-D’autre part, un réalisme cynique, un machiavélisme allant jusqu’aux crimes les plus noirs : c’est le
fait des étres éperdument épris du pouvoir, comme Cléopatre dans ‘’Rodogune” ou des souverains a
'ame basse (Prusias et surtout Arsinoé dans “Nicoméde”, Orode dans “Suréna”) et de leurs
conseillers (ainsi ceux de Ptolémée dans “La mort de Pompée”).

Les «cornéliens» allaient reprocher a Racine de peindre des souverains (surtout Pyrrhus dans
“Andromaque”) qui sacrifient l'intérét de leur Etat & celui de leur amour. De fait, tandis que les héros
de Racine sont tout a leur passion, ceux de Corneille n’oublient jamais la cité dont ils sont les
membres, et souvent les chefs, et c’est ainsi que, dans “Horace”, Camille recoit un «chatiment
soudain» pour avoir maudit sa patrie.

On saisit aisément la grandeur de cette conception. Mais ses dangers ne sont pas moins frappants.
Crises mettant en jeu le sort des Etats, situations extraordinaires, personnages et passions hors du
commun : cet univers tragique rie risque-t-il pas de nous demeurer étranger? Sans doute nous avons
un effort a faire pour nous hausser a ce niveau, pénétrer dans cet univers et nous sentir de plain-pied
avec ces héros. Corneille n'en attendait pas moins des spectateurs et des lecteurs de son théatre.
Mais, dans tous ses chefs-d'ceuvre, il a rendu cet effort aisé et exaltant a la fois ; il a su faire en sorte
gue ses héros aient une valeur exemplaire mais non point transcendante, et que nous reconnaissions
en eux le meilleur de nous-mémes.

* k%

L’invention dramatique de Corneille s’exerca dans deux directions :

-Le choix de situations d'exception, de conjonctures étonnantes, de conflits rares et frontaux entre les
impératifs du désir et ceux du devoir (obligation d'ordre moral qui peut cependant étre étrangére a la
morale ordinaire en commandant la vengeance ou en soutenant 'ambition, en poussant méme au
crime) ; entre deux conceptions de I'amour. De telles situations lui permettaient d’illustrer par un beau
débat tragique sa conception du héros, car il admira toujours les dépassements héroiques, paraissant

40



prendre plaisir & accroitre constamment les difficultés du personnage central afin de faire apparaitre
les multiples dimensions de sa grandeur d'ame.

-L’introduction de rebondissements de I'action nombreux et imprévus, et de coups de théatre, cette
multiplication servant a mettre en évidence les divers aspects d'une situation tragique, a ballotter entre
I'espoir et la crainte le spectateur pris par le mouvement dramatique. Les exemples les plus frappants
de ce mouvement sont fournis par :

-la méprise de Chiméne (‘Le Cid”, V, 5) ;

-I'oracle qui, au début d”’Horace”, nous égare, nous donnant a croire que la tragédie se terminera par
le mariage de Curiace et de Camille ;

-I'annonce de la victoire d’Horace ("Horace”, IV, 2) aprés celle de sa fuite (ll, 6) ;

-le revirement d’Auguste a la derniére scéne de “Cinna” ;

-le songe de Pauline (“Polyeucte”, I, 3) qui, a la fois, nous éclaire et nous égare sur la suite de
I'action.

-I'arrivée de Sévéere qu’on croyait mort (“Polyeucte”, 1, 4) ;

-la fin de “Rodogune” ou le spectateur, fasciné par la coupe fatale contenant du poison, se demande
avec anxiété si Antiochus y trempera ses lévres ; de rebondissement en rebondissement, l'auteur le
tient en haleine jusqu’aux dernieres répliques.

-I'intervention inattendue d’Attale en faveur de Nicoméde (“Nicoméde”, V, 7 et 9).

Enfin, Corneille allait recourir & I'invention, pour rendre plus complexes des intrigues (en particulier
dans des pieces qu’il appela «implexes») en y multipliant les péripéties extérieures, cette complexité
lui paraissant un caractére essentiel du théatre moderne. Or, au contraire, I'idéal de Racine allait étre
de «faire quelque chose de rien», et la comparaison de “Tite et Bérénice” de Corneille avec
“Bérénice” de Racine est révélatrice a cet égard : trouvant trop mince la donnée fournie par Suétone,
Corneille voulut I'étoffer en ajoutant au couple Tite-Bérénice le couple Domitian-Domitie ; en fait, il a
ainsi surchargé lintrigue et dispersé l'intérét. Dans “(Edipe”, il ne conserva pas la ligne pure de la
tragédie de Sophocle, et crut bon de donner au personnage une sceur. Malheureusement, la
complication est telle parfois que nous débrouillons avec peine les fils de l'intrigue : ainsi au premier
acte de “Rodogune” ; ainsi dans “Héraclius”, dont il dit lui-méme : «Le poéme est si embarrassé qu'il
demande une merveilleuse attention».

* % %

Corneille fit trés délibérément et trés consciemment reposer ses tragédies sur des passions «plus
nobles et plus males que I'amour» qui était, pour lui, une passion «trop chargée de faiblesse pour étre
la dominante». Aussi, dans son théatre, 'amour n’occupe-t-il pas la méme place que dans celui de
Racine. Cependant, définissant le sujet tragique et se soumettant a la tradition de la tragédie
francaise qui voulait qu’elle comporte une intrigue amoureuse, il indiqua, aprés avoir parlé des
«grands intéréts d’Etat» dont traitait ses tragédies : «ll est a propos d’y méler I'amour, parce qu’il a
toujours beaucoup d’agrément, et peut servir de fondement a ces intéréts, et a ces autres passions
dont je parle ; mais il faut qu'il se contente du second rang dans le poeme, et leur laisse le premier.» Il
ajoutait, parlant de ses tragédies et de cette passion : «J'aime gu'elle y serve d'ornement, et non pas
de corps.»

Or on peut constater que 'amour est partout présent dans son théatre. Mais il ne voyait pas 'amour
comme le voyaient les gens de I'époque pour qui c’était une force irrationnelle, une inclination
mystérieuse et irrépressible. Lui-méme en fit parfois un «je ne sais quoi», un «charme» au sens
premier du mot (dans “La suivante”, Florame indique : «Un je ne sais quel charme auprés d'elle
m'attache.» - dans “Polyeucte”, Pauline avoue a Sévere : «Un je ne sais quel charme encor vers vous
m'emporte.» [vers 505] ; dans “Psyché”, le personnage dit ressentir «un je ne sais quel feu que je ne
connais pas. Je ne sais ce que c'est, mais je sais qu'il me charme» [lll, 3]) ; dans “Rodogune”, deux
freres, Antiochus et Séleucus, aiment Rodogune ; celle-ci répond a I'amour d'Antiochus, et n'éprouve
gu'indifférence pour Séleucus, constatant qu’elle ne peut I'expliquer :

«Comme ils ont méme sang avec pareil mérite,
Un avantage égal pour eux me sollicite ;

41



Mais il est malaisé, dans cette égalité,

Qu'un esprit combattu ne penche d'un c6té.

Il est des nceuds secrets, il est des sympathies,

Dont par le doux rapport les &mes assorties

S'attachent I'une a I'autre, et se laissent piquer

Par ces je ne sais quoi qu'on ne peut expliquer.

C'est par la que I'un d'eux obtient la préférence.» (vers 355-363).
Mais ce qui se manifeste ainsi, c’est le dangereux éros qui est fatal, tyrannique, contraire a la liberté,
a lautonomie, a la grandeur et a la supériorité héroiques, imposant une dépendance, sinon un
esclavage, ne pouvant donc étre tenu pour une valeur car il s‘oppose aux vraies valeurs (I’honneur, le
souci du rang) et doit leur étre sacrifié.
Dans la plupart des cas, chez Corneille, proche a cet égard de I'esprit de galanterie qui triomphait
dans la société mondaine et dans les grands romans précieux contemporains, la tragédie commence
quand le _cceur entre en conflit avec «les grands intéréts», soumettant de ce fait les personnages au
dilemme, cet élément proprement cornélien qui donne a la situation son caractére a la fois héroique et
tragiguement humain. L’'un de ses titres de gloire est justement d’avoir su concevoir 'amour comme
une passion noble et généreuse, ce qui ne 'empécha pas de le faire apparaitre aussi sous des
formes perverses, car il n’a pas craint de porter par deux fois a la scéne le crime atroce d’'une mére
qui tue ses enfants : aprés Médée, que poussaient la jalousie et le désir de vengeance, il y eut
Cléopatre, reine de Syrie dans “Rodogune” qui, égarée par 'ambition et par la haine, a tué son mari,
Démétrius Nicanor parce qu'il voulait la répudier pour épouser Rodogune, princesse des Parthes, puis
veut tuer aussi ses deux fils, Séleucus et Antiochus, qui, a leur tour, se sont épris aussi de Rodogune
; d’ailleurs, ne connaissant que 'amour du pouvoir, elle parle a son tréne comme a un amant.

Si, dans son “Examen du Cid” (1660), Corneille indiqua que Chiméne dispose de «la haute vertu
dans un naturel sensible a ses passions, qu'elle dompte sans les affaiblir, et a qui elle laisse toute leur
force pour en triompher plus glorieusement», cela se retrouve chez tous ses héros. «Ses passions»,
c’est 'amour qui était pour Corneille un sentiment maitrisable, qu'on devait et qu'on finissait par
pouvoir combiner avec (ou soumettre a) la politique et la liberté du moi. De ce fait, ses contemporains
et la postérité se sont plu a opposer un théatre cornélien excluant les faiblesses de I'amour a un
théatre racinien voué aux désordres de la passion. Il est vrai que sa dramaturgie fut fondée sur
I'éthique de I'héroisme et I'esthétique de I'admiration qui nait de la considération des mérites.

Si son souci de donner une place a 'amour dans ses tragédies le fit aller méme jusqu’a inventer des
intrigues (comme il le fit dans “CEdipe”), il resta plutét en-deca d'une réelle promotion ou valorisation
de la passion amoureuse, laquelle dans son univers est parfois, sous sa forme la plus haute,
seulement un adjuvant de I'héroisme et toujours un ressort dramatique dans la mesure ou elle est
occasion de conflits déchirants. Et il faut reconnaitre que son théatre est extrémement viril, parfois
exagérément, et que les femmes peuvent y manquer de féminité, ayant moins de grace sentimentale
ou de tendresse passionnée que d’esprit énergique et de franche robustesse ; elles sont fortes,
capables de raisonnement et d’action ; ainsi Emilie, dans “Cinna” et Cornélie, dans ‘La mort de
Pompée”. C’est le danger de la tension quimposa Corneille et de son godt pour les ames hors du
commun.

La véritable question, qui fut donc posée de piéce en piéce, est de savoir si I'amour est compatible ou
non avec I'héroisme. En fait, la réponse avait été donnée dés “Le Cid”, ou Corneille inventa I'amour
héroigue de Rodrigue et de Chiméne ; ou il apparut que, pour lui, 'amour ne nait pas par un simple
attrait physique, par une «surprise des sens», ni par un choix conscient et raisonné, tout en étant
pourtant fondé sur la raison car ses personnages ont l'intuition de la valeur de I'étre qui mérite d’étre
aimé. Le héros ou I'héroine de Corneille a le coeur trop noble pour que son inclination puisse I'asservir
a un étre indigne de lui ou d’elle. Par un instinct sdr, le héros s'éprend de la femme la plus parfaite
qu’il connaisse, et celle-ci est séduite a son tour par cet élan vers la perfection qu’elle devine chez lui.
L'intuition est en effet divinatrice : Chiméne aima Rodrigue avant qu'il ait eu l'occasion de s'illustrer ;
elle pressentit en lui (de méme que I'Infante) le héros futur. Pauline dit & sa suivante, a propos de

42



Sévere : «Je l'aimai, Stratonice ; il le méritait bien.» (vers 184). A la différence des héroines
raciniennes, qui se livrent a 'amour portées par un instinct aveugle et mystérieux, qui sont incapables
de raisonner et d’obéir a la volonté, 'amour des héroines cornéliennes est fondé sur le mérite de celui
gu’elles aiment. De ce fait, au moment ou elles ont l'air d’agir contre leur amour, en réalité elles
travaillent pour lui. Ainsi, comme Chimene aime dans Rodrigue ses qualités chevaleresques, loin de
lui en vouloir d’avoir tué son pére pour venger l'affront recu par le sien, elle I'en aime encore
davantage et 'avoue sans rougir.

Chez les héroines cornéliennes, le souci de «la gloire» écrase la personne, non sans lui procurer
pourtant quelque revanche, car cette soumission, qui n’est de rigueur que chez les filles de haut rang,
et qui les distingue du commun des femmes, exalte I'idée qu’elles ont d’elles-mémes, et leur donne
acces au seul triomphe héroique dont leur sexe soit susceptible.

Cet amour partagé est donc nourri et vivifié par I'estime réciproque, par 'admiration de chacun devant
la maniére dont I'autre fait face aux coups du sort ou surmonte les conflits. Les «amants» cornéliens,
qui sont «généreux», ne peuvent aimer qu’un(e) égal(e), et, chez eux, le désir va de pair avec I'estime
de lautre et la reconnaissance de son mérite. Comme le couple héroique transforme I'amour en
facteur d’émulation, en agent de «la gloire», cela entraine deux conséquences psychologiques :
-le désir d’étre bien jugé de I'étre aimé ;
-le fait que s’aimer, c’est aimer ensemble la gloire. On se sacrifie donc de concert, et la tendresse et
la certitude accompagnent la douleur.
L’admiration est d’ailleurs le ressort tragique proprement cornélien.
Généralement, on trouve chez Corneille des «amants» qui, s’admirant mutuellement, peuvent
compter I'un sur l'autre, un constant échange s’établissant : I'estime attise 'amour et 'amour exalte
«la gloire». D’ailleurs, pour lui, 'amour seul est digne d’étre opposé a «la gloire», et ils s’opposent
souvent, ou du moins paraissent s’'opposer car leur essence est au fond la méme : «la gloire» est
fondée sur I'estime de soi-méme, 'amour sur I'estime de I'étre aimé.
On remarque que, dans ‘“La mort de Pompée”, César reconnait I'ame de Pompée en sa veuve,
Cornélie :
«ll vit, il vit encore en I'objet de sa flamme,
Il parle par sa bouche, il agit dans son ame.» (vers 1369-1370).

Le débat est particulierement remarguable dans les ames de Rodrigue et de Chiméne :
-Lorsgue don Diégue dit a Rodrigue :

Nous n'avons qu'un honneur, il est tant de maitresses !

L'amour n'est qu'un plaisir, I'honneur est un devoir.
Rodrigue répond, indigné :

L'infamie est pareille, et suit également

Le guerrier sans courage.et le perfide amant. (lll, 6).
-Chiméne est présente en Rodrigue lorsqu'il décide de provoquer le comte, et Rodrigue en Chimene
lorsqu'elle demande sa téte au roi.
-Rodrigue est invincible parce qu'il aime et se sent aimé ; au cours du combat contre «les Mores», il
est animé, n'en doutons pas, par I'aveu de Chiméne : «Va, je ne te hais point.» (vers 963), et par ces
mots de Don Diégue :

«Si tu I'aimes, apprends que revenir vainqueur

C'est I'unigue moyen de regagner son coeur.» (vers 1095-1096).
-Avant le duel avec don Sanche, au cri que I'amour arrache a Chiméne : «Sors vainqueur d'un combat
dont Chimeéne est le prix», la généreuse exaltation du Cid ne connait plus de borne :

«Est-il quelque ennemi qu'a présent je ne dompte?

Paraissez, Navarrais, Mores et Castillans,

Et tout ce que I'Espagne a nourri de vaillants ;

Unissez-vous ensemble et faites une armée,

Pour combattre une main de la sorte animée :

Joignez tous vos efforts contre un espoir si doux ;

Pour en venir a bout, c'est trop peu que de vous.» (vers 1558-1564).

43



Dans les piéces de la derniére partie de la production de Corneille, la tragédie, devenant
sentimentale, le conduisit a de fines analyses de I'amour, dont il diversifia les représentations car on
découvre : I'amour précieux de Thésée, I'amour par générosité patriotique de la Viriate de “Sertorius”,
I'amour «racinien» d'Eurydice, I'hésitation de Jason, dans “La conquéte de la Toison d'or”, entre deux
maitresses et celle d’Agésilas entre Mandane ou Aglatide, le renoncement a 'amour de Pulchérie au
nom des mémes exigences. Des héros comme Thésée, Sertorius, Attila ou Suréna sont d'autant plus
démunis devant I'amour qu'ils sont plus forts contre tous les autres obstacles. Tous ces sentiments,
qui prétendent se dissimuler derriére le mensonge, lache de la part d'un Jason, résigné chez lidione
dans “Attila” ou chez Eurydice dans “Suréna”’, «généreux» quand il vient d'un Sertorius ou d'un
Martian, s'analysent pourtant avec attention, quitte a ne dévoiler que leur ambiguité : quelle est la part
du cceur et celle de la politique dans les sentiments de Jason, d'Othon ou de Sophonisbe? L’amour
«platonique» de Pulchérie est-il heureux ou désespéré? Le renoncement, quoi que veuille Sertorius,
ne comporte-t-il pas de mortels dangers, comme parait en témoigner Suréna? On assiste a
I'association paradoxale de passions incoercibles et de jeux politigues compliqués.

Cette thématique renouvelée engendra le pathétique plus que le sublime, car la recherche du bonheur
était promise a I'échec dans les cercles restreints du pouvoir.

Ainsi I'amour cornélien ressemble & 'amour courtois du Moyen Age ou, pour sa «dame», le chevalier
était capable de toutes les prouesses. Cette conception chevaleresque de I'amour rappelle aussi celle
du roman précieux, et l'idéal héroique et romanesque des seigneurs et nobles dames du temps du
régne de Louis Xl et de la Fronde. Mais, si Corneille se rattacha a une tradition et exprima les
aspirations de son temps, il apporta surtout cette révélation : I'amour véritable est une passion noble,
qui fait non pas des laches, mais des héros.

* % %

Pour Corneille, le_conflit tragique nait chez un personnage faisant face a la difficulté d'exercer sa
liberté de décision et d'action, quand s’oppose «/impétuosité des passions aux lois du devoir et aux
tendresses du sang». Entre deux passions nobles, la plus noble I'emporte, mais sans humilier sa
rivale, bien au contraire. Entre elles, le combat est déchirant, mais «généreux» et loyal, les
adversaires se ressemblant plus encore gu'ils ne s'opposent ; c’est le cas dans le combat du Cid avec
le comte, des Horaces avec les Curiaces. De son affrontement avec I'honneur, I'amour, d'abord
meurtri, sort grandi et épuré, cependant que I'honneur, mesurant le prix de la tendresse, en devient
plus humain. Ainsi, “Le Cid” oppose I'amour partagé de Rodrigue et de Chiméne a leur devoir qui
consiste, pour 'un comme pour 'autre, a tout faire pour venger son pere ; dans “Horace”, la passion
patriotique fait taire chez Horace non seulement 'amour (sa femme, Sabine, est originaire d’Albe) et
l'affection pour ses beaux-fréres, mais jusqu’aux «tendresses du sang» puisqu’il tue sa sceur,
coupable d’avoir souhaité la perte de Rome ; chez Curiace, 'amour s’incline, a regret , devant le
devoir patriotique ; dans “Cinna”, Auguste est partagé entre son désir de vengeance et la clémence,
devoir d’'un souverain ; Polyeucte lutte contre son amour pour Pauline pour satisfaire au devoir du
chrétien qui est de faire a Dieu le sacrifice de toutes les affections terrestres ; la passion effrénée du
pouvoir étouffe chez Cléopétre le sentiment maternel, pour ne pas dire tout sentiment humain.

* k%

Le héros cornélien

Avec Corneille, qui fut invinciblement attiré par les ames fortes, les personnalités puissantes en qui
rien de médiocre ne subsiste, et qui, sans transiger, atteignent a une parfaite unité par le triomphe de
leur tendance dominante, le héros tragique tendit & devenir un héros tout court. Mais, s'’il crut a une
hiérarchie des ames, il n’en a pas conclu que les plus nobles eussent le droit de se mettre au-dessus
des lois ; il pensa, au contraire, qu’elles devaient rester dans le rang, au premier rang toutefois, servir
comme les autres et méme payer d’exemple.

44



Il reste que, soucieux de vérité humaine, Corneille créa aussi des personnages d’'une médiocre
gualité morale, des étres faibles, veules et vils, odieux comme Orode, ou ridicules comme Prusias et
Félix, se montrant d’ailleurs dur, plein de mépris pour eux. Pour les peindre, il retrouva sa veine
comique, les dessinant avec un réalisme qui le rapprocha de Moliére, leur prétant des mots de
comédie au point que, avec eux, la tragédie se détend un moment, et que nous retrouvons
I'atmosphére de la réalité quotidienne, 'humanité banale et méme grotesque. Mais I'élément comique
ne doit pas nous faire oublier la rigueur de la condamnation portée par l'auteur. Pour lui, «ces ames
que le ciel ne forma que de boue» (“La mort de Pompée”, vers 265) ne sont méme pas capables
d'oser quelque grand crime. Cependant , a la fin de “Nicomede”, Attale, conquis par le rayonnement
de son frére, passe du clan des médiocres au parti des héros ; il sauve Nicomeéde, et lui sacrifie son
amour et ses ambitions. Des ames basses le héros peut avoir pitié, mais non pas l'auteur.

Corneille créa aussi des monstres (Médée, Cléopatre, Marcelle, Arsinoé ou Phocas), qu'une passion
violente, une ambition démesurée, pousse a des actions non seulement paradoxales, mais
parfaitement condamnables. Leur courage procéde d'un attachement aveugle a un intérét unique : le
leur, ou celui d'enfants trop ou trop mal aimés. lls ne connaissent que la loi gu'ils se sont donnée, et
ne tiennent aucun compte des autres. Leur conception de la vie est le fruit, non d'un dépassement,
mais d'une pure et simple négation des exigences humaines. lls canalisent leur énergie vers un objet
unique, et mutilent leur étre afin de n'étre disponibles que pour sa conquéte. lls n’imposent
I'admiration que dans la mesure ou l'appauvrissement intérieur qu'ils acceptent prend l'allure d'une
ascese, et leur permet de mépriser les affections naturelles pour se rendre semblables a I'image
d’eux-mémes que leur propose une passion effrénée. Cela fait qu'ils ne sont jamais parfaitement
compris par leurs adversaires ; mais cela les empéche aussi de les comprendre. Le dénouement des
tragédies ou ils paraissent accule ces anti-héros au dilemme du suicide ou de la conversion.

* %

Le héros cornélien est une «ame bien née», et a l'orgueilleuse certitude de sortir du commun,
Corneille faisant ainsi la promotion d’'une élite, d’'une aristocratie morale. Sans doute, le rang social y
joue son réle. Dans ‘La mort de Pompée”, Cléopatre parle de

«Cette haute vertu dont le ciel et le sang

Enflent toujours les coeurs de ceux de notre rang» (vers 275-276).
Pourtant, Prusias et Orode sont des rois indignes, tandis qu’'un héros comme Sévére n'est qu'un
simple chevalier romain.
Le role du «sang» étant capital, les héros cornéliens disposent parfois d’'un héritage d’héroisme :
Rodrigue et Chiméne sont des héros issus de héros ; si Nicoméde est fils du lache Prusias, la valeur
d’une longue lignée d’ancétres rois revit en lui.
L’éducation, elle aussi, peut faire des héros, qu’elle confirme I'appel de I'hérédité ou le corrige. Ainsi
Nicomede est disciple d’Annibal ; dans “Héraclius”, Léontine dit de Martian, fils de I'odieux Phocas :

«C’est du fils d’un tyran que jai fait ce héros ;

Tout ce qu'il a recu d’heureuse nourriture

Dompte ce mauvais sang qu'il eut de la nature.» (vers 1434-1436).
Les héros ne constituent donc pas une caste fermée : on peut y accéder par plus d’une voie. Aucune
lourde prédestination ne pése sur eux.

Le héros est «une grande ame» ; il est tout vertueux, Corneille ayant d’ailleurs d{ se justifier contre la
volonté d’Aristote et de ses disciples de personnages ni tout & fait bons ni tout & fait méchants ; dans
son “Discours de la tragédie et des moyens de la traiter selon le vraisemblable et le
nécessaire”, il protesta: «L'exclusion des personnages tout a fait vertueux qui tombent dans le
malheur bannit les martyrs de notre théatre. Polyeucte y a réussi contre cette maxime.»

Le héros est «généreux», la «générosité» au sens étymologique du terme étant la noblesse de sang,
de naissance, de race ; puis, qui est liée a la précédente, la noblesse du naturel, du caractere, sans
idée d'inclination a donner, de libéralité facile. De ce fait, le tragique de Corneille étant en quelque
sorte ascensionnel, le héros est convié a gravir les cimes d’'un héroisme conquérant et exaltant, a

45



défier le malheur, a se montrer toujours prét a renoncer a la vie, par amour, par amiti€, par souci de
«la gloire». Corneille excella dans la peinture de la générosité du cceur et d’'une rayonnante noblesse
d’ame. Mais cela se faisait sous le signe d’un héroisme galant qui entrainait 'enthousiasme de
I'exploit, le héros inspirant, du fait de sa surhumanité morale, plus d'admiration que de pitié.

Le héros est animé de la «vertu» qui est (& partir du latin «virtus») un ensemble de qualités viriles,
physiques ou morales, I'énergie tant du corps que de l'esprit), le courage, une ardeur jeune et
fougueuse, une joie qu’il ressent jusque dans le sacrifice supréme. Son courage le pousse a élever et
a dilater son univers moral.

Le héros obéit au sentiment de I'honneur (selon “Le Robert”: «bien moral dont on jouit dans la
mesure ou on a le sentiment de mériter de la considération et de garder le droit & sa propre estime»)
qui lui impose le devoir, qui est souvent le respect des obligations de lignage) mais aussi une
exigence intime, le devoir n’étant pas une acceptation froide ou résignée de la loi, mais le culte fervent
d'une regle intériorisée.

Ayant une ame fiére, le héros a le souci de sa «gloire» qui, d’'un c6té, est la gloire-réputation sociale,
la volonté d'imposer la reconnaissance du mérite personnel ; et, d’'un autre cété, est une gloire intime,
la haute idée gu’on a de soi-méme et de ce qu'on se doit, le sentiment de devoir étre fidéle a soi-
méme, la passion pour soi-méme, le respect de tous les germes de grandeur qu'on sent en soi,
I'application a les développer, la volonté avant tout ne pas déchoir a ses propres yeux et de réaliser la
plus haute image de soi-méme, en faisant, pour cela, un effort sur soi. La gloire transporte le héros et
'enthousiasme ; mais aussi I'endurcit contre lui-méme quand elle se voit menacée par les
mouvements naturels de linstinct. Et cette fierté peut étre capable de tyranniser les autres.
Remarquons que, en sauvegardant sa «gloire» intime, le héros acquiert la gloire sociale, cette
renommée qui le distingue comme le représentant le plus éminent des vertus et des valeurs célébrées
par le groupe. Le souci de «la gloire» est donc aussi le désir de 'admiration publique pour les grandes
actions ou les grandes ceuvres. Signalons que le mot n’était pas employé dans la vie courante ; il était
littéraire, conventionnellement hyperbolique, propre a la tragédie.

N’étant ni solitaire ni révolté (comme allait I'étre plus tard le héros romantique), le héros cornélien n'a
a aucun moment le désir de I'évasion : méme quand il n’est pas compris, il s'insére (comme autrefois
le héros antique) dans une communauté dont il se sent solidaire, dont il respecte les valeurs morales
(famille, patrie, monarchie) pour les dépasser, dont seul le regard peut le faire accéder a la gloire a
laguelle il aspire. Il lui faut des témoins qui puissent au besoin I'admirer, voire I'imiter. Aussi, avant
d'imposer aux autres la loi particuliere qu'il s’est choisie, il commence par se soumettre a celles qui lui
sont imposées. Il se met au service de I'Etat comme de I'éthique amoureuse. Ainsi se réalise I'alliage
de réflexion politique et d'essai d'éthique individuelle qui caractérise le théatre cornélien.

A la fois réfléchi et impulsif, passionné et libre, le héros cornélien perpétua I'idéal de toute une époque
qui aima comme lui la vie dangereuse, les passions nobles.

* *

A cet étre d'exception, il faut une situation d'exception. Or, rien n'étant facile dans le théatre de
Corneille, si le héros progresse vers la grandeur, sur le chemin, il rencontre des obstacles, des
événements extraordinaires qui le mettent a I'épreuve, qui lui donnent aussi I'occasion de se dépasser
; il doit les surmonter pour se réaliser pleinement. Ainsi :

-Auguste doit lutter contre son propre passé d'ambitieux sans scrupules.

-Tout le mouvement dramatique de “Polyeucte” réside dans les cas de conscience que le héros a a
résoudre douloureusement, dans les choix moraux fondamentaux qu’il doit faire, dans I'opposition
irréductible qu’il doit affronter entre deux points de vue (une option affective ou amoureuse contre une
option morale ou religieuse, une impossible conciliation entre I'honneur et le bonheur). De ces
obstacles nait une crise morale douloureuse et émouvante. On le voit repousser des assauts

46



successifs : tentation de l'instinct de conservation et de la peur (Félix fait exécuter Néarque sous
yeux), de I'ambition (IV, 3, vers 1173-1198), du devoir civique (vers 1199-1214) ; en V, 2, Félix recourt
a un subterfuge : il veut étre initié au christianisme ; son gendre doit donc renoncer au martyre pour
assurer le salut d'une autre ame, et, par la conversion de Félix, sauver la vie de nombreux chrétiens ;
la feinte est subtile, mais Polyeucte a t6t fait de la percer a jour ; contre l'appel divin, une seule
tentation I'ébranle vraiment, celle de 'amour humain ; il doit prier (dans des stances) pour avoir le
courage de résister a Pauline ; la brusquerie méme de ses répliques prouve a quel point il est
sensible a son charme et a son appel ; un moment vient ou son émotion ne peut plus se contenir
(«Hélas !», vers 1252) ; il triomphe pourtant, et pour étre tout a fait sr que son amour pour Pauline
est dépouillé de toute faiblesse humaine et parfaitement compatible avec I'amour de Dieu, par un
supréme effort il veut la confier a Sévere, son rival (1V, 4) ; il déclare : «Je le ferais encor, sij'avais a le
faire.» (vers 1671) comme l'avait déja dit Rodrigue (vers 878).

Aucun de ces personnages ne craint la mort : elle leur apparait comme le moindre des malheurs, et
parfois comme un bien souhaitable

Le héros connait un conflit dans son ame ou s’opposent deux valeurs antagonistes, deux sentiments
passionnés et inconciliables. C’est le célébre dilemme cornélien, cette division intérieure d'autant plus
pathétique que le héros est d’'une impitoyable lucidité, que les valeurs incompatibles sont aussi fortes,
nécessaires et justes les unes que les autres, et que le dépassement surhumain ne peut étre
gu’inhumain.

Peu importe que ce combat soit heureux ou désespéré, et que le héros surmonte I'épreuve ou soit
enfin abattu ; 'essentiel est ce défi que la liberté humaine a lancé au destin en marche, fatal ou
providentiel. Le héros répond a I'élan qui le pousse a trouver la plus haute et la plus difficile solution,
et a l'appliquer, a surmonter les antinomies. La décision et le geste sont dictés par un idéal qui
transcende I'égoisme et la lacheté ordinaires. L’élan vers le sublime ou le moi affirme sa propre
grandeur et l'injonction du devoir a laquelle il se plie procédent du méme besoin de «gloire», encore
faut-il que celle-ci soit vertueuse, qu’elle se confonde avec la noblesse morale. De ce fait, le héros
force 'admiration.

C’est avec une grande lucidité qu’il se livre a une délibération intérieure qui prend la_forme du
monologue. Ainsi, dans “Cinna”, le monologue d’Auguste qui est aussi solidement charpenté qu’un
discours, mais traduit cependant le désarroi d’'une ame partagée entre deux sentiments. Parfois, le
monologue sans perdre son caractére dialectigue, prend une forme et un élan lyriques brisant
luniformité du rythme tragique : ce sont, quand I'émotion du héros devient trop forte, son
épanouissement dans des stances qui, loin d’interrompre 'action, sont des moments de suspension
qui en marquent le tournant décisif, avec une variété des rythmes et des rimes, des effets de refrain
(«Faut-il punir le pére de Chiméne?») qui permettaient au poéte de rendre avec plus de nuances et
plus d’intensité les sentiments de ses héros dans la crise qu’ils traversent ; ce sont celles dans “La
veuve” (1631), celles dans “Le Cid” de Rodrigue (I, 6) et de l'Infante, celles de Polyeucte (IV, 2),
celles de “La conquéte de la Toison d’or” (1660). En 1660, dans I'’Examen d"”’Androméde’’”, tout
en condamnant les stances du “Cid” pour leur «affectation» et un refrain «qui n'a rien de naturel», il
déclara leurs «cadences inégales» «merveilleusement» aptes a exprimer «les déplaisirs, les
irrésolutions, les inquiétudes, les douces réveries». A partir de “Polyeucte” (1643), il les évita dans la
tragédie réguliere ; mais il continua & les employer dans la tragédie lyrique en musique
("Andromede”, 1650 ; “La conquéte de la Toison d'or”, 1661).

En fait, quand un héros cornélien entre en conflit avec ses passions, si serrée et si émouvante que
soit la lucide discussion qui se déroule en lui, on sait d'avance quelle sera la décision finale. L'action
n'est pas suspendue puisque, paradoxalement, bien que les obstacles soient extérieurs, c'est la force
intérieure du héros, canalisée par la raison, qui mene le jeu.

* *

47



Le héros cornélien fait souvent face au conflit entre 'amour et le devoir.

Ce conflit est vécu en particulier par Rodrigue (auquel un devoir s’impose) et Polyeucte (qui se donne
un devoir) :

-Rodrigue doit choisir entre son amour pour Chiméne et sa soumission a I'honneur du clan familial.
S'’il ne provoquait pas le comte, il serait déshonoré aux yeux de son pére, aux yeux de Chiméne, aux
yeux de tous et, surtout, a ses propres yeux ; honni comme un lache par la société féodale dans
laguelle il vit, il deviendrait une sorte de paria. Mais, loin de se révolter contre ce code social de
I'honneur, il le fait sien par I'adhésion de sa raison ; dés lors sa décision ne doit rien qu'a lui-méme, a
sa volonté libre et souveraine. Une fois le comte mort, Chiméne agit comme lui, pour les mémes
raisons. De méme, lorsque I'Infante lutte contre son amour pour Rodrigue, elle n'obéit pas a un simple
préjugé de caste ; elle se jugerait diminuée si, dédaignant ce qu'elle se doit, elle cédait a son
inclination ; pourtant, cet amour est loin d'étre un égarement ; mais sa raison la persuade qu'elle doit
renoncer a Rodrigue : il y va de sa gloire, c'est-a-dire du respect gqu'elle se doit a elle-méme, comme
princesse de sang royal.

-Polyeucte doit choisir entre son amour pour Pauline et son devoir de chrétien, son amour de Dieu. I
se plaint : «ll faut combattre un ennemi que jaime» (vers 357), tandis que l'idéal qui le guide est
I'accomplissement le plus haut pour un chrétien : la sainteté et le martyre. L’éminente dignité du héros
tient a ce que cet idéal, sans étre inhumain ni surhumain, est cependant plus gu'humain ; bien au-dela
du devoir, la «gloire» rejoint ici la «grace» ; et la grandeur d'ame de Polyeucte se communique a ceux
qui I'entourent, haussant Pauline et Sévére a son niveau : symbole humain de cette transmission des
mérites surnaturels qui permettra au martyr d'obtenir, a la fin de la piéce, la conversion de sa femme,
Pauline, et de Félix, son bourreau.

Or, en immolant une valeur a une autre, le héros trouve le plus sir moyen de la préserver. Auguste,
en pardonnant a ceux qui veulent le dépouiller du pouvoir et de la vie, s'assure un pouvoir plus grand
gqu'auparavant et I'immortalité posthume. En renongant, Polyeucte a 'amour terrestre, Pauline a ses
premiéres amours, les époux sublimes parviennent a se réunir, a s'unir a jamais dans I'amour divin.
Par ce sacrifice, ce dépassement, le héros va du malheur a la grandeur.

Cette orgueilleuse et souvent paradoxale confiance en leurs propres forces n'‘empéche pas les héros
de Corneille de demeurer lucides. Il n'y a pas chez eux d’abandon a lintuition ou de négation de
I'obstacle. L'intuition n'intervient qu'aprés un temps de réflexion ou toutes les valeurs en présence ont
été appréciées ; et l'obstacle n'est nié qu'aprés avoir été mesuré. Les héros savent mesurer et
apprécier exactement leurs droits et leurs devoirs. lls analysent impitoyablement la situation
inextricable ou ils sont plongés, établissent minutieusement la hiérarchie des exigences qui leur sont
imposées, et en déduisent, avec une rigueur quasi juridique, l'attitude qu'ils doivent adopter.
D’ailleurs, ils ont souvent a la bouche le _mot «raison». S'il est le plus souvent synonyme
d'«obéissance a la loi», il garde toujours une acception intellectuelle. La raison, c'est I'argument
décisif qui, toute réflexion faite, détermine l'attitude a prendre, méme si cette attitude doit étonner ou
indigner d'abord le public. De plus, comme la raison peut justifier 'amour que ressent le héros
cornélien, et comme sa volonté peut avoir prise sur lui, cet amour devient donc une vertu et non une
faiblesse. Le conflit n’est alors donc pas entre 'amour et le devoir, mais plutdt entre des devoirs.
L'apparente déraison, dans ce théatre, n'est en fait qu'une raison supérieure.

Si on peut penser que, le plus souvent, c’est le devoir qui I'emporte, en fait, il ne triomphe pas de
'amour, mais le contraint a se dépasser, a renoncer a ses aspirations immédiates pour survivre dans
son essence méme.

*

Le théatre de Corneille nous offre une grande variété de types humains. Ses personnages sont :
-exaltés comme Horace et Cléopétre ;

-«généreux» comme Rodrigue (qui est un héros de I'honneur familial et féodal avant d’étre un héros
de la patrie), Chiméne, Polyeucte (qui est un saint), Pauline et Séveére ;

-des ames romaines comme Auguste et le vieil Horace ;

-des stoiciens comme Nicomede et Suréna ;

-des étres aussi nobles mais moins entiers, comme Curiace ;

48



-des médiocres séduits par la grandeur comme Cinna et Attale ;

-des étres faibles ou vils comme Félix dans “Polyeucte”, Prusias, Orode dans “Nicoméde” ;

-des monstres comme Médée et Cléopatre, de grands criminels qui nous font horreur car leurs
sentiments sont dénaturés sans étre toutefois vulgaires ; en effet, étant dans I'éblouissement de soi et
s’admirant presque naivement, ils sont admirables par I'exemple gu'’ils offrent du pouvoir de I'étre
humain sur la force des choses et sur eux-mémes. lls nous permettent de constater que, si le héros
cornélien aspire a la plus compléte réalisation de lui-méme, si c’est ordinairement dans le bien, c’est
parfois dans le mal. Si, moralement, Médée, Cléopatre, Horace lui-méme (il nous fait horreur lorsqu'il
tue Camille) s'égarent, ces personnages méritérent l'intérét passionné de leur créateur, non son
adhésion, car la morale cornélienne n'est pas le culte de la volonté de puissance.

On constate donc que Corneille donna naissance a deux lignées opposées de personnages : d'un
coté les purs, les vertueux ; de l'autre les monstres, les grands criminels.

D’autre part, il ménagea une sorte de hiérarchie parmi ces héros qu'il proposa a notre admiration.
Entre Rodrigue et don Sanche, Horace et Curiace, Auguste et Cinna, Polyeucte et Sévere, il y a toute
la distance qui sépare le héros inspiré, dont la mission est de changer les destinées de son pays et
celles du monde, et «I'honnéte homme», soucieux seulement d'obéissance et de loyauté.

Il alla jusqu’a créer des héros parfaitement accomplis :

C’est Auguste qui renie en Octave les petitesses égoistes de I'homme, qui doit, par un effort
douloureux et méritoire, parvenir a préférer la clémence a la vengeance pour incarner l'idéal du
souverain, et pouvoir alors affirmer : «Je suis maitre de moi comme de Il'univers» (vers 1696).

C’est surtout le cas de Nicoméde, car, dans “Nicoméde”, Corneille a tenté de fonder sa tragédie sur
la seule grandeur d'éame du héros, qui est constamment sOr de lui, sir de Laodice, sir de son
triomphe final, étant un bloc sans failles de «générosité» dont le rayonnement force les étres
médiocres, laches ou perfides, qui I'entourent a se convertir a la grandeur héroique. Il ne connait pas
de conflit intérieur, mais subit I'assaut contre lui de ce médiocre qu’est Prusias. A ce niveau, peu
importe en somme qu'il triomphe ou soit accablé ; fixé & jamais, immobile en sa perfection, il est plus
grand que le destin méme : la mort n’est pour lui, comme pour le martyr Polyeucte, que le passage a
limmortalité. Or cet assaut est parfaitement vain car la situation bloquée nécessitant, pour que la
tragédie puisse se terminer de fagon heureuse, un événement inattendu, un coup de théatre, qui
permette de sortir de I'impasse, c’est ce qui se produit, le dénouement voyant le triomphe complet de
Nicomede. Il s’est, tout au long de la tragédie, montré si grand, si sdr de lui, que jamais nous n’avons
tremblé vraiment pour lui, que nous n'avons éprouvé que de I'admiration. C'est un cas limite, un tour
de force, que cette tragédie sans aucun élément pathétique. Dans son “Examen de Nicomeéde”,
Corneille indigua : «La tendresse et les passions, qui doivent étre I'ame des tragédies, n'ont aucune
part en celle-ci : la grandeur de courage y régne seule et regarde son malheur d'un ceil si dédaigneux
gu'il n'en saurait arracher une plainte. Elle y est combattue par la politique et n‘'oppose a ses artifices
gqu'une prudence généreuse, qui marche a visage découvert, qui prévoit le péril sans s'‘émouvoir et
qui ne veut point d'autre appui que celui de sa vertu et de I'amour qu'elle imprime dans les cceurs de
tous les peuples.» - «La fermeté des grands cceurs, qui n'excite que de I'admiration dans I'ame du
spectateur, est quelquefois aussi agréable que la compassion que notre art nous ordonne d'y
produire par la représentation de leurs malheurs.»

Corneille fit de la tragédie une cérémonie du culte des héros qui, s’ils peuvent bien étre surhumains,
ne sont jamais inhumains !

* k%

Le systeme dramatique de Corneille était en germe dans ses premieres piéces, qui n‘ont pas été
faites pour illustrer une théorie dramatique. Mais il ne prit corps qu’en 1660, alors qu'il avait déja vieilli
et éprouvé bien des déceptions ; qu’il voulait se défendre contre des critiques et s'affirmer contre des
rivaux heureux ; que s'était formé le «parti cornélien» ; qu’il commencait a étre prisonnier d'une image
de lui-méme. Comme c'est I'auteur en personne qui nous guide, le risque d'erreur est sérieux. En fait,
ses idées sur son théatre ne rendent parfaitement compte ni de sa richesse ni de sa réalité vivante.

49



Elles mettent bien en évidence certaines tendances de son tempérament, certaines intentions
dominantes de son ceuvre, mais ne donnent pas une image fidéle de son génie dans sa spontanéité
créatrice. En outre, dans plusieurs de ses ceuvres mineures, il appliqua ces théories d'une facon aussi
exacte que malheureuse. Enfin, on a trop souvent aggravé la raideur du systéme qu’il exposa, jusqu'‘a
fausser complétement le sens de son théatre. Le théoricien nous découvre d'importantes perspectives
sur sa création tragigue, mais non pas le secret de son génie

* % %

Corneille écrivit ses tragédies en déployant un art tenant a :
-La précision d’'un vocabulaire assez restreint, s'ordonnant autour de termes clefs tels que «honneur»,
«gloire», «devoir», «mérite», «amour» , «cceur» (renvoyant tantbét au courage, tantét a I'amour),
«ame», «bien», «grand», «beau», «faire», «pouvoir», «vouloir», etc., ce qui n'empécha pas la
verbosité.
-Un ton constamment soutenu, un rythme parfois insistant maintenant la grandeur d’'un style gu’on
peut trouver grandiloquent.
-La quéte de la plus grande cohérence possible, notamment dans le rapport entre le statut des
personnages et les actions qu'ils accomplissent (ainsi, mettre un roi sur le théatre implique de le faire
agir en roi).
-Une ferme rhétorique a la romaine pompeuse et volontiers déclamatoire (en particulier dans ces
célébres morceaux de bravoure que sont le monologue de don Diégue dans “Le Cid”, et les
imprécations de Camille dans “Horace”), déroulant circonlocutions et circonvolutions, frappant de
fortes maximes (comme : «A vaincre sans péril, on triomphe sans gloire» [Le Cid”, I, 2, vers 434] -
«Laisse faire le temps, ta vaillance et ton roi», dernier vers de la méme piéce - «Je suis maitre de moi
comme de l'univers» que proclame Auguste dans “Cinna” [V, 3] - «Dieu ne veut point d'un cceur ou le
monde domine» qu’affirme Polyeucte [I, 1]), érigeant ainsi une puissante et rigoureuse architecture
verbale, son verbe sonore montant et éclatant d'une fagon prodigieuse en donnant aux actions et aux
sentiments toute leur dimension spirituelle.
-Des touches d’un lyrisme retenu.
-Une métrique magnifiguement maitrisée et une cadence des vers nette qui firent de lui un des tout
premiers poétes de son temps. Ses alexandrins qui peuvent, au premier abord, sembler un carcan, ne
sont pas vraiment un obstacle dés qu’'on les apprivoise, dés qu'on les habite, qu’on domine le drapé,
la pompe et la majesté.
Les constructions binaires et antithétiques explicitent les dilemmes, intensifient les conséquences,
rationalisent les désirs et les sentiments de Chiméne qui refuse
«Qu'un méme jour commence et finisse mon deuil,

Mettre en mon lit Rodrigue et mon pére au cercueil.» (“Le Cid”, V,7, v. 1833-1834

[texte de 1637]).

* k%

L'évolution politigue de la tragédie cornélienne

Comme aucun créateur n’échappe complétement a son siécle ; que les plus grands, qui ont voulu
s’isoler ou qui ont voulu s’opposer a l'esprit de leur époque en furent cependant les miroirs et,
guelques fois, les consciences, méme Corneille, auteur de tragédies dont les sujets étaient puisés
dans I'Histoire et ol les affaires de I'Etat tenaient une place capitale, apparait aussi comme un témoin
et un observateur réaliste et actif de la France de la premiere moiti€ du XVlle siécle dont il a rendu
I'atmosphere agitée et troublée dans son théatre, qui n’était pas ceuvre gratuite, mais ceuvre engagée,
directement branchée sur le réel, sur I'actualité, participant a I'évolution de la société et des mentalités
au cours du XVlle siécle. Il y donna un véritable enseignement politique concentré dans des maximes
définissant une conception noble et grandiose du pouvoir, et exposant méme une théorie politique
cohérente.

50



Ce que son thééatre perdait du c6té de la couleur historique, il le regagna en intense actualité, nous
offrant une saisissante et fidéle peinture de la France du début du XVlle siécle ou la politique et
l'intrigue occupaient les esprits des classes supérieures.

Examiner le théatre de Corneille permet d’'y distinguer une thése politique qui fut d’abord entrevue,
puis définie et exaltée au moment ou elle semblait sur le point de triompher dans la réalité, puis qui
s’en sépara nettement. Il avait idée d’'un Etat qui s'incarnait dans un roi qui devait étre dynamique,
devait sans cesse se dépasser lui-méme, et n’y parvenait que par un dialogue s’instaurant entre lui et
le héros, par une lutte latente car ils étaient comme deux ennemis nécessaires l'un a l'autre. Leurs
rapports sont difficiles parce que_la «vertu» du héros constitue un danger permanent pour le pouvoir
du roi dont l'autorité est une menace pour I'épanouissement du premier.

On peut en suivre les étapes.

* *

Méme si, sous le gouvernement de Richelieu, l'esprit féodal était irréversiblement réprimé,
l'aristocratie francgaise, naguére brisée par les luttes religieuses, retrouva une rayonnante vitalité, un
turbulent essor, étant ivre de confiance et de conquéte, ayant la téte dans lidéal mais une téte
sanguine, querelleuse, obsédée par les combats intimes du devoir et de 'amour, ignorant le principe
de précaution ; on vivait alors moins longtemps mais plus haut et plus fort.

D’autre part, aprés les apres dissensions religieuses, triompha la spiritualité de la Contre-Réforme qui
restitua a I'étre humain des forces morales dont il avait pu se croire privé. Des espoirs put se faire
jour.

C'est peut-étre pour ces raisons que la tragédie cornélienne put échapper aux catastrophes
désespérées. Elle parvenait a rapprocher la terre du Ciel, a trouver des compromis entre
I'épanouissement de l'individu et le devoir social, entre 'ambition des castes et I'exigence civique. Le
héros de Corneille partait a la conquéte d'une harmonie ; il découvrait dans sa vocation personnelle
au bonheur les principes de son dévouement, dans son culte de I'honneur familial la source de son
patriotisme, et dans son amour pour la cité la préfiguration de son amour de Dieu.

A une époque ol la tendance dominante était de croire I'étre humain capable, par un effort héroique,
de maitriser ses passions, et de renoncer a la vengeance, Corneille envisagea d’abord une adhésion
du héros a I'Etat :

On la trouve dans de grandes tragédies historiques a fin heureuse (‘Le Cid”, “"Horace”, “Cinna”’) ou,
au terme d'une épreuve, force et lucidité triomphent dans l'acte de générosité et de pardon qui
dénoue l'action ; elles donnérent une image de conciliation entre la dynamique aristocratique et la
dynamique étatique.

Cela se constate da “Le Cid” (1637) ou le héros, aprés une derniére soumission a l'ordre féodal,
bénéficie de I'ordre monarchique, le roi apparaissant, au bourgeois qu’était Corneille, comme un
médiateur entre les aristocrates et les bourgeois exergant des charges publiques ; ce roi était pour lui,
au sens le plus large du mot, I'Etat, qui devait canaliser 'héroisme. Le drame du “Cid” est autant celui
de 'amour de Rodrigue et de Chiméne que compromet le souvenir d’'un pére tué que celui de
l'instauration d’'un nouvel ordre, d’'un ordre de justice (dont la clé de volte est le roi) contre le désordre
féodal (don Gormas est bien le féodal rétif devant I'autorité du roi), d’'un pouvoir Iégitime.

Et Corneille célébra plus encore cet accord, cette conciliation entre le héros et le roi, dans “Horace” et
surtout dans ”Cinna” ou, d’ailleurs, le héros et le roi se confondent en Auguste qui va plus loin que
don Fernand (dans “Le Cid”) et Tulle (dans “Horace”), en étant la synthése vivante du héros et du roi
; sa clémence est a la fois politique (en tant qu’empereur) et généreuse (en tant que héros) ; il résout
toutes les contradictions du héros cornélien car ses actes prennent leur importance dans I'Etat ; Livie
le célébre a I'égal d’un dieu car il a atteint cette pleine liberté dont révait Alidor. Corneille eut la une
vision presque mystique. “Cinna” est un moment privilégié, un sommet de I'ceuvre. L'année de
“Cinna”, 1640, apparait d’'ailleurs comme l'apogée de la maitrise de Richelieu sur les ennemis
intérieurs et extérieurs.

On peut remarquer que, dans ces piéces, on trouve des couples formés slrement, dont 'amour
mutuel ne pose pas de question, qu’il s’agisse de Rodrigue et Chiméne, Horace et Sabine, Curiace et

51




Camille ou Emilie et Cinna ; ce sont la des certitudes bourgeoises, et le conflit ne nait pas sur ce plan
; il nait de 'opposition aux clans féodaux de leurs péres (qui sont présents dans ‘“Le Cid” et "Horace”,
qui est mort dans “Cinna”). Pour étre parfaitement libres a I'égard de cette féodalité, Rodrigue,
Chimeéne, Curiace, Horace, Emilie, voire Cinna, sacrifient leur amour, car, si c’est par amour qu’ils
tuent, c’est aussi par amour qu’ils vont jusqu’a le nier. Et, dans cette voie, 'émulation les pousse a
s’éblouir 'un l'autre a tout prix (en particulier Rodrigue et Chiméne) pour apparaitre dignes l'un de
l'autre. Leur but n’est pas le pouvoir, mais I'affirmation de leur «gloire» qui leur fait répudier leur clan.
lls ne répondent plus que d’eux seuls devant eux-mémes : «Je m’immole a ma gloire et non pas a ma
sceur» dit Horace - «Je fais gloire pour moi, de cette ignominie.» dit Emilie.

Tous les protagonistes sont de la famille des «généreux», et ne sont dressés les uns contre les autres
que par I'événement. Une situation tragique les sépare : ils parviendront a découvrir, a travers leurs
combats eux-mémes, la solidarité profonde qui les unit. Dans “Horace”, Horace aime comme son
frere Curiace, mais doit le combattre ; il est passionnément amoureux de sa patrie, et se dresse
contre sa loi en tuant Camille ; c’est par la bouche du roi que le dénouement réconcilie Rome, Horace,
Curiace et Camille. Dans “Cinna”, Cinna, Emilie et Auguste sont tous trois «généreux», mais séparés
par la passion politique : le pardon d'Auguste, en le faisant reconnaitre comme un coeur «généreux»,
entraine I'adhésion enthousiaste des conjurés d'hier a sa conception de la grandeur humaine.

Le roi intervient donc pour remplacer cette affirmation éperdue de son seul moi par le héros en lui
offrant une adhésion a I'Etat, pour métamorphoser celui qui est tenté par la mort en serviteur de I'Etat
(dans “Horace” : «Vis donc, Horace ; vis, guerrier trop magnanime» - «Vis pour servir I'Etat»). Ces
rois fondent I'Etat car celui-ci repose sur le juge, le conciliateur, l'intercesseur, et non, comme allait le
vouloir plus tard Louis XIV, sur une personne divine.

Mais cet équilibre n’allait pas durer, et Corneille allait reprendre son débat, qui se situa alors entre le
roi et le héros.

Si variée gu'ait été la production de Corneille entre 1640 et 1650, elle demeura marquée par un
certain nombre de caracteres précis. |l s'agit d'abord d'un théatre résolument optimiste. Si la vie des
personnages et leur bonheur sont en péril, la tragédie enseigne non pas la toute-puissance du
malheur ou la débilité de la condition humaine, mais la grandeur de I'étre humain, sa capacité a
vaincre le destin ; elle fait agir, non la pitié et la terreur, suivant la formule aristotélicienne, mais
'admiration. Elle s’achemine, par d’héroiques victoires, vers le meilleur dénouement possible,
souvent vers un dénouement heureux, non vers une catastrophe. Dans de telles tragédies, le
pathétique proprement dit a relativement peu de place car elles sont effort et conquéte. La douleur
tragique y est moins essentielle que la force d’ame et la prouesse. En ce sens, on peut dire que les
tragédies de Corneille restérent alors en-deca du tragique.

* *

Dans une seconde période, Corneille accorda la préférence au héros.

En effet, dans “Polyeucte”, Félix n’est qu’une caricature d’Auguste : il voit le probleme, mais il ne peut
le dépasser. Par contre, Polyeucte est un héros qui, a la gloire du roi, a substitué celle de Dieu ; il ne
vise qu’a «faire éclater sa gloire aux yeux de tous», celle de Dieu mais aussi la sienne ; et ce Dieu est
un roi sublimé, un Auguste infini. D’'ou cette émulation qui saisit les personnages a la fin de la piéce
car Polyeucte leur a montré comment atteindre vraiment la gloire, lui qui s’écrie : «périssant glorieux,
je périrai contenty». C’est parce que le roi lui fait défaut qu'il choisit Dieu et la mort ; c’est un Alidor qui
appellerait Dieu sa liberté. D’ailleurs, les spectateurs du temps ont préféré a cet halluciné de gloire le
couple Pauline-Sévere.

Polyeucte, Pauline et Sévere ne restent éloignés les uns des autres par les malentendus de I'amour
et de la foi que jusqu'au moment ol une commune grace, acquise par les mérites des martyrs, les
rend participants du méme univers. Non que tout cela aille de soi, et tout de suite. Il a fallu a
Polyeucte bien des renoncements successifs avant la découverte de cette cohérence du monde qui
permet d'accéder aux plans supérieurs sans renoncer pour autant aux valeurs de la simple humanité.

* *

52



Dans une troisiéme période, Corneille constata la division de I'Etat, le désaccord entre le roi et le
héros.

Les piéces qu'il fit jouer de 1644 a 1652, de “La mort de Pompée” a “Pertharite”, paraissent relever
d’'une inspiration franchement romanesque, et cela a cause de plusieurs abandons :

-D’abord, I'abandon de I'Histoire : le dramaturge s’abrita derriére des historiens obscurs et des noms
inconnus du grand public pour béatir & son aise, sur un simple ordre de succession dynastique, des
intrigues sorties de son imagination hardie, assez naturellement encline a I'extraordinaire.

-Ensuite, 'abandon de la politique : les débats idéologiques, les problemes fondamentaux (la guerre,
le patriotisme, etc.) disparurent au profit des combinaisons politiciennes et des intrigues de cour
susceptibles sans doute d’éveiller un intérét amusé mais non de profondes réflexions.

-Encore, I'abandon du sacrifice héroique, puisqu’il n’y a plus de division tragique dans 'dme de héros
aussi romanesques que César dans ‘“La mort de Pompée” ou encore Nicoméde, lesquels concilient
avec aisance leur gloire et le «service» d’amour.

-Enfin, 'abandon de la vraisemblance dans des piéces qui visaient a I'extraordinaire et a I'inattendu
en multipliant les situations et les ressorts hautement romanesques (substitutions de personnes,
reconnaissances, victoires du courage, de la jeunesse et de lI'amour sur les obstacles de toutes
sortes). Il croyait qu'une belle tragédie ne devait pas étre vraisemblable. Il aimait, dans le
romanesque, ce qui est héroique et grandiose.

Corneille fit d’abord jouer “’La mort de Pompée” (1643), piéce qui résumait sa production antérieure et
qui contenait en germe toute son ceuvre a venir ; on y trouve, face a Ptolémée, un roi dépendant de
mauvais ministres, un héros devenu roi, César, qui pardonne a Pompée, qui est d’ailleurs mort ;
cependant, cette clémence n’a pas la valeur de celle d’Auguste car elle sert a humilier Ptolémée et a
séduire Cléopatre (qui I'est déja) et Cornélie, la veuve de Pompée, qui pourtant refuse farouchement
de se réconcilier dans I'Etat ; comme Alidor et Médée, elle affirme son moi : «Souviens-toi seulement
que je suis Cornélie» ; avec elle, le héros tient téte a I'univers ; I'Etat, le monde, sont divisés sans
remeéde, et le roi ne peut plus réconcilier le héros avec le monde et I'Histoire.

Dans “Rodogune” (1644), on retrouve ce qu’on avait déja dans “’Le Cid” et dans “Cinna”, un Etat non
unifié, divisé en factions, la société faisant une rechute de féodalité comme ce fut d’ailleurs le cas
pour la France aprés la mort de Richelieu. Dans la piéce, il y a détournement de I'Etat, perversion de
la gloire royale par une gloire individuelle car Cléopatre est une reine qui ne se sert de I'Etat que pour
s’exalter elle-méme, pour satisfaire sa haine ; avec elle, le roi est donc devenu un tyran, le contraire
méme du roi unificateur. Elle méne son jeu meurtrier a 'égard d’Antiochus et Séleucus non seulement
pour garder le tréne, mais pour affirmer son moi. Il est intéressant de constater que le texte da piéce
fut dédié au Grand Condé, le type méme du féodal qui allait bientét se révolter contre le roi. La
|égitimité de la reine est suspecte, et elle a contre elle le héros qui est ici Rodogune qui, a l'ultimatum
de la reine exigeant de I'un de ses fils, pour le déclarer roi, qu’il lui apporte la téte de Rodogune,
répond par un défi inverse : que celui, d’Antiochus ou de Séleucus, qui veut I'épouser, lui apporte
d’abord la téte de Cléopatre. Ainsi le héros tient la royauté dans sa dépendance, et jamais il n’a été si
prés de son triomphe. L’Etat se détériore, et le roi est partagé entre deux tentations : celle de héros
fou de soi qu'est Cléopatre et la tentation bourgeoise représentée par les ministres mauvais
conselillers et par les affranchis.

L’éclipse de la royauté fut marquée aussi dans “Héraclius, empereur d’Orient” (1646) ou un autre roi-
tyran qui est un usurpateur, Phocas, divise encore I'Etat, I'absence de toute Iégitimité faisant tourner a
vide la justice du roi et la gloire du héros qu’est Héraclius qui peut légitimement I'affronter pour rétablir
un ordre juste. La piéce expose un invraisemblable imbroglio. Les variations sur la personnalité qu’on
y trouve ont surtout pour fonction de révéler le désordre qui ravage I'Etat. L'impuissance du roi
Phocas renvoie a l'impuissance du héros, cet Héraclius qui n‘ayant pas de nom ne peut donc
s’affirmer. De nouveau, I'interrogation de Corneille déboucha sur la mort.

Le dramaturge parut alors vouloir ressusciter Médée : la Cléopéatre de "Rodogune”, la Marcelle de
"Théodore" (1646), le Phocas d"Héraclius" semblaient destinés a éveiller les mémes sentiments
d'admiration horrifiée que sa premiere héroine tragique. Seulement ces trois tragédies, qui,

53



remarquons-le, ne se paraient plus du nom des monstres, se refusaient aussi a les faire triompher ; la
victoire appartenait alors a la faiblesse des vertueux, grace aux détours d'une intrigue
complaisamment providentielle ; la mort de Cléopétre effacait tout malentendu entre Rodogune et
Antiochus ; Théodore mourait, mais en vierge et martyre, et son ennemie, décue, ne lui survivait pas ;
Phocas, l'usurpateur, était assassingé, tandis que triomphait Héraclius, lI'empereur légitime. Ces
dénouements violents mais moralement conformistes étaient exactement opposés a celui de
“Médée”, et leurs heureux aspects faisaient moins appel a la généreuse bienveillance de la «vertu
romaine» qu'a la présence dans les événements d'une toute-puissante Justice.

Fut-ce un scrupule religieux qui inspira alors Corneille? En effet, cheminait alors en son esprit I'idée
d'une adaptation de "L'imitation de Jésus-Christ".

* *

Dans une quatriéme période, Corneille revint & son grand réve de réconciliation dans et par I'Etat,
qu’il poursuivait a I'époque de la Fronde, semblant désirer encourager ses contemporains a la paix,
en dépit des violences et des haines du moment, vouloir que le courage et la jeunesse I'emportent
sur l'intrigue et la jalousie, dans des piéces ou triomphait le romanesque.

Celui-ci fut complet dans les «tragédies a machines» que sont :

-“Andromede” (1649) qu'il prétendit n'avoir fait que «pour les yeux» ("Argument” en téte de la
premiéere édition en 1650), mais ou il mit en scéne un triomphe de I'amour et de l'innocence, que les
machines ont seulement rendu plus éclatant ; ou apparut un héros reconcilié, ce Persée que le roi
consacre dans son amour pour Androméde. Toutefois, la piece ne fut représentée qu’en 1650 et,
entre temps, se déclencha la Fronde.

-”"La conquéte de la Toison d'or” (1656) dont l'intérét principal était dans le spectacle visuel, et non
dans le texte que, méme si on y retrouve la patte de Corneille, on ne peut considérer essentiel dans
son ceuvre.

La «comédie héroique», “Don Sanche d'Aragon” (1650), ne fut que du roman sur la scéne, car y fut
exploité le mystere de l'identité du héros, un soldat glorieux mais de naissance inconnue qu’aiment
sans espoir une reine et une princesse ; qui a, parmi les «grands», des rivaux jaloux ; qui bénéficie,
grace a un tissu de cheveux, deux portraits et un billet, d’'une reconnaissance finale, faisant de lui un
fils de roi, promis a un mariage satisfaisant enfin les cceurs et la politique. Si la légitimité triomphe
aisément, la situation initiale n’allait pas sans audace : Carlos est le héros absolu qui n’existe que par
ce qu'il fait, tandis que les féodaux n’existaient que par leur nom ; son assurance serait insensée si,
justement, il n’était en fait le roi, et si 'ordre ne se substituait pas au désordre par une opération
magique.

On peut considérer que cette piéce forma une trilogie avec deux tragédies animées du méme esprit :
-“Nicoméde” (1651), tragédie ou la donnée est celle d’'un Etat contesté, divisé a I'intérieur et menacé
a l'extérieur ; la question est de savoir qui va triompher : le roi-tyran Prusias ou le héros révolté,
Nicoméde, qui conserve une réserve orgueilleuse a I'égard du roi ; il n'y a plus absorption du héros
par le roi, mais indépendance de l'un vis-a-vis de l'autre. Mais la grandeur d'ame du héros permet
d’éviter que le conflit entre lui et le roi ne s’aggrave, et le monstre est converti au bien par la vigueur
contagieuse du vertueux ; ce qui ne provoque que de I'admiration chez le spectateur.

-“Pertharite, roi des Lombards” (1652), tragédie ou, la situation s’étant, en quelque sorte, inversée, se
pose cette question : le héros, Grimoald, devenu un tyran devra-t-il renoncer devant le roi détroné,
Pertharite? si le roi va jusqu’a s’humilier devant le héros, c’est une situation-limite, et le héros, une fois
«reconnu» par le roi, se soumet de nouveau a lui. Le phénoméne est comparable a celui qui se
dessine a travers “Le Cid” et “Horace” pour s’accomplir dans “Cinna” : entre le héros et le roi un
pacte était passé qui fondait I'Etat ; mais c’était le roi qui en prenait I'initiative. Ici, l'initiative est au
héros ; il force le roi a en redevenir un, non par générosité mais parce que, s'il est seul, le héros est
un tyran, et parce que le peuple a besoin d’un roi. La réconciliation entre un roi et son peuple, par
'intermédiaire du héros, est nécessaire ; 'un et I'autre sont restaurés dans leur fonction, et I'anarchie
est évitée. Mais on n’assiste plus a la réconciliation supréme par laquelle se résolvent tous les
antagonismes ; le triomphe de la légitimité n’est plus un triomphe glorieux, mais un triomphe de raison
; a la gloire, Corneille essaya de substituer la vertu ; il se rendait compte que la gloire pouvait laisser

54




se manifester le machiavélisme ; la réconciliation n’englobait pas non plus les reines dont 'amour
risquait a tout moment d’étre fatal au roi comme au héros.

Dans ces pieces, Corneille chercha une solution au probléme politique que posait la Fronde, en
voulant projeter une nouvelle légitimité. Mais il ne s’agissait plus de se demander comment faire I'Etat,
mais comment le refaire. En apparence, les solutions proposées par ces trois pieces semblent
contradictoires : celle de “Nicoméde” s’opposant a celles de “Don Sanche d’Aragon” et de
“Pertharite” ; en réalité, ce sont les trois termes d’'une méme démonstration, a savoir que rois et héros
sont étroitement dépendants I'un de l'autre. C’était déja le théme de la trilogie “Le Cid”, “Horace” et
“Cinna” ; mais ici il ne s’'agissait plus d’'une fusion du héros et du roi, mais d’'un équilibre, d’'un
compromis. Corneille abandonnait sa vision mystique du pouvoir au profit d’'une conception juridique
de I'Etat fondée sur un pacte entre le héros et le roi.

Ainsi il N’y a pas de contradiction entre “Don Sanche d’Aragon” et “Pertharite” qui passerent pour des
pieces favorables a Mazarin ('Pertharite” fut un échec causé par Condé, héros qui refusait de
reconnaitre le roi comme roi) et “Nicoméde” qui fut tenue pour un hommage a Condé. L'échec de
“Pertharite” montra que le public ne suivit pas ce mouvement jusqu'au bout. Comme la solution qu'il
avait proposée avait été refusée, il s’enferma dans un silence de sept ans, de 1652 a 1659, période
au cours de laquelle il vit Condé, véritable rebelle, se réfugier aux Pays-Bas et passer au service de
I'Espagne.

* x

Dans une quatrieme période, Corneille, a la demande du surintendant des finances, Nicolas Fouquet,
qui apparaissait comme un nouveau Richelieu, revint au théatre. Mais on était alors a une époque ou
on croyait depuis longtemps que les passions entrainent irrésistiblement I'étre humain. Alors que lui-
méme gardait confiance en I'étre vertueux et en la Providence, il fut marqué par ce changement de
perspective.

Il donna d’abord une piéce restreinte a la question du héros ; ce fut “(Edipe” (1659) ou le personnage,
soumis a la fatalité, semble étre le contraire du héros cornélien, parangon de liberté. Mais il en fit
justement un héros qui s’affirme contre les dieux, et qui pose son moi dans I'absolu ; c’est en quelque
sorte un nouveau Rodrigue, mais qui ne peut prouver sa liberté qu’en choisissant la mort ou un
aveuglement volontaire et I'exil. Cette piece témoigne d'un profond désaccord entre le théatre de
Corneille et les temps nouveaux : CEdipe, héros aristocratique, ne peut plus se réaliser et sauver son
peuple que dans et par la mort.

La disgrace de Fouquet et le début du régne personnel de Louis XIV marquérent la rupture définitive
avec la politique préconisée par Corneille, celle d’une unification de I'Etat fondée sur un pacte entre le
héros et le roi qui s’appuierait a la fois sur les officiers et sur les «grands». Désormais, son théatre
allait montrer la séparation entre le héros et I'Etat, I'effacement volontaire de I'néroisme.

Comme il constatait que le détenteur du pouvoir imposait des exigences abusives, ou, pire encore,
gue le pouvoir devenait une fin en soi et niait toutes les valeurs et aspirations individuelles ; que la
Cour n’acceptait pas de critiques ; que les «grands» renongaient a I'héroisme ; que le roi incarnait
I'Etat et n’avait de comptes a rendre qu’a Dieu, sa dramaturgie allait s’enfoncer dans un pessimisme
dramatique qui allait lui colter sa gloire, en unissant toutefois une vision tragique de plus en plus
sombre et une vision héroique et galante inclinant aux dénouements heureux. Il ne devint pas un
ennemi de Louis XIV ; il ne mit pas en question la Iégitimité du pouvoir royal ; mais se manifesta un
désaccord de plus en plus sensible entre son théatre et son temps.

Il reprit son débat entre le héros et le roi, dorénavant condamnés a un téte-a-téte inefficace, la
dialectique proposée précédemment étant définitivement rompue. S’il continuait a croire que I'effort
humain pouvait s'élever jusqu'a la réalisation de la valeur, 'héroisme lui paraissait devenu difficile a
soutenir, le voyait méme réduit a lI'impuissance dans un monde clos et machiavélique ou la lutte pour
le pouvoir se faisait par des intrigues, des manceuvres, des faux-fuyants. L'individu devant se
démettre au profit du collectif, il ne chercha plus & concilier le héros et I'Etat, celui-ci, étant si
fermement établi que I'acte libre d’'un homme ne pouvait plus agir sur lui, gouvernait, et non plus le roi,
car la royauté n’était plus qu’une fonction, n’était plus la gloire, mais I'exercice mesuré du pouvoir pour

55




le bien de tous (et au détriment de soi) ; de ce fait, le roi ne pouvait plus tolérer le héros qui était le
seul & témoigner encore de «la gloire» dans un Etat figé ; la politique devenait un destin.

Si Corneille revint au héros de sa jeunesse, celui-ci avait un passé auquel il lui fallait étre fideles, ce
qui l'alourdissait. Il ne pouvait tenter d’accéder au pouvoir non plus par la reconnaissance de son
identité ou simplement de son héroisme, mais par une combinaison de mariages (de ce fait,
I'expression de «tragédies matrimoniales» fut appliquée aux ceuvres alors produites). On assistait a
son effacement volontaire, car il s'imposait la contrainte sur soi, ce qui expliqgue que, aprés les
tentations de I'Etat et de 'amour, il ne désirait plus connaitre que celle d'une mort o il pourrait se
réfugier avec sa liberté et sa gloire. Si 'amour est mentionné, c’est qu’une plus grande part lui fut
accordée par Corneille qui, en 1666, écrivit a Charles de Saint-Evremond en 1666 : «J’ai avancé
touchant la part que I'amour doit avoir dans les belles tragédies», le héros cherchant une consolation
dans le bonheur d'aimer et d'étre aimé. De ce fait, les reines jouérent un réle décisif, ayant, pour lors,
tout pouvoir sur le héros et sur le roi qui, étant affaiblis, sortant de leur affrontement les uns et les
autres perdants, étaient leurs victimes ; comme elles ne visaient qu’a s’affirmer par la possession d’un
tréne, par elles, le héros devenait un tyran, le roi, un esclave, et I'Etat n’était plus qu’'un mot creux qui
ne servait que leur gloire.

De plus, l'univers de Corneille, comme lui-méme, avait brusquement pris de I'dge, et il mit sur la
scéne des héros vieillissants ou apparemment dépourvus de vertus héroiques actives : dans “Othon”,
“’Sophonisbe” et “Agésilas”, ce sont des personnages agés qui menent I'action. De ce fait, on parle
volontiers de cette période comme celle de la vieillesse de Corneille, et on a souvent voulu voir dans
ces ceuvres l'expression d'un désenchantement, de I'amertume d'un grand homme a son déclin car,
s’il était reconnu comme l'auteur-modéle de la tragédie francaise, il était soumis a une vive
concurrence de dramaturges plus jeunes et nouveaux venus, dont Racine était le plus illustre. Pour
maintenir son audience, il poursuivit son effort de renouvellement esthétique.

Avec “Sertorius” (1662), Corneille revint au sujet qui avait été celui de “La mort de Pompée” : alors
que 'Empire était divisé, la colonie espagnole, dirigée par Sertorius, général romain du parti de
Marius, revendiquait son indépendance d’'une métropole dévoyée (il a cette formule demeurée célébre
. «Rome n’est plus dans Rome»), et il s’agit de savoir comment il pourra s’y maintenir, voire y
constituer un nouvel Etat, alors qu'il est menacé par Pompée, le général de Sylla ; les deux hommes
s’opposent sans se reconnaitre ; il faut que, a cause de raisons vagues, Sertorius soit assassiné pour
que Pompée puisse faire acte d’autorité.

Dans “Sophonisbe” (1663), le personnage éponyme privilégiait sans hésitation son action politique de
résistance aux Romains plutbét que son amour, et refusait de composer ; dans sa «grandeur de
couragen, elle retrouvait I'attitude d’Alidor.

Dans “"Othon” (1664), le personnage éponyme aspire a I'empire, mais ne peut le conquérir, il lui faut
'acheter ; quoique héros, il est manié par les conseillers de Galba, 'empereur, qui échafaudent sans
cesse d’autres constructions politico-amoureuses ; son destin n’est plus entre ses mains ; la Cour
impériale est un huis-clos ou l'action semble devoir demeurer suspendue dans l'indécision ; et si,
finalement, il devient empereur c’est, en quelque sorte, par hasard et non par une convergence entre
la nécessité historique et la liberté individuelle.

Dans “Agésilas” (1666), la situation est inverse : I'imbroglio est ici dénoué par le roi, a travers lequel
Corneille ne ménagea pas ses éloges a Louis XIV ; mais il a tiomphé en sacrifiant son amour ; il est
bien absolu, mais aux dépens de lui-méme : il fait son métier de roi qui est une amputation. Ici,
comme dans “Othon”, la liberté n’a plus pleine carriére. Le roi ne peut plus tout, car, en face de lui.,
se tient toujours le héros, un héros vieilli, désabusé, qui ici est Lysandre. Quoiqu’il n’y ait, cette fois,
entre eux, nulle animosité, leurs fonctions se contestent mutuellement, et I'existence de Lysandre,
toute innocente qu’elle soit devenue, «offusque» inlassablement le pouvoir d’Agésilas. Cette piece,
qui marquait un effort du dramaturge pour devenir le chantre du roi absolu, fut un échec. Elle ne
pouvait plaire ni a Condé ni a Louis XIV. Le gouvernement personnel de celui-ci ne signifiait pas

56



seulement royauté absolue, mais inutilité de s’interroger sur 'essence méme de cette royauté comme
sur ses conditions d’exercice. La politique était devenue un champ réservé au roi et a ses commis.

Avec “Attila, roi des Huns” (1667), Corneille n’avait pu que se retourner vers lui, vers son débat initial,
vers ses propres contradictions, et les résoudre par I'absurde. Le personnage, qui domine tout, est un
sur-héros qui va au désastre. En effet, il est a la fois héros et roi, comme Auguste était roi-héros.
Mais, alors qu’Auguste réalisait 'union du héros et du roi, il réalise I'opération contraire : en lui, le
héros pervertit le roi. Au lieu de la réconciliation universelle instaurée par Auguste, nous ne trouvons
plus que déchirements, contradictions, un monde réduit en esclavage, précipité vers la destruction et
la mort. Corneille prit au sens littéral I'expression «fléau de Dieu» appliquée a Attila, et sembla
suggérer qu’il était un vrai serviteur de Dieu dont il aurait exercé les volontés sur «les reines et les rois
contre lui révoltés», poussant a I'extréme une liberté qui n’était plus que liberté de destruction, se
mesurant au nombre de ses ruines, consacrant I'échec des tentatives de reconnaissance et de
réconciliation qui avaient jalonné I'ceuvre de Corneille. || meurt d’'un saignement de nez, succombant
donc a sa propre force. On peut donc considérer la piece comme la seule vraie tragédie de Corneille,
les autres piéces n’étant que des drames ou intervient toujours une solution politique. Attila, supérieur
a I'Etat, aux rois, aux reines, est seul, et, de ce fait, condamné au monologue. Avec ce personnage,
Corneille est allé jusqu’au bout du refus d’Alidor, est parvenu au bout de la gloire pour constater que
celle-ci est pure exaltation de rien. “Attila” fut 'autodafé du dramaturge Corneille.

Aprés “Attila”, Corneille garda de nouveau, pendant trois ans, un silence qui s’explique par le
désaccord entre lui et son époque. Ayant liquidé son théatre avec “Attila”, il lui fallait pour lors trouver
un apaisement en acceptant son échec.

Surtout, peu aprés “Attila” apparut “Andromaque” de Racine en qui la Cour constata vite qu’elle
venait de trouver son auteur tragique qui abolissait son faste et montrait qu’il débouchait sur la mort.
Cette rivalité signifiait pour Corneille la fin de son réve d'un grand théatre d’Histoire ; désormais
I'enjeu des héros tragiques n’était plus I'Etat mais la mort (effective dans “Sertorius” et “Suréna”,
encourue et souhaitée dans “Othon”). Désormais, il n'y avait plus de moyen terme : ou le roi se
sacrifiait & I'Etat, & cette politique devenue fatalité pour apparaitre comme roi, ou il essayait, en tant
gqu’homme, de diriger cette politique, et il tombait alors inévitablement dans la tyrannie.

En 1670, Corneille revint au théatre avec ‘’Tite et Bérénice” ou, étant en concurrence avec Racine, il
prit des accents élégiaques, sut accueillir les «tendresses» nouvelles, découvrant du méme coup un
autre tragique, tout en marquant, avec son Tite, combien le roi était dorénavant différent de ce héros
total qu’était Auguste, qui pensait que, pour étre maitre du monde, il fallait également étre maitre de
soi. En effet, Tite reconnait : «Maitre de l'univers sans I'étre de moi-méme,
Je suis le seul rebelle a ce pouvoir supréme.» (vers 407-408).

La ou Auguste inventait ses valeurs et les imposait au monde, Tite se plie a celles des autres et s’y
perd littéralement. Il n"assure plus la fonction unificatrice d’Auguste. Il ne signifie plus l'unité du monde
puisqu’il est lui-méme divisé : d’'un cbté, il y a son métier de roi ; de l'autre c6té, son réle d’homme.
apparait jaloux de ses sujets, de leur liberté. A cet égard, le Titus de Racine, moins découragé que le
Tite de Corneille, est plus cornélien, plus conforme aux rois cornéliens traditionnels ; il demeure un roi
qui prend a sa charge jusqu’au destin des autres, tandis que, chez Corneille, Tite est agi. Lorsque, a
la fin de la piéce, le Sénat prie Tite d’épouser Bérénice, ils refusent cette médiation pour étonner le
Sénat, pour consacrer le déchirement. Dans I'ensemble de la piéce, on assiste a I'exaltation de
I'amour qui a recouvré sa pureté (comme entre Rodrigue et Chiméne, il n’y a, a l'origine, entre Tite et
Bérénice, ni questions ni doutes) ; qui, apparaissant comme un défi a la société, atteint une puissance
qu’il n’avait jamais connue chez Corneille ; mais les héros renoncent a 'amour afin qu’il échappe au
monde, a I'Etat divisé, a I'univers qui se détruit, afin qu'’il se convertisse en légende.

On retrouve le méme schéma dramatique dans ‘’Pulchérie” (1672), «comédie héroique» ou la
guestion centrale est de savoir qui sera le roi parmi trois prétendants a la main de la future héritiére.
Lorsque, devenue impératrice, elle peut choisir Léon qui I'aime et qu’elle aime (C’est la passion la plus

57



violente, la plus charnelle), elle refuse : faire du héros un roi serait le diminuer, le mettre a la merci de
I'Etat. Elle choisit donc Martian car la premiére preuve de la toute-puissance d’un roi, c’est sur lui qu'il
doit la donner. Et, comme Tite, elle se condamne a la virginité car, si elle a renoncé a épouser celui
gu’elle aime, elle veut mettre cet amour hors d’atteinte. Une fois impératrice, elle devient le contraire
d’une femme, et elle se métamorphose en pur principe d’Etat, en idole. Mais elle découvre que sa
liberté est une liberté qui débouche sur la mort. La piéce est I'extase d’'un étre qui ne veut plus étre
que son propre éblouissement.

Dans la derniere piece de Corneille, “Suréna, général des Parthes” (1674), le_héros est voué a la
mort. Dans cette piéce, Orode n’est qu’un tyran ; sa Cour (on pense a celle de Versailles ou Louis XIV
avait domestiqué les «grands»), ou 'atmosphére est délétére, montre le pourrissement de I'Etat ;
Suréna est un héros sans étre un rebelle ; mais, face a un tyran, il n’y a plus de place pour le héros
trop «glorieux», étre supérieur qui pourrait avoir la tentation de mépriser son roi ou de se révolter
contre lui s’il est lache ou tyrannique. Suréna n’est vraiment un héros que pour Eurydice, leur amour
demeurant toutefois longtemps inconnu des autres protagonistes tout en étant a l'origine et a I'issue
de toutes les situations. Comme Suréna veut conserver purs son amour et sa gloire, il est condamné
a la mort ; il le sait, il la cherche, il s’y réfugie, il y va en affirmant : «Je suis libre», et, en effet, il s’est
libéré de tout parce qu’il a tranché les liens qui le reliaient au monde ; parce qu'il s’est préféré, lui, rien
que lui. L’'exemple de Suréna était sans réplique : Corneille constatait qu’il n’y avait plus d’espoir de
réconciliation ni d’équilibre ; il condamnait le monde, I'Histoire, son ceuvre méme ; il découvrit la
paradoxale grandeur des échecs de I'étre, qui témoignent en faveur de la transcendance absolue des
valeurs, et son théatre gagna une nouvelle dimension tragique.

* *

Le succes de Corneille déclina aprés 1660, non pas parce que son génie inventif aurait été épuisé,
mais parce que les réalités politiques avaient évolué, ainsi que le public, qui accorda ses préférences
a une nouvelle dramaturgie, qui, d'ailleurs, s'élabora a partir du modéle donné par Corneille avant de
s'affirmer contre lui.

* k%

On a vu que, au fil de son ceuvre dramatique, ce chercheur infatigable que fut Corneille, qui fut le seul
dramaturge frangais a avoir constitué un théatre d’Histoire, développa ainsi une pensée politique qui,
marquée de constantes (respect de la monarchie, loyauté, conciliation), traduisit bien la vision qu'il
avait de son temps en mettant sur la scéne diverses situations de la relation du couple héros-roi qui
est au centre méme de sa dramaturgie dont le noeud est le passage & I'Etat, la création ou
I'acceptation, par des personnes privées, de I'Etat qui signifie découverte d’une nouvelle liberté, d’un
nouveau mode d’étre. Il alla ainsi d’espoirs a des d'inquiétudes, des désillusions, avec des retours
optimistes, pour finir par un total désespoir.

Si on discerne bien une évolution dans le choix et dans la disposition des sujets, dans chacune de
ses tragédies, un méme théme reparut sans cesse : celui de la conciliation des inconciliables, opérée
par des étres de trempe exceptionnelle.

Aux grandes tragédies de sa maturité marquées par la conciliation entre le héros et le roi succédeérent
des drames politiques qui eurent pour sujet principal la violente passion du pouvoir chez des tyrans
allant jusqu’au machiavélisme, que les héros avaient a combattre, drames qu'on a souvent méconnus
ou relégués dans I'ombre, car les valeurs et les idéaux aristocratiques y déclinérent ou se pervertirent
dans une société de plus en plus mondaine et domestiquée, de moins en moins aristocratique et
chevaleresque. Presque tous les hommes politiques que Corneille mit en scéne étaient plus proches
de Néron que d'Auguste. Face a des héros sans cesse plus maitres d'eux, les souverains injustes et
cruels, tels que Cléopatre ("Rodogune”), Phocas (“Héraclius”), Arsinoé (“Nicomede”), remplacérent
les rois équitables du “Cid”, d”’Horace” et de “Cinna”. Dans ce mouvement, les figures féminines,
toujours vigoureuses chez Corneille, atteignirent a une force extréme, volontiers agressive, comme la
Cléopéatre de “Rodogune”.

58



D’autre part, le langage de Corneille se compliqua et s’assombrit progressivement : clair, précis,
limpide, dans “Le Cid” et “Cinna”, il se brouilla dés “La mort de Pompée”, et aboutit & un imbroglio
dans “Héraclius”. Au début, I'Etat se fondait sur une phrase ; plus tard, les formules proliférérent, et
cette prolifération masquait la réalité.

Cette recherche, qui atteste un effort constant de renouvellement, aboutit parfois & des complications
extrémes, agencées cependant avec une grande virtuosité. A la complexité ingénieuse des intrigues
répondirent des cascades d'incidents extraordinaires, de péripéties, de rebondissements et d'effets
inattendus. Ce ne fut plus la psychologie qui fagonna les personnages, mais bien la dramatisation du
spectacle, et les conflits insolubles (que venaient maintenant dénouer; au lieu des dépassements
héroiques, les détours providentiels de l'intrigue) fournirent avant tout des effets étonnants et
soutenus.

En suivant I'évolution de son siécle, Corneille ne cessa de poser ces questions éternelles et
universelles sur le pouvoir : faut-il gouverner vertueusement ou de facon machiavélique? la morale
est-elle compatible avec la politique? Historique, son ceuvre invite chaque génération a une réflexion
sur le présent. Les théses qu’il développa n’étaient pas des ornements ; elles venaient du fond méme
du sujet historique qui se réalisait en tragédie politique. Et il demeura toujours fidéle a une méme
attitude :

-La promotion des valeurs privilégiées dans la caste aristocratique : le sens de la grandeur, une
certaine exaltation du moi, le golt de ce qui distingue, le penchant a se faire valoir, le désir de
resplendir, le culte de la gloire, un orgueil ombrageux qui porte au défi et a la révolte, le courage, le
souci de I'honneur, de la loyauté, I'ambition, la volonté de dominer, etc. ; mais aussi le goQt de la vertu
a lI'antique, de 'ascétisme, de la volonté, du service exalté de I'idéal. Il fut un stoicien chrétien qui se
sentit pris dans un ordre rigoureux lui imposant des devoirs, 'abnégation, le faisant donc osciller entre
la prérogative de son moi et la loi de sa lignée, de son roi ou de I'Etat.

-Le souci de la permanence du pouvoir du souverain qui était alors un monarque héréditaire et
masculin, de droit divin, a l'autorité absolue dont la personne était sacrée, l'autorité censée étre
éclairée.

Cependant, si Corneille se hissait a une grande hauteur, s’il se faisait un des champions de la morale
aristocratique du XVlle siécle et s'opposait donc a la morale bourgeoise, en fait, il était un bourgeois
(ce qu'était aussi Shakespeare) pour qui la monarchie absolue aurait dd, puisqu'elle était absolue,
mettre tous les sujets sur le méme plan, ne plus reconnaitre la qualité de la naissance mais
seulement le véritable mérite ; ainsi, les aristocrates n’auraient plus été privilégiés, et auraient été
reconnus les mérites des sujets les plus entreprenants : les bourgeois. Dans plusieurs de ses piéces
se manifesta I'apaisement final que permet le roi s'il est évidemment doté de la maitrise de soi, de la
lucidité, de I'aspiration a la grandeur, s'il est capable d'exercer une justice sereine, de faire preuve de
clémence. Mais, ensuite, ce ne fut plus le cas, et I'entreprise de Corneille se termina sur un échec car,
bourgeois qui avait compris que le seul moyen de voir reconnu le vrai mérite était d’obtenir pour le
héros la reconnaissance par le roi, il dut constater 'échec de la bourgeoisie sous Louis XIV puisque
celui-ci régnait seul en s’appuyant sur une bureaucratie de commissaires et d’officiers. Au lieu de la
monarchie parlementaire & laquelle il avait révé, d’un Etat qui serait unifié par un roi qui s’appuierait
sur la bourgeoisie, la France subissait une monarchie absolue indépendante de l'aristocratie comme
de la bourgeoisie ! On peut d’ailleurs estimer que Corneille et Shakespeare n‘allaient produire de
véritables tragédies que lorsqu'ils allaient constater que ce réve ne se réalisait pas, que la monarchie
absolue ne réduisait pas les aristocrates, et ne donnait pas aux bourgeois la place qu'ils méritaient.

* k%

Il reste que, dans son ensemble, le théatre de Corneille est un théatre optimiste, chargé de valeurs
humaines, étant une succession, constamment variée, de mises a |'épreuve du rapport de I'étre
humain au monde, a la Cité et a Dieu, marqué par le refus de consentir au désespoir. C’est que sa
morale fut I'héritiere de celle des jésuites dont il avait été I'éléve ; ils lui avaient inculqué un
christianisme confiant en la grace divine, en la possibilité du salut personnel, en dépit du péché
originel, par I'exercice du libre arbitre éclairé par la raison. lls lui avaient fait croire que les étres

59




humains peuvent, par I'exercice de leur propre volonté, grace a une pensée claire fondant leur
conduite, réaliser leurs idéaux en ce monde ; que peut ainsi se constituer une aristocratie de la
«vertu» incarnant le possible et le meilleur de I'ame. lls lui avaient montré qu’étaient compatibles
l'inspiration chrétienne et l'inspiration stoicienne, bien que le stoicisme qu’on peut attribuer a Corneille
fut plut6t I'ardeur héroique qui, depuis le milieu du XVle siécle jusqu'a I'échec de la Fronde, enflamma
en France toutes les ames nobles. Au contraire, Racine fut éduqué par des jansénistes
fondamentalement pessimistes, et il montra I'étre humain impuissant devant la fatalité qu'il porte en
lui.

Ainsi, de la diversité des personnages de Corneille se dégage un idéal psychologigue et moral. On
constate qu’il mit 'accent sur la confiance en la grandeur de I'étre humain et en sa liberté ; le héros
cornélien a des passions nobles, et il est en son pouvoir de les faire triompher ; il forge son propre
destin. Cela explique que Corneille ait eu le golt des dénouements heureux (“Le Cid”, “Cinna”,
“Nicoméde”, etc..) ; que, chez lui, la mort méme du héros ne constitue pas un dénouement
malheureux : elle est exaltante et non déprimante ; elle devient son supréme accomplissement. Ainsi,
Polyeucte, par le martyre, accéde a la gloire surnaturelle ; la mort de Suréna est encore une victoire.
D’ailleurs, peu importait le dénouement de ses piéces, I'essentiel étant pour lui ce défi que la liberté
humaine avait auparavant lancé au destin en marche, fatal ou providentiel. Tendant a refuser la
tragédie de la déploration et de la défaite, il invita méme la tragédie a fin heureuse.

Mais il ne faut pas en conclure qu’il ne se préoccupa pas de la vérité humaine : s’il avait confiance en
I'étre humain, ses héros n’étaient pas surhumains. Tout comme ceux de Racine, ils sont
représentatifs de la nature humaine, mais d’'un aspect opposé. Leur vérité n'est pas banale et
quotidienne, mais exemplaire.

L’ceuvre de Corneille est fondée sur une morale généreuse et exaltante.

Jugements portés sur Corneille

Le 2 janvier 1685, en recevant son frére, Thomas, a '’Académie francaise, Racine, en sa qualité de
directeur, prononga un vibrant éloge funébre de son frére ainé, lui rendit un hommage d’une rare
délicatesse : «La scéne retentit encore des acclamations qu’excitérent a leur naissance “Le Cid”,
“Horace”, "Cinna”, “Pompée”, tous ces chefs-d’ceuvre représentés depuis sur tant de théatres,
traduits en tant de langues, et qui vivront & jamais dans la bouche des hommes. A dire vrai, ol
trouvera-t-on un poéte qui ait possédé a la fois tant de grands talents, tant d'excellentes parties : I'art,
la force, le jugement, I'esprit? Quelle noblesse ! Quelle économie dans les sujets ! Quelle véhémence
dans les passions ! Quelle gravité dans les sentiments ! Quelle dignité, et en méme temps quelle
prodigieuse variété dans les caractéres ! [...] Enfin, ce qui lui est surtout particulier, une certaine force,
une certaine élévation, qui surprend, qui enléve et qui rend jusqu'a ses défauts, si on lui en peut
reprocher quelques-uns, plus estimables que les vertus des autres. Personnage véritablement né
pour la gloire de son pays, comparable [...] aux Eschyles, aux Sophocles, aux Euripides, dont la
fameuse Athénes ne s'honore pas moins que des Thémistocles, des Périclés, des Alcibiades qui
vivaient en méme temps qu'eux.»

En 1688, La Bruyére publia ses “Caracteres” ou il parla de Corneille :

-Dans le chapitre intitulé “Des jugements”, il dit de lui : «Laissez-le s’élever par la composition : il n’est
pas au-dessous d’Auguste, de Pompée, de Nicoméde, d’Héraclius ; il est roi et un grand roi ; il est
politique, il est philosophe ; il entreprend de faire parler des héros, de les faire agir ; il peint les
Romains ; ils sont plus grands et plus Romains dans ses vers que dans leur histoire.»

-Dans le chapitre intitulé “’Des ouvrages de I'esprit”, il estima : «Corneille ne peut étre égalé dans les
endroits ou il excelle ; il a pour lors un caractére original et inimitable, mais il est inégal. Ses premiéres
comédies sont séches, languissantes et ne laissaient pas espeérer qu’il dit ensuite aller si loin ;
comme ses derniéres font qu’on s’étonne qu’il ait pu tomber de si haut. Dans quelques-unes de ses
meilleures piéces, il y a des fautes inexcusables contre les moeurs, un style de déclamateur qui arréte
I'action et la fait languir, des négligences dans les vers et dans I'expression qu’on ne peut comprendre
en un si grand homme. Ce qu’il y a eu en lui de plus éminent, c’est I'esprit, qu’il avait sublime, auquel

60



il a été redevable de certains vers, les plus heureux qu’on ait jamais lus ailleurs, de la conduite de son
théatre, qu'’il a quelquefois hasardée contre les régles des Anciens, et enfin de ses dénouements ; car
il ne s’est pas toujours assujetti au golt des Grecs et a leur grand simplicité : il a aimé au contraire a
charger la scéne d’événements dont il est presque toujours sorti avec succés ; admirable surtout par
I'extréme variété et le peu de rapport qui se trouve pour le dessein entre un si grand nombre de
poémes qu’il a composés. Il semble gu'il y ait plus de ressemblance dans ceux de Racine, et qui
tendent un peu plus a une méme chose ; mais il est égal, soutenu, toujours le méme partout, soit pour
le dessein et la conduite de ses piéces, qui sont justes, régulieres, prises dans le bon sens et dans la
nature, soit pour la versification, qui est correcte, riche dans ses rimes, élégante, nombreuse,
harmonieuse : exact imitateur des Anciens, dont il a suivi scrupuleusement la netteté et la simplicité
de l'action ; a qui le grand et le merveilleux n'ont pas méme manqué, ainsi qu'a Corneille, ni le
touchant ni le pathétique. Quelle plus grande tendresse que celle qui est répandue dans tout “Le Cid”,
dans “Polyeucte” et dans “Les Horaces™? Quelle grandeur ne se remarque point en Mithridate, en
Porus et en Burrhus? Ces passions encore favorites des Anciens, que les tragigues aimaient a exciter
sur les théatres, et qu'on nomme la terreur et la pitié, ont été connues de ces deux poetes. Oreste,
dans I”Andromaque” de Racine, et Phédre du méme auteur, comme I'CEdipe et les Horaces de
Corneille, en sont la preuve. Si cependant il est permis de faire entre eux quelque comparaison, et les
marquer I'un et l'autre par ce qu'ils ont eu de plus propre et par ce qui éclate le plus ordinairement
dans leurs ouvrages, peut-étre qu'on pourrait parler ainsi : "Corneille nous assujettit a ses caractéres
et a ses idées, Racine se conforme aux nétres ; celui-la peint les hommes comme ils devraient étre,
celui-ci les peint tels gu'ils sont. Il y a plus dans le premier de ce que I'on admire, et de ce que l'on doit
méme imiter ; il y a plus dans le second de ce que I'on reconnait dans les autres, ou de ce que I'on
éprouve dans soi-méme. L'un éléve, étonne, maitrise, instruit ; l'autre plait, remue, touche, pénétre.
Ce gqu'il y a de plus beau, de plus noble et de plus impérieux dans la raison, est manié par le premier ;
et par l'autre, ce gu'il y a de plus flatteur et de plus délicat dans la passion. Ce sont dans celui-la des
maximes, des régles, des préceptes ; et dans celui-ci, du goQt et des sentiments. L'on est plus occupé
aux pieces de Corneille ; I'on est plus ébranlé et plus attendri a celles de Racine. Corneille est plus
moral, Racine plus naturel. Il semble que I'un imite SOPHOCLE, et que l'autre doit plus a EURIPIDE.»

De 1685 a 1742, le neveu de Corneille, Fontenelle composa une “Vie de M. Corneille” ou il écrivit : «ll
savait les belles-lettres, I'histoire, la politique, mais il les prenait principalement du cété gu’elles ont
rapport au théatre. Il n'avait pour toutes les autres connaissances ni loisir, ni curiosité, ni beaucoup
d'estime. Il parlait peu, méme sur les matiéres qu'il connaissait parfaitement. Il n'ornait pas ce qu'il
disait, et pour trouver le grand Corneille il fallait le lire. [...] Il était mélancolique, il lui fallait des sujets
plus solides pour espérer et pour se réjouir que pour se chagriner ou pour craindre. Il avait I'humeur
brusque et quelquefois rude en apparence ; au fond il était trés aisé a vivre, bon pére, bon mari, bon
parent, tendre et plein d'amitié. [...] Rien n'égalait son incapacité pour les affaires que son aversion :
les plus Iégeéres lui causaient de I'effroi et de la terreur. Quoigue son talent lui et beaucoup rapporté,
il n’en était guére plus riche. Ce n'est pas qu'il et été faché de I'étre, mais il elt fallu le devenir par
une habileté qu'il n‘avait pas et par des soins qu'il ne pouvait prendre. [...] Il ne s'était pas top endurci
aux louanges a force d'en recevoir ; mais, s'il était sensible a la gloire, il était fort éloigné de la vanité.
Quelquefois il se fiait trop peu a son rare mérite et croyait trop facilement qu'il pat avoir des rivaux. [...]
A beaucoup de probité naturelle, il a joint dans tous les temps de sa vie beaucoup de religion et plus
de piété que le commerce du monde n'en permet ordinairement. Il a eu souvent besoin d'étre rassuré
par des casuistes sur ses pieces de théatre, et ils lui ont toujours fait grace en faveur de la pureté qu'il
avait établie sur la scéne, des nobles sentiments qui regnent dans ses ouvrages et de la vertu qu'il a
mise jusque dans I'amour.»

Saint-Evremond constata : «Personne n’a mieux compris la nature que Corneille. Etant jeune, il en
exprimait les mouvements ; étant vieux, il nous en découvre les ressorts.»

61



Voltaire montra un grand intérét pour Corneille dans ses lettres ou dans ses ouvrages.

En 1746, dans son “Discours de réception a '’Académie”, il 'appela «un de ces génies faits pour
changer et pour élever I'esprit de toute une nation.» En 1751, dans “Ecrivains francais du siécle de
Louis XIV”, il constata qu’on ne représentait que cinq ou six de ses piéces et qu’il y en avait «environ
vingt qui sont, a quelques endroits prés, ce que nous avons de plus mauvais par le style, par la
froideur de l'intrigue, par les amours déplacés et insipides et par un entassement de raisonnements
alambiqués qui sont 'opposé du tragique.», et il rapporta encore que «Moliére disait de Corneille qu'il
y avait un lutin qui tantdt lui faisait ses vers admirables, et tantét le laissait travailler lui-méme.» Dans
une lettre du 26 juin 1761, il confia: «Je relis cet infame et cet excommunié Corneille avec une
grande attention. Je I'admire plus que jamais en voyant d'ou il est parti. C'est un créateur, il n'y a de
gloire que pour ces gens-la. Nous ne sommes aujourd'hui que de petits écoliers.» Dans une lettre du
20 aolt 1761, il prétendit : «Corneille ne consultait personne, et Racine consultait Boileau.» Dans
une lettre du 19 février 1763, reprenant le parallele entre Corneille et Racine, il s’étonna vivement
qu’on ait «pu préférer a un homme tel que Racine un rabacheur d’'un si mauvais godt, qui jusque dans
ses plus beaux morceaux, qui ne sont aprés tout que des déclamations, peche continuellement contre
la langue et est toujours ou trivial ou hors de la nature». Dans une lettre du 23 février 1763, il se
plaignit : «Lire tout Corneille est une rude pénitence. . [...]. Quel exécrable fatras que quinze ou seize
pieces de ce grand homme !». Dans une lettre du 20 juin 1733, il trouva une magnifique formule pour
dire que «Corneille, ancien Romain parmi les Frangais, a établi une école de grandeur d’ame». En
1764, il fit paraitre les douze volumes de ses ““Commentaires sur Corneille”, complétés dix ans plus
tard par de nouvelles critiques qui révélent une évolution dans son appréciation ; en puriste, il lui
reprocha son manque de mesure, ses fautes de godt, ses métaphores baroques ; mais il considéra
gu’il avait été un grand homme, qui avait tout créé, dont les défauts étaient ceux de son siecle, tandis
que ses beautés étaient a lui. Dans une lettre du 20 novembre 1768, il se demanda : «Comment a-t-
on pu préférer a un homme tel que Racine, un rabacheur d’un si mauvais goQt, qui jusque dans ses
plus beaux morceaux, qui ne sont apres tout, que des déclamations, péche continuellement contre la
langue et est toujours ou trivial ou hors de la nature?»

Dans une lettre a Voltaire (18 juillet 1764), Mme du Deffand ne put se retenir, «malgré I'énormité de
ses défauts», d’avoir pour Corneille «du respect et de l'admiration», et, au rebours de son
correspondant, observa pertinemment qu’il peignit la nature «suivant ce que I'éducation et les mceurs
du pays peuvent 'embellir ou la défigurer» ; que certains de ses personnages étaient des «types de
la Fronde».

En 1746, Vauvenargues, dans “Réflexions et maximes”, se prononga: «Les héros de Corneille
étalent des maximes fastueuses et parlent magnifiguement d’eux-mémes, et cette enflure de leurs
discours passe pour vertu parmi ceux qui n'ont point de régles dans le cceur pour distinguer la
grandeur d’ame de 'ostentation.»

Napoléon ler, qui I'apprécia grace au verbe du comédien Talma, déclara : «S'il vivait, je le ferais
prince !»

Goethe le célébra : «L'action de Corneille fut si grande qu'elle forgea des ames héroiQues.»

Les romantiques furent, en général, favorables a Corneille.

-Chateaubriand, dans son “Génie du christianisme”, rendit hommage a un écrivain «qui se
connaissait en sublime» et admira «les beaux mots de "Polyeucte”» qui lui parurent a I'égal des plus
beaux d”’Horace”.

-Hugo, qui avait conscience d’avoir une certaine parenté avec Corneille, s’exprima toujours sur son
compte avec beaucoup plus de ménagements et d’estime que sur celui de Racine.

-Lamennais, dans son “Traité du beau”, loua un écrivain qui «trouvait dans sa grande ame tout ce qui
est grand», et dont «les vives et soudaines réparties... se croisent, se choquent, en montant toujours,
telles que deux aigles qui se combattent au haut des airs.»

62



-Lamartine admira en Corneille «un Romain d’lbérie» et un poéte a part «enflé comme un Castillan,
tendu comme un Latin, sublime comme un Africain, pompeux comme un Gascon».

-Cousin, dans “Du vrai, du beau, du bien”, trouva qu’«Eschyle, Sophocle et Euripide ensemble ne
balancent point le seul Corneille», lui sacrifia tres nettement Racine qui serait «plus homme de
lettres» et n’aurait «pas I'dme tragique».

-Laprade, dans “Essais de critique idéaliste”, 'estima le plus grand des écrivains francgais, «le poéte
national».

-Saint-Victor, dans ‘Les deux masques”, nota superbement que «Corneille est un de ces grands
vieillards qui font face aux siécles, et se roidissent contre I'écroulement... Ses ruines méme se
tiennent debout et solides... Son théatre ressemble a la campagne romaine, cette tragédie de la
Nature faite a mains d’hommes. Quelques monuments, d’'un marbre éternel, s’y maintiennent dans
une inflexible attitude. Puis, tout alentour, s’étendent d’arides espaces, ou se renfrognent des termes
camards, ou se rouillent des trophées détruits, ou des inscriptions mutilées bégaient. “Attila”,
“Pulchérie”, “Othon”, “Bérénice”, “Suréna”, sont les ruines de ce grand théatre, ébauches
incorrectes, modelées dans l'argile, par la main vieillie de l'artiste, mais qui, ¢a et la, accusent encore
'empreinte du doigt magistral,»

-Stendhal, dans “Pensées”, nota : «ll me semble que Corneille réunit plus souvent la perfection des
idées a celle du style que Racine. Racine est souvent parfait dans la peinture de 'amour, Phédre,
Hermione, Monime. Il a presque toujours la perfection du style. Corneille, souvent celle des idées et
non celle du style. Il suit de la que Corneille doit étre plus goQté par les ames qui cherchent la moelle
que par le vulgaire. [...] Quelle différence pour Corneille si au lieu de perdre un temps précieux a faire
des piéces comme “Heraclius” il ne se f(t jamais écarté de la sublime simplicité de “Cinna” et
du “Cid”. Voila ce que fait le godt. Il a dépensé peut étre autant de talent pour “Heraclius” que
pour “Cinna”.» Aillleurs, il sut reconnaitre que «l'amour de la gloire» était la plus forte de toutes les
passions et qu'elle était le mobile des héros de Corneille.

Sainte-Beuve, qui revint & maintes reprises sur la comparaison coutumiere entre Corneille et Racine,
qui préférait le second, jugea sévérement le premier : «Le grand Corneille, & travers ses hautes
qualités, avait, je ne dirai pas beaucoup d'esprit, mais prodigieusement de bel esprit ; quand ils ne
sont point passionnés et grandioses, et méme alors, une fois que leur mot sublime est laché, ses
personnages continuent de raisonner, et ils le font avec subtilité et a outrance ; ils parlent de téte ; le
cerveau chez eux prend la place du cceur ; ils raffinent et quintessencient les idées et les choses.
Faites un seul moment une supposition : retirez au grand Corneille toute sa chaleur, toute son
inspiration de cceur et d'ame, et demandez-vous ce gqu'il deviendra avec cette faculté desséchée et
refroidie de finesse exacte et de raisonnement.» En 1851, dans ses ‘“Premiers lundis”, il fut plus
mesuré : «Les personnages de Corneille sont grands, «généreux», vaillants, tout en dehors, hauts de
tétes et nobles de cceur. Nourris la plupart dans une discipline austére, ils ont sans cesse a la bouche
des maximes auxquelles ils rangent leur vie ; et comme ils ne s'en écartent jamais, on n'a pas de
peine a les saisir ; un coup d'ceil suffit : ce qui est presque le contraire des personnages de
Shakespeare et des caracteres humains en cette vie. [...] Les hommes de Corneille ont l'esprit
formaliste et pointilleux : ils se querellent sur I'étiquette ; ils raisonnent longuement et ergotent a haute
VOiX avec eux-mémes jusque dans leur passion. Il y a du Normand. Auguste, Pompée et autres ont d
étudier la dialectique a Salamanque, et lire Aristote d'apres les Arabes. Ses héroines, ses adorables
furies, se ressemblent presque toutes : leur amour est subtil, combiné, alambiqué, et sort plus de la
téte que du cceur. On sent que Corneille connaissait peu les femmes.»

Barbey d’Aurevilly, dans “Les ceuvres et les hommes”, lui attribua «les deux génies : le génie romain
et le génie gaulois», et jugea «qu'il a fait Racine et qu’il a fait Moliére.»

En 1866, Emile Zola, dans ‘Livres d’aujourd’hui et de demain”, fit cette confidence: «Le grand
tragique trouve qu’il est bon galant au théatre. Moi, lorsque je lis une scéne d’amour dans ses
ceuvres, il me semble toujours voir un éléphant qui veut marcher délicatement sur des roses.» En

63



1881, dans ses “CEuvres critiques”, il ajouta : «ll n’a qu’un levier pour toute mécanique, le patriotisme,
et quelque chose méme de plus raide encore, le fanatisme du Romain pour Rome. Le mot "Rome”, et
le mot “Romain” reviennent a chaque ligne, comme des arguments suprémes. lls remplacent nos
ficelles, nos habiletés, nos précautions. Ce sont eux qui ameéenent les péripéties et qui les dénouent.»

En 1886, Paul Stapfer, dans “’Racine et Victor Hugo”, remarqua que Corneille et Hugo étaient «deux
génies de la méme famille» ; que “Le Cid” et “Hernani’, «déja extérieurement semblables par les
circonstances de leur éclatante apparition, peuvent offrir dans la provenance espagnole des sujets,
dans la couleur romantique des sentiments, dans I'éloquence empanachée et les rodomontades des
personnages, de quoi préter a une comparaison plus directe» ; que le sublime d’Hernani, réclamant
’honneur du supplice réservé aux conjurés d’'un sang noble, rappelait le sublime des héros de
Corneille ; que Charles-Quint, faisant grace a Hernani et lui cédant pour épouse dofia Sol, pouvait
étre comparé a Auguste pardonnant & Cinna et lui donnant Emilie pour fiancée ; que I'accueil que,
dans la comédie héroique, “Don Sanche d’Aragon”, la reine de Castille fait & Carlos :
«Eh bien | seyez-vous donc, marquis de Santillane,
Comte de Pennafiel, gouverneur de Burgos»
trouva un écho dans ces vers de don Carlos a dofia Sol :
«Allons, relevez-vous, duchesse de Segorbe,
Comtesse Albatera, marquise de Monroy».

Cependant, dans la seconde partie du XIXe siecle, et notamment aprés 1880, la réaction racinienne
triompha, et Corneille parut de nouveau, comme au XVllle siécle, étre beaucoup trop plein d’emphase
et d’'outrance. Deux «adorateurs» de Racine, Anatole France et Jules Lemaitre que suivit, sauf de
rares exceptions, toute la critique universitaire, n’acceptérent pas entierement Corneille ou du moins
le jugérent faible a cété du «divin» Racine. Dans ‘’La vie littéraire”, France railla Corneille d’arranger
la scene tragique a son propre godt que, cependant, il avait noble : «Il abondait en belles maximes.
Les grands sentiments ne lui coltaient guére, et I'on voit trop que le bonhomme les prenait dans son
encrier. |l est bien difficile de se mettre aujourd’hui dans I'état d’esprit ou il était quand il écrivait une
tragédie dans sa petite chambre, entre deux proces, car, avocat et normand, il aimait a plaider. Les
grandeurs de ce monde, les grandeurs de chair, le pénétraient d'un respect profond. Il se faisait sur
les princesses des idées qui ne s’accordent pas bien avec la physiologie. Shakespeare avait un autre
génie.»

Jules Lemaitre, que ce soit dans sa thése sur “Corneille et la poétique d’Aristote” ou dans ses
“Impressions de théatre” ou encore dans son important article de “’La littérature”, reprocha aux héros
de Corneille «d’avoir, au moral, de terribles muscles», de «les étaler», de «les faire rouler», de les
exercer comme pour le plaisir : «Corneille adore ces exercices, et, de plus, affecta de ne voir, de
I'ame humaine, que ses muscles. Or il y a les nerfs, qui sont autrement curieux, dans la sensibilité, le
trouble, le mystére, la contradiction, la vie. Corneille oublie tout cela. Et c’est pourquoi, a dater de
“Théodore”, son théatre ne vit plus ; sauf dans deux ou trois rencontres, il est en pierre.»

Le 22 novembre 1908, dans son “Journal littéraire”, Paul Léautaud, a son habitude, se fit
sarcastique : «Béte comme un héros de Corneille, me disais-je ce matin. C’est une bonne définition
de la bétise.»

En 1910, dans “Victor-Marie, comte Hugo”, Charles Péguy, grand admirateur de Corneille, le tint pour
«le plus grand de tous les tragiques», et s’exalta : «Un génie peut étre dessaisi par un talent, par le
talent qui le parasite [...]. Ce qui fait de Corneille un cas unique, c’est peut-étre cette pureté unique du
génie, cette incapacité totale du talent [...], cette incapacité, quand le génie n'y était pas de savoir y
faire, [...] de substituer au génie le talent.» Il dit, a propos des héros cornéliens : «Plus ils sont
ennemis, plus ils se battent, moins aussi, moins donc ils se veulent du mal. [...] Cest lidée
cornélienne méme, on pourrait dire le systeme cornélien, le grand honneur cornélien.»

En 1914, dans “Note conjointe sur Descartes”, il fit cette distinction : «Le devoir est une grandeur et
une noblesse et [...] la passion [...] une faiblesse et certainement une bassesse.» pour ajouter

64




aussitét : «En réalité, le conflit dans Corneille ce n’est pas un conflit entre le devoir qui serait une
hauteur et la passion qui serait une bassesse. C’est un débat tragique entre une grandeur et une
autre grandeur, entre une noblesse et une autre noblesse, entre 'honneur et 'amour.»

La guerre de 1914-1918 fut la cause d'un retour en faveur du théatre de Corneille. En 1916, le poéte
Auguste Dorchain écrivit, «pour allumer ou aviver en des coeurs la religion de Corneille», une étude
riche et forte simplement intitulée “’Pierre Corneille”.

Anna de Noailles confia : «Le poete, le héros, me conquérait par la fierté inflexible, le tragique
puissant, le duel somptueux du dialogue ample ou rapide. Qui est né au pays de Corneille et a écouté
sa yoix vit et meurt selon ses commandements. Dans les conflits du coeur, ses lecons stoiques se
dressent en nous, comme l'ange sévére a I'épée flamboyante, debout devant les portes de I'Eden, et
obtiennent une soumission. [...] Les nations ne sont pas constituées uniquement par leurs territoires ;
le génie de Corneille vaut des provinces.»

Robert Brasillach statua : «Je vois que Pierre Corneille mérite bien le nom que I'on peut proposer pour
lui. Il a été violent et il a été tendre, il a été dur et il a été doux et méme fade, il a été charmant,
emphatique, merveilleux, lucide, et tantdt admirablement pénétrant et tantdt conventionnel. Il a été
héroique et il a été saint. Il a été précieux, et il a été I'écrivain le plus robuste de notre langue. Il a
tendu son miroir a l'univers, et il a aussi créé son univers glacé de poéte savant, parfois accessible a
lui seul. Oui vraiment, il a été notre Shakespeare.»

En 1936, Jean Schlumberger, dans “'Plaisir a Corneille”, rappela : «Pendant deux siécles et demi, la
France s’est plu a trouver dans son théatre les lois mémes de la grandeur d'ame et, plus ou moins
explicitement, une sorte d'orthodoxie héroique, magnifique et vital contrepoids a ['orthodoxie
chrétienne. Ainsi, lorsque dans les ages suivants on parlera avec étonnement des victoires
prodigieuses et de toutes les grandes choses qui rendront notre siécle I'admiration de tous les siécles
a venir, Corneille, n'en doutons point, Corneille tiendra sa place parmi toutes ces merveilles. La
France se souviendra avec plaisir que sous le regne du plus grand de ses rois a fleuri le plus célébre
de ses poetes.»

Le 1° octobre 1938, dans un article de la "N.R.F.”, Roger Caillois indiqua : «ll reste [de Corneille] une
aréte sans bavure, apparaissant abrupte a travers l'anecdote des tragédies, ces illustrations
insensées, quoique pleines d'une infernale grandeur, de toutes les formes de la volonté de puissance,
et aboutissant en surplomb a I’amor fati”, I'acceptation souriante et affirmative du destin, ou

Nietzsche aussi parviendra, et par le méme sentier de chévre.»

En 1956, dans le tome | de son “’Histoire de la littérature francgaise au XVlle siécle”, intitulé “’L'époque
d'Henri IV et de Louis XIII” et qui était dominé par la figure de Corneille, Antoine Adam considéra que
le héros cornélien «accepte dans leur plénitude les exigences de ces devoirs contraires.»

En 1977, dans “L’homme précaire et la littérature”, André Malraux apprécia : «Corneille fut sans
doute un esprit remarquable ; ce qu'il dit de I'amour I'est rarement.»

En 1980, dans “Les yeux ouverts”, Marguerite Yourcenar nota : «ll y a une grandeur rocailleuse de
Corneille ; il y a une grandeur lisse de racine. »

En 1981, Robert Musil, dans ses “Journaux” : «Corneille sait quelque chose de chaque passion ; ou
plutdt, juge ce quelque chose important. Ses personnages sont donc agités par leur passion dans la
mesure ou ils I'énoncent.»

Au XXe siécle, apres avoir fait de la simplicité de Racine la pierre de touche de la tragédie classique
réussie, et navoir retenu dans la production de Corneille que les ceuvres ou construction, conflits,

65



expression de I'amour, actions héroiques s'appréhendent d'emblée sous le signe de I'évidence, avoir
porté une attention exclusive sur les premiéres tragédies, et, a l'autre bout, quoique plus récemment,
a "Suréna”’, on en est venu a une modification radicale du mode de lecture de son théatre ; on a
appris a l'envisager dans sa totalité et a le juger non plus selon les criteres d'une vision étroite et
fausse du classicisme, mais selon ceux qui se dégagent d'une part de I'ensemble de la production
théatrale du XVlle siecle, d'autre part, et surtout, de l'intérieur méme de son ceuvre.

Comme on le voit les jugements plus ou moins acides ne manquerent pas, qui reconnaissaient certes
la grandeur de Corneille, mais en soulignaient aussi les prétendues limites : artifice, conventions,
passéisme.

*

* %

Le théatre de Corneille, qui marqua de son empreinte tout le XVlle siécle, lui valut alors une gloire
sans égale, immédiate et ininterrompue tout au long de sa carriére. Puis il continua a dominer toute la
littérature dramatique, ses piéces n’ayant longtemps pas cessé d’étre jouées et de fasciner les
spectateurs. Durant quatre cents ans, on le révéra. |l figurait parmi les grands classigues voués a
diffuser une certaine idée du Bien et du Beau, la conscience d’une vérité éternelle, et la magie d’'une
langue coulée dans le bronze.

Cependant, ses oeuvres ont connu des postérités diverses, “Le Cid”, “Horace”, “Cinna” et
“Polyeucte” ayant été les quatre grandes tragédies retenues par des générations, selon une tradition
scolaire qui mutila ainsi un univers dramatique d’'une grande variété et d'une féconde liberté. Il faut
regretter qu'il ait été exclusivement célébré comme auteur de tragédies, qu’il ait été qualifié de «pere
de la tragédie francaise» en un tenace et singulier mélange de respect (pour l'institution assurément
vénérable) et de dédain (pour l'ancétre un peu dépassé). Il fallut attendre le dernier quart du XXe
siécle pour que soit réellement reconnu l'auteur de comédies, reconnaissance qui se traduisit par une
mutation éditoriale et pédagogique décisive : alors que les collections de «classiques scolaires»,
durant des décennies ne proposérent que les tragédies ; que, jusqu’aux années 1970, les
programmes scolaires prévoyaient I'étude d’'une demi-douzaine d’entre elles, ajoutant au trio majeur
“Polyeucte”, “Rodogune” et “Suréna” ; désormais, elles se limitent au “Cid” et, plus rarement, a
“Horace”, mais proposent aussi “L’illusion comique” ou “La Place royale”, signe probant de cette
redécouverte de la variété de la dramaturgie de Corneille.

Aujourd’hui, il est encore I'un des dramaturges les plus joués, et il est, par ailleurs, I'une des grandes
références de la littérature universelle. Mais la France I'a quasi chassé de la mémoire nationale,
oubliant jusqu’a son nom ; si un billet de 100 francs frangais a son effigie sur les deux faces, ceuvre
de Jean Lefeuvre, gravé par Poilliot & Piel, fut mis en circulation en 1964, il fut remplacé en 1979 par
le billet a I'effigie du peintre Eugéne Delacroix, et il fut retiré en 1986. Surtout, on ne comprend plus
son art de dire et, encore moins, ce qu'il dit : 'honneur, le service exalté de I'idéal, la loyauté.

Si le Corneille auteur de comédies fut comparé a Moliere ; si le Corneille auteur de tragédies fut
comparé a Racine ; s’il est incontestable qu’ils sont les trois dramaturges les plus importants de la
scéne francaise du XVlle siécle, il faut cependant ne pas oublier que les souverainetés respectives de
Moliere et de Racine sur la comédie et la tragédie, Corneille les exerca avant eux, et que lui seul sut
offrir une telle diversité.

André Durand

Faites-moi part de vos impressions, de vos questions, de vos suggestions, en cliquant sur :

andur@videotron.ca

66


mailto:andur@videotron.ca

Peut-étre voudrez-vous accéder a I'ensemble du site en cliquant sur :

www.comptoirlitteraire.com

67


http://www.comptoirlitteraire.ca/

